
opusdei.org

Serán creados
nuevos corazones:
matrimonio y
celibato apostólico
(I)

¿Cómo amar a Cristo, una
persona viva a quien no vemos?
¿Y cómo amar a los demás
como Él nos amó? En el
matrimonio y en el celibato, el
Espíritu Santo transforma
nuestros sentidos para
asemejar nuestro corazón al
suyo.



28/05/2025

Quienes caminaron con Jesús
durante su paso por la tierra,
¿habrán imaginado durante aquellos
años que en algún momento
tendrían que continuar su existencia
sin él? Al verlo morir en la cruz,
¿habrán vislumbrado cómo seguirían
adelante, en su ausencia, todos los
años que les quedaban por delante?
Tarde o temprano tuvieron que
hacer frente a esos pensamientos.
Quizás por eso se apresuran a
custodiar cada momento. Verónica
busca retener en un lienzo los rasgos
de Cristo; la Virgen María, la
Magdalena, y, cerca de ellas, san
Juan, graban en su corazón cada
gesto y cada palabra del Señor. Otros
apóstoles quizá también trataron de
conservar esos momentos,
contemplándolos desde la distancia,
por miedo a ser reconocidos. En



todos los casos la separación fue
dolorosa, pues nunca es fácil decir
adiós a quien uno ama.

Tres días después de su muerte, sin
embargo, Jesús vuelve. Podemos
imaginar la alegría de los apóstoles.
Quizás recuperaron una esperanza,
más fuerte esta vez, de permanecer
el resto de su vida junto al Maestro,
seguros de que ya no se iría de
nuevo. Los encuentros con los de
Emaús, con María Magdalena y con
los demás discípulos parecen
apuntar a eso. «Quédate con
nosotros» (Lc 24,29), le ruegan los
que le habían encontrado alejándose
de Jerusalén. Sin embargo, el Señor
pide, a unos y a otros, de distintos
modos, que no le retengan.
«Suéltame» (Jn 20,17), le pide a María
Magdalena, mientras que
«desapareció» (Lc 24,31) de la
presencia de los de Emaús. Después
de transmitir sus últimas enseñanzas
a los apóstoles, parece que esta vez sí



se marcha definitivamente: «Se alejó
de ellos y comenzó a elevarse al
cielo» (Lc 24,51).

¿Cómo entender esa separación
anunciada y querida por el mismo
Jesús? Más aún, ¿cómo entenderla
cuando Él ya no estaba sujeto a las
limitaciones del tiempo ni del
espacio? Jesús resucitado podía
aparecer en una casa cerrada,
caminar junto a los discípulos sin ser
reconocido y desaparecer en un
instante. Ya no había distancias que
lo separaran de los suyos, ni muros
que impidieran su presencia. Podía
estar donde quisiera, con quien
quisiera, cuando quisiera. Y sin
embargo, elige irse. Justo cuando
nada lo ata, justo cuando le vemos
manifestarse sin restricciones, decide
subir al cielo. Esta elección, tan
inesperada, nos habla de un misterio
aún más profundo: su deseo de
enseñarnos a amar de otro modo.



Amar de un modo nuevo

Posiblemente también nosotros
hemos imaginado alguna vez lo
ilusionante que habrá sido ver y oír a
Jesús directamente, vivir en su
época, sentirle físicamente más
cerca. En alguna ocasión, como le
sucedió a san Josemaría, habrá
venido a nuestra mente un
pensamiento como este: «¡Señor, que
quiero darte un abrazo!»[1]. Al igual
que los discípulos de Jesús aquel día
de la ascensión, también nosotros
deseamos entender el sentido de esa
separación. Quizás ese día
regresaron a su mente unas palabras
que Cristo había pronunciado tiempo
antes: «Cuando me haya marchado y
os haya preparado un lugar, de
nuevo vendré y os llevaré junto a mí,
para que, donde yo estoy, estéis
también vosotros» (Jn 14,3). Jesús
mismo les había dicho que esa
separación era para atraernos hacia
un lugar mejor y, esta vez sí,



definitivo. Él «va delante de nosotros
hacia el Padre, sube a la altura de
Dios y nos invita a seguirlo»[2].
Aunque resulte sorprendente, su
ausencia será como un imán para
que no nos detengamos aquí, sino
para que nos acerquemos
progresivamente a nuestro destino,
al encuentro definitivo con Jesús.

Los primeros hombres y mujeres que
siguieron al Señor resucitado
tuvieron que aprender algo
realmente nuevo, algo que nadie
había tenido que realizar antes:
aprender a amar a una persona viva,
relacionarse realmente con ella en 
presente, pero sin tenerla físicamente
cerca. Tuvieron que descubrir modos
distintos de comunicarse y de
expresar el afecto. La marcha de
Jesús al cielo inaugura, para todos,
un nuevo modo de amar. Los
discípulos fueron los primeros que
tuvieron que descubrir esa realidad
que, ahora, vivimos todos los



cristianos, pues a Jesús no le
podemos amar exactamente del
mismo modo como amamos a otra
persona. Por ejemplo, ante su
presencia real en la Eucaristía,
nuestros sentidos quedan
confundidos: «Se equivocan la vista,
el tacto, el gusto»[3], nos recuerda
santo Tomás de Aquino. ¡Qué modo
tan peculiar de entrar en intimidad
con alguien! Puede, en un primer
momento, parecernos insuficiente, y
por eso supone una nueva educación
de los sentidos; un proceso que no
será inmediato, ni se llevará a cabo
sin esfuerzo. «¡Ay, quién podrá
sanarme! –decía san Juan de la Cruz
que, como todos, vivió
constantemente este aprendizaje–.
Acaba de entregarte ya de vero; no
quieras enviarme de hoy más ya
mensajero, que no saben decirme lo
que quiero»[4].

Aprender a relacionarse con un Dios
que se muestra y que a la vez se



esconde no es cuestión de un día, ni
solamente tarea de nuestro propio
ingenio. Desde el inicio, los mismos
apóstoles necesitaron una ayuda
especial para entrar en ese modo
nuevo de conocer y de amar. Jesús
les prometió esa ayuda, que sería el
Espíritu Santo, pues Él es quien «les
manifiesta al Señor resucitado, les
recuerda su palabra y abre su mente
para entender su Muerte y su
Resurrección. Les hace presente el
misterio de Cristo (…) para
conducirlos a la comunión con
Dios»[5]. Por esto, en un famoso
himno de la tradición cristiana, le
pedimos al Espíritu Santo que
despierte en nosotros los sentidos
espirituales: «Ven, Espíritu Creador,
visita las almas de tus fieles y llena
de la divina gracia los corazones que
Tú mismo creaste. (…) Enciende con
tu luz nuestros sentidos, infunde tu
amor en nuestros corazones y, con tu
perpetuo auxilio, fortalece nuestra
débil carne»[6].



Los santos, casados y célibes, lo
aprendieron

Todos los cristianos, solteros y
casados, jóvenes y ancianos,
sacerdotes, religiosos y laicos,
necesitamos aprender este juego de
dejarnos atraer por un Dios que se
manifiesta y se esconde de un modo
particular. Quizás en quienes han
recibido el don del celibato o en las
personas solteras se puede ver con
mayor claridad esta necesidad de
aprender a amar por la fe, pues su
vida, también destinada a dar y
recibir amor, no cuenta con la
presencia física de una persona con
la cual compartir su existencia y su
intimidad. Sin embargo, también en
la vida matrimonial es Jesucristo el
único que colma totalmente la
necesidad de amor de cada cónyuge.
En unos y otros, al igual que con los
primeros discípulos, es el Espíritu
Santo quien hace posible esa
transformación.



Eduardo Ortiz de Landázuri[7],
médico supernumerario del Opus
Dei, casado con Laura Busca,
relataba que, de san Josemaría,
aprendió sobre todo dos cosas: amar
a todas las personas, con sus
normales defectos y limitaciones,
porque veía en cada una a un hijo de
Dios; y también descubrir en las
actividades normales de cada día
una profundidad sobrenatural,
espiritual, divina[8]. Ambas cosas
suponen ver más allá de la
superficie, de lo que aparece ante
nuestros ojos, captar el verdadero
valor de las personas y hasta de las
cosas más pequeñas. «La gente tiene
una visión plana, pegada a la tierra,
de dos dimensiones –escribía san
Josemaría–. Cuando vivas vida
sobrenatural –añadía– obtendrás de
Dios la tercera dimensión: la altura,
y, con ella, el relieve, el peso y el
volumen»[9]. Esta manera nueva de
mirar la realidad es importante de
manera especial en los momentos



difíciles. Eduardo relataba, años
después, en un periódico, cómo
estaba viviendo su enfermedad, ya
que le habían diagnosticado un
cáncer. Ante su testimonio, otro
enfermo le escribió una carta de
agradecimiento, y le expuso lo
inspirador que le había resultado,
aun siendo él ateo. Frente a esto,
Eduardo respondió: «Puedes tener la
seguridad de que, como médico,
estoy totalmente convencido, de que
el Señor acampa siempre junto al
enfermo. Les hace mucho bien. Sus
oídos son mucho más sensibles y su
vista más profunda»[10].

Los santos son los maestros de las
señales discretas de Dios y quienes
mejor han aprendido a mirar,
comprender y amar de ese modo
nuevo. San Josemaría aprendió a
reconocer la presencia de Dios en lo
que podría parecer más banal. En su
adolescencia, al ver las huellas de
unos carmelitas en la nieve, se



encendió en él la chispa de la
vocación; en sus primeros años de
sacerdocio, viviendo con pocos
recursos, se atrevió a pedirle a su
ángel de la guarda que le despertara
por las mañanas; más adelante,
durante la guerra civil española,
salió de una gran turbación interior
cuando, al encontrar una rosa de
madera –parte de un retablo de una
iglesia destruida–, comprendió que
debía ir adelante en su camino; y
posteriormente, durante su vida y
como parte de ese aprendizaje
alcanzado, le gustaba decorar la casa
en la que vivía con objetos que
despertaran el sentido de la
presencia de Dios, esta nueva
manera de comunicarse con Jesús.
Los santos han aprendido a guiarse y
a amar por los sentidos espirituales.
Su tarea ahora es «despertar el deseo
de Dios en quienes tienen la dicha de
acercarse a ellos»[11].



Un proceso que cuenta con
nuestras flaquezas

Cuando Jesús sube al cielo y envía su
Espíritu para, de este modo, estar
junto a cada uno de nosotros, de un
modo nuevo, «todos los días hasta el
fin del mundo» (Mt 28,20), ¿qué es
exactamente lo que quería
entregarnos? ¿Qué es lo que nos
sigue ofreciendo? Jesús conoce
nuestras dificultades para conocerle
y para amarle. «No tenemos un sumo
sacerdote que no pueda
compadecerse de nuestras
debilidades» (Hb 4,15), dice san
Pablo. Jesús sabe que el anhelo de
comunión que reside en nosotros ha
quedado herido por el pecado, lo
cual hace que muchas veces
actuemos a tientas, con expectativas
falsas, con una conciencia
equivocada de nuestro propio valor.
Y el Espíritu Santo viene a curar en
todos, solteros y casados, ese anhelo
de dar y recibir amor. Dios viene a



facilitar que encontremos la
verdadera fuente de la vida, que es Él
mismo: «Tiene sed de que el hombre
tenga sed de Él»[12].

El Espíritu enviado por Cristo viene a
rescatar la capacidad de los
discípulos para conocerle y amarle,
sirviéndose incluso, en algunas
ocasiones, de sus mismos pecados.
Pedro, por ejemplo, aprende que su
traición no tiene la última palabra, y
que aquello no debe nublar ni su
vista ni su corazón. Jesús mismo
enciende de nuevo su vida,
preguntándole por el verdadero
amor que está en el fondo de su
corazón, para lanzarlo nuevamente a
la misión: «Apacienta mis ovejas» (v.
17). La resurrección de Cristo y el
envío del Espíritu Santo en
Pentecostés nos recuerdan que
podemos recibir un fuego para
conocer y amar de modo nuevo,
tengamos la edad que tengamos o
suceda lo que pueda suceder. Ernesto



Cofiño[13], ya pasados los cincuenta
años de edad, decidió abrirse más
intensamente a este trabajo del
Espíritu Santo. Su esposa se dio
cuenta de que estaba sucediendo
algo nuevo y, quizá para alentar ese
impulso, dijo a quien ayudaba
espiritualmente a Ernesto: «¡Yo no sé
lo que ustedes han hecho con mi
marido (…) pero es una
maravilla!»[14]. Esta oferta del Señor –
esta gracia– la pueden tomar «todos
los que tengan el corazón grande,
aunque hayan sido mayores sus
flaquezas»[15].

Fuerza que podemos moldear
junto a Dios

Una vez llenos del Espíritu Santo, el
Señor nos impulsa a la misión de
modos muy variados. A María
Magdalena la envía a anunciar a los
apóstoles que ha resucitado; a los
apóstoles los envía a proclamar el
Evangelio a todo el mundo; a Marta,



María y Lázaro podemos imaginarlos
como un modelo de acogida a Cristo
en el propio hogar; y así, cada santo
es un despliegue de amor, impulsado
en el amor de Dios. Esa maleabilidad
o flexibilidad de nuestra capacidad
de amar es una característica natural
de la persona humana que el Señor
refuerza. Gracias a la libertad, no
estamos esclavizados
necesariamente a nuestros impulsos,
como lo está la vida animal, sino que
somos capaces de escoger qué amar,
cuánto amar y cómo amar.

En las personas casadas, esa
flexibilidad permite dar forma a la
vida matrimonial según las fases de
la vida. El amor que se experimenta
al inicio del noviazgo adquiere
matices distintos con el tiempo, por
ejemplo con la paternidad y la
maternidad, y puede seguir
desarrollándose al afrontar los
momentos de bonanza y de crisis.
Cuando el amor de Dios está en el



centro de ese proyecto, el
matrimonio encuentra un ancla y
una fuente inagotable de amor y de
vida. Tomás Alvira[16], ya en su
madurez, en una conferencia que
impartió a abuelos, sacando partido
de su propia experiencia les decía:
«¿Qué son setenta u ochenta años
para una eternidad? Nada. Se ha
dicho que, comparado con la
eternidad, todo hombre es siempre
joven (…). Un chico de dieciséis o
dieciocho años, con músculos bien
desarrollados, se siente joven al
ayudar a levantarse a una persona
mayor, o al ayudarle a transportar
un objeto pesado. Una persona
mayor no tiene los músculos tensos
para poder realizar esas operaciones,
pero sí puede tener tenso el espíritu,
sentirse joven espiritualmente, y
ayudar a los chicos de pocos años, a
los nietos, abriéndoles caminos,
señalándoles rutas de buena
andadura que conoce por su
experiencia»[17]. Así, unos y otros, van



descubriendo la manera de amar
propia de su edad, impulsada por el
Espíritu Santo que conserva un amor
siempre joven, que brota del eterno e
infinito corazón de Dios.

La flexibilidad de esa fuerza, de ese
amor, también se constata cuando
aparece su carácter errático, es decir,
cuando surge con vigor y no
logramos encauzarlo como
quisiéramos. Lo vemos, por ejemplo,
en las infidelidades, así como en
quienes alimentan deseos mundanos
o en quienes generan relaciones
tóxicas o abusivas. Estos casos suelen
ser expresión de una forma
incontrolada del deseo de amar y ser
amados, que muestra hasta qué
punto el pecado original ha
debilitado la condición humana. «Me
siento capaz de todos los horrores y
de todos los errores que han
cometido las personas más
ruines»[18], decía san Josemaría. Por
esto, podemos concluir con san



Agustín: «Insondable abismo es el
hombre, Señor, (…) mucho más
fáciles son de contar sus cabellos que
no sus afectos y los movimientos de
su corazón»[19].

Con todo, la vida de Cristo nos
recuerda que la grandeza que
encierra esa fuerza para amar puede
ser no solo rescatada, sino también
maravillosamente moldeada por el
Espíritu Santo. Y esto se aplica
también en situaciones en las que ha
fracasado un intento de vida
matrimonial, o en tantas ocasiones
de especiales dificultades. Vemos
cómo el amor de Jesús acoge con
ternura a todos: tanto a los niños
como a las personas ancianas más
necesitadas; fortalece a los apóstoles
más jóvenes y a los que parece que
tienen ya una vida hecha; ofrece su
amistad a los que llevarán la semilla
del Evangelio lejos de su lugar natal y
a quienes evangelizarán desde su
hogar. También dedica abundante



atención a quienes se consideran
adversarios suyos, de entre los
fariseos, saduceos y maestros de la
ley e, incluso, procura atraer hasta el
final a quien acabará por entregarle,
a Judas Iscariote. En definitiva, su
amor se dirige no solo a su propia
familia de Nazaret, a sus amigos
cercanos o a los de su región, sino a
todo aquel que desea abrirse al amor
de Dios, esté en la circunstancia que
esté: esa es su familia (cfr. Mc 3,35).

Esa gran flexibilidad de la capacidad
de amar que Cristo quiere que surja
también en nosotros –sostenida,
potenciada y moldeada por el
Espíritu Santo– es la que hace posible
la grandeza tanto del matrimonio
como del celibato, en casados y en
solteros. El torrente de amor que
brota en el corazón humano puede
dirigirse tanto al cónyuge y a la
propia familia, como transferirse –a
imagen de Jesús– hacia la gran
familia del Señor, viviendo del modo



en que Él mismo lo hizo. El Espíritu
Santo habita esa flexibilidad de
nuestra capacidad de amar, y eleva
cualquier camino humano. Por esto,
siguiendo las enseñanzas de san
Josemaría, el prelado del Opus Dei
Mons. Fernando Ocáriz recuerda que
«el matrimonio es un “camino divino
en la tierra”», y que, a su vez, el
celibato es «una llamada a una
especial identificación con Jesucristo,
que comporta también, incluso
humanamente, pero sobre todo
sobrenaturalmente, más capacidad
para querer a todo el mundo. De ahí
que el celibato, que prescinde de la
paternidad y de la maternidad
físicas, haga posible una maternidad
o paternidad espirituales mucho más
grandes»[20]. Por eso, reza la
tradicional oración al Espíritu Santo:
«Ven Espíritu Santo, llena los
corazones de tus fieles. Enciende en
ellos el fuego de tu amor. Envía tu
Espíritu, serán creadas todas las
cosas y renovarás la faz de la tierra».



Entonces, en célibes y casados, en
solteros y en viudos, serán creados
nuevos corazones.

***

Con la ausencia física de Cristo y con
la efusión del Espíritu Santo en
Pentecostés, los apóstoles empezaban
una etapa distinta. Todo seguía igual
y, al mismo tiempo, todo cambiaba.
En cierto sentido, la misión ahora
estaba más en sus manos. Seguirían
haciendo lo mismo, pero con una 
autonomía especial. Este hecho
muestra hasta qué punto el Señor
valora y confía en nuestra libertad
para seguir buscándole y para seguir
comprendiendo y decidiendo el
rumbo de nuestra misión. Por esto,
en cualquier camino al que nos llame
Dios, el crecimiento como apóstoles
pasa por formar verdaderamente un
equipo con el Espíritu Santo. Aunque
la felicidad aquí en la tierra pueda
ser un poco huidiza, la persona que



vive en el Espíritu Santo muestra
que, tanto en los éxitos como los
fracasos, el Señor sigue presente y
sigue atrayéndonos hacia sí. Con su
gracia transforma progresivamente
nuestros sentidos, para evitar que
nos detengamos y para que
descubramos hasta qué punto desea
que crezcamos en su amor, para
después abrazarnos definitivamente
en el cielo.

Continua con la segunda parte
de este texto: Para alumbrar,
arder: matrimonio y celibato
apostólico (II)

[1] Pilar Urbano, El hombre de Villa
Tevere, Rialp, Madrid 1986, 207.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 26 de
mayo de 2005.

• 

https://opusdei.org/es-es/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/es-es/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/es-es/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-2/
https://opusdei.org/es-es/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-2/
https://opusdei.org/es-es/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-2/


[3] Santo Tomás de Aquino, Himno 
Adoro te devote.

[4] San Juan de la Cruz, Cántico
Espiritual, Canción 6-7.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
737.

[6] Himno Veni Creator.

[7] Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910-1985) fue un médico español
especializado en medicina interna,
reconocido por su labor en la Clínica
Universidad de Navarra. Destacó por
su profunda conciencia de la
vocación cristiana y su dedicación a
la atención de los pacientes.

[8] Cfr. Esteban López-Escobar, Pedro
Lozano, Eduardo Ortiz de Landázuri,
Palabra, Madrid 1994, 267-268.

[9] San Josemaría, Camino, n. 279.

[10] Juan Antonio Narváez Sánchez, El
doctor Ortiz de Landázuri. Un hombre



de ciencia al encuentro con Dios,
Palabra, Madrid 1997, 177.

[11] San Juan Pablo II, Homilía, 18 de
octubre de 1991.

[12] San Agustín, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4.
Citado en el Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2560.

[13] Ernesto Cofiño (1899-1991) fue un
médico y pediatra guatemalteco,
pionero en la salud infantil en su
país. Dedicó su vida al cuidado de los
niños y a la docencia, influyendo con
su vida cristiana en numerosas
iniciativas sociales. Fue miembro del
Opus Dei y su causa de beatificación
está en proceso.

[14] José Luis Cofiño, José Miguel Cejas
Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp, Madrid
2003, 122.

[15] San Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 66. Citado en Andrés



Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid 2010,
577.

[16] Tomás Alvira (1906-1992) fue un
educador y científico español, doctor
en Ciencias y catedrático de instituto.
Miembro del Opus Dei, destacó por
su compromiso con la formación de
los jóvenes y su ejemplo de vida
cristiana en el matrimonio y la
familia. Su causa de beatificación
está en proceso.

[17] Alfredo Méndiz, Tomás Alvira.
Vida de un educador (1906-1992),
Rialp, Madrid 2023, 289-290.

[18] San Josemaría, Via Crucis, capítulo
XIV.

[19] San Agustín, Las Confesiones,
Libro IV, XIV, 2.

[20] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 20 de octubre de 2020, n. 22.



La cita interna es de san Josemaría,
recogida en Conversaciones, n. 92.

Gerard Jiménez Clopés y Andrés
Cárdenas Matute

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/seran-

creados-nuevos-corazones-vocacion-
matrimonio-celibato-apostolico-1/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/es-mx/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/es-mx/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-1/
https://opusdei.org/es-mx/article/seran-creados-nuevos-corazones-vocacion-matrimonio-celibato-apostolico-1/

	Serán creados nuevos corazones: matrimonio y celibato apostólico (I)

