
opusdei.org

La Semana Santa con
el Papa Francisco

«En toda época de la historia, el
Pastor Resucitado no se cansa
de buscarnos a nosotros, sus
hermanos perdidos en los
desiertos del mundo», dijo el
Papa Francisco en el mensaje
previo a la bendición 'Urbi et
Orbi'.

16/04/2017

Domingo de Ramos

• Miércoles Santo



Jueves Santo • Santa Misa crismal • 
Santa Misa 'in Coena Domini'

Viernes Santo • Pasión del Señor • 
Vía Crucis en el Coliseo

Sábado Santo • Vigilia pascual.
Homilía del Papa Francisco

Domingo de Pascua • Santa Misa • 
'Urbi et Orbi'

Recursos para vivir la Semana Santa

Domingo de Ramos

Esta celebración tiene como un doble
sabor, dulce y amargo, es alegre y
dolorosa, porque en ella celebramos
la entrada del Señor en Jerusalén,
aclamado por sus discípulos como
rey, al mismo tiempo que se
proclama solemnemente el relato del
Evangelio sobre su pasión. Por eso

https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/


nuestro corazón siente ese doloroso
contraste y experimenta en cierta
medida lo que Jesús sintió en su
corazón en ese día, el día en que se
regocijó con sus amigos y lloró sobre
Jerusalén.

Desde hace 32 años la dimensión
gozosa de este domingo se ha
enriquecido con la fiesta de los
jóvenes: La Jornada Mundial de la
Juventud, que este año se celebra en
ámbito diocesano, pero que en esta
plaza vivirá dentro de poco un
momento intenso, de horizontes
abiertos, cuando los jóvenes de
Cracovia entreguen la Cruz a los
jóvenes de Panamá.

El Evangelio que se ha proclamado
antes de la procesión (cf. Mt 21,1-11)
describe a Jesús bajando del monte
de los Olivos montado en una
borrica, que nadie había montado
nunca; se hace hincapié en el
entusiasmo de los discípulos, que

https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-papa-francisco-para-la-jornada-mundial-de-la-juventud-2017/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-papa-francisco-para-la-jornada-mundial-de-la-juventud-2017/


acompañan al Maestro con
aclamaciones festivas; y podemos
imaginarnos con razón cómo los
muchachos y jóvenes de la ciudad se
dejaron contagiar de este ambiente,
uniéndose al cortejo con sus gritos.
Jesús mismo ve en esta alegre
bienvenida una fuerza irresistible
querida por Dios, y a los fariseos
escandalizados les responde: «Os
digo que, si estos callan, gritarán las
piedras» (Lc 19,40).

Pero este Jesús, que justamente
según las Escrituras entra de esa
manera en la Ciudad Santa, no es un
iluso que siembra falsas ilusiones, no
es un profeta «new age», un
vendedor de humo, todo lo contrario:
es un Mesías bien definido, con la
fisonomía concreta del siervo, el
siervo de Dios y del hombre que va a
la pasión; es el gran Paciente del
dolor humano.



Así, al mismo tiempo que también
nosotros festejamos a nuestro Rey,
pensamos en el sufrimiento que Él
tendrá que sufrir en esta Semana.
Pensamos en las calumnias, los
ultrajes, los engaños, las traiciones, el
abandono, el juicio inicuo, los golpes,
los azotes, la corona de espinas... y
en definitiva pensemos en el vía
crucis, hasta la crucifixión.

Él lo dijo claramente a sus discípulos:
«Si alguno quiere venir en pos de mí,
que se niegue a sí mismo, tome su
cruz y me siga» (Mt 16,24). Él nunca
prometió honores y triunfos. Los
Evangelios son muy claros. Siempre
advirtió a sus amigos que el camino
era ese, y que la victoria final pasaría
a través de la pasión y de la cruz. Y lo
mismo vale para nosotros. Para
seguir fielmente a Jesús, pedimos la
gracia de hacerlo no de palabra sino
con los hechos, y de llevar nuestra
cruz con paciencia, de no rechazarla,
ni deshacerse de ella, sino que,



mirándolo a Él, aceptémosla y
llevémosla día a día.

Y este Jesús, que acepta que lo
aclamen aun sabiendo que le espera
el «crucifige», no nos pide que lo
contemplemos sólo en los cuadros o
en las fotografías, o incluso en los
vídeos que circulan por la red. No. Él
está presente en muchos de nuestros
hermanos y hermanas que hoy, hoy
sufren como Él, sufren a causa de un
trabajo esclavo, sufren por los
dramas familiares, sufren por las
enfermedades... Sufren a causa de la
guerra y el terrorismo, por culpa de
los intereses que mueven las armas y
dañan con ellas. Hombres y mujeres
engañados, pisoteados en su
dignidad, descartados.... Jesús está en
ellos, en cada uno de ellos, y con ese
rostro desfigurado, con esa voz rota
pide -nos pide- que se le mire, que se
le reconozca, que se le ame.



No es otro Jesús: es el mismo que
entró en Jerusalén en medio de un
ondear de ramos de palmas y de
olivos. Es el mismo que fue clavado
en la cruz y murió entre dos
malhechores. No tenemos otro Señor
fuera de Él: Jesús, humilde Rey de
justicia, de misericordia y de paz.

Miércoles Santo

La esperanza nace de Cristo
crucificado

El domingo pasado hemos hecho
memoria del ingreso de Jesús en
Jerusalén, entre las aclamaciones
festivas de los discípulos y de mucha
gente. Esa gente ponía en Jesús
muchas esperanzas: muchos
esperaban de Él milagros y grandes
signos, manifestaciones de poder e
incluso la liberación de los enemigos
dominantes. ¿Quién de ellos habría



imaginado que dentro de poco Jesús
habría sido en cambio humillado,
condenado y asesinado en la cruz?
Las esperanzas terrenas de esa gente
se derrumbaron delante de la cruz.
Pero nosotros creemos que
justamente en el Crucificado nuestra
esperanza ha renacido. Las
esperanzas terrenas caen ante la
cruz, pero renacen esperanzas
nuevas, aquellas esperanzas que
duran por siempre. Es una esperanza
diversa esta que nace de la cruz. Es
una esperanza diversa de aquellas
que se derrumban, de aquellas del
mundo. Pero ¿De qué esperanza se
trata, esta esperanza que nace de la
cruz?

Nos puede ayudar a entenderlo lo
que dice Jesús justamente después de
haber entrado a Jerusalén: «Les
aseguro que si el grano de trigo que
cae en la tierra no muere, queda solo;
pero si muere, da mucho fruto» (Jn
12,24). Tratemos de pensar en un



grano o en una pequeña semilla, que
cae en el terreno. Si permanece
cerrado en sí mismo, no sucede nada;
si en cambio se fracciona, se abre,
entonces da vida a una espiga, a un
retoño, y después a una planta y una
planta que dará fruto.

Jesús ha traído al mundo una
esperanza nueva y lo ha hecho a la
manera de la semilla: se ha hecho
pequeño, pequeño, pequeño como un
grano de trigo; ha dejado su gloria
celestial para venir entre nosotros:
ha “caído en la tierra”. Pero todavía
no era suficiente.

Para dar fruto, Jesús ha vivido el
amor hasta el extremo, dejándose
fragmentar por la muerte como una
semilla se deja fragmentar bajo la
tierra. Justamente ahí, en el punto
extremo de su anonadamiento –que
es también el punto más alto del
amor– ha germinado la esperanza. Si
alguno de ustedes me pregunta:



¿Cómo nace la esperanza? Yo
respondo: “De la cruz. Mira la cruz,
mira al Cristo Crucificado y de ahí te
llegara la esperanza que no
desaparece jamás, aquella que dura
hasta la vida eterna. Y esta esperanza
ha germinado justamente por la
fuerza del amor: porque el amor que
«todo lo espera, todo lo soporta» (1
Cor 13,7), el amor que es la vida de
Dios ha renovado todo lo que ha
alcanzado.

Así, en la Pascua, Jesús ha
transformado, tomándolo en sí,
nuestro pecado en perdón. Pero
escuchen bien como es la
transformación que hace la Pascua:
Jesús ha transformado nuestro
pecado en perdón, nuestra muerte en
resurrección, nuestro miedo en
confianza. Es por esto, que en la cruz,
ha nacido y renace siempre nuestra
esperanza; es por esto que con Jesús
toda nuestra oscuridad puede ser
transformada en luz, toda derrota en



victoria, toda desilusión en
esperanza. Toda: sí, toda. La
esperanza supera todo, porque nace
del amor de Jesús que se ha hecho
como el grano de trigo caído en la
tierra y ha muerto para dar vida y de
esa vida llena de amor viene la
esperanza.

Cuando elegimos la esperanza de
Jesús, poco a poco descubrimos que
el modo de vivir vencedor es aquel
de la semilla, aquel del amor
humilde. No hay otra vía para vencer
el mal y dar esperanza al mundo.
Pero ustedes pueden decirme: “No, es
una lógica equivocada”. Parecería
así, que es una lógica frustrada,
porque quien ama pierde poder.
¿Han pensado en esto? Quien ama
pierde poder, quien dona, se despoja
de algo y amar es un don. En
realidad la lógica de la semilla que
muere, del amor humilde, es la vía
de Dios, y sólo esta da fruto. Lo
vemos también en nosotros: poseer



impulsa siempre a querer algo más:
he obtenido una cosa para mí y
enseguida quiero otra más grande, y
así, no estoy jamás satisfecho. Es una
sed terrible, ¿eh? Cuanto más tengo,
más quiero. Es feo. Quien es ávido no
se sacia jamás. Y Jesús lo dice de
modo claro: «El que ama su vida, la
perderá» (Jn 12,25). Tú eres
codicioso, amas tener tantas cosas,
pero perderás todo, también la vida,
es decir: quien ama lo propio y vive
por sus intereses se hincha sólo de sí
y pierde.

En cambio, quien acepta, es
disponible y sirve, vive según el
modo de Dios: entonces es vencedor,
salva a sí mismo y a los demás; se
convierte en semilla de esperanza
para el mundo. Pero es bello ayudar
a los demás, servir a los demás. Tal
vez, nos cansaremos, ¿eh? La vida es
así, pero el corazón se llena de
alegría y de esperanza. Y esto es el



amor y la esperanza juntos: servir,
dar.

Claro, este amor verdadero pasa a
través de la cruz, el sacrificio, como
para Jesús. La cruz es el paso
obligatorio, pero no es la meta, es un
paso: la meta es la gloria, como nos
muestra la Pascua. Y aquí nos ayuda
otra imagen bellísima, que Jesús ha
dejado a los discípulos durante la
Última Cena. Dice: «La mujer, cuando
va a dar a luz, siente angustia porque
le llegó la hora; pero cuando nace el
niño, se olvida de su dolor, por la
alegría que siente al ver que ha
venido un hombre al mundo» (Jn
16,21). Es esto: donar la vida, no
poseerla. Y esto es aquello que hacen
las mamás: dan otra vida, sufren,
pero luego son felices, gozosas
porque han dado otra vida. Da
alegría; el amor da a la luz la vida y
da incluso sentido al dolor.



El amor es el motor que hace ir
adelante nuestra esperanza. Lo
repito: el amor es el motor que hace
ir adelante nuestra esperanza. Y cada
uno de nosotros puede preguntarse:
¿Amo? ¿He aprendido a amar?
¿Aprendo todos los días a amar más?,
porque el amor es el motor que hace
ir adelante nuestra esperanza.

Queridos hermanos y hermanas, en
estos días, días de amor, dejémonos
envolver por el misterio de Jesús que,
como un grano de trigo, muriendo
nos dona la vida. Es Él la semilla de
nuestra esperanza. Contemplemos al
Crucificado, fuente de esperanza.
Poco a poco entenderemos que
esperar con Jesús es aprender a ver
ya desde ahora la planta en la
semilla, la Pascua en la cruz, la vida
en la muerte.

Pero yo quisiera darles una tarea
para la casa. A todos nos hará bien
detenernos ante el Crucificado –todos



ustedes tienen uno en casa– mirarlo
y decirle: “Contigo nada está perdido.
Contigo puedo siempre esperar. Tú
eres mi esperanza”. Imaginando
ahora al Crucificado y todos juntos
decimos a Jesús Crucificado, tres
veces: “Tú eres mi esperanza”. Todos:
“Tú eres mi esperanza”. Más fuerte:
“Tú eres mi esperanza”. Más fuerte:
“Tú eres mi esperanza”. Gracias.

Al finalizar la Audiencia, el Papa
Francisco añadió: "Me da alegría
acoger a los participantes en el 50
congreso para estudiantes
universitarios promovido por la
Prelatura del Opus Dei, dedicado a la
reflexión sobre la cuestión del
mundo en movimiento”.

Santa Misa crismal



“Sacerdotes, ungidos para
anunciar la verdad, la
misericordia y la alegría”

«El Espíritu del Señor está sobre mí,
porque él me ha ungido para que dé
la Buena noticia a los pobres, me ha
enviado a anunciar la libertad a los
cautivos y la vista a los ciegos, para
poner en libertad a los
oprimidos» (Lc 4, 18).

El Señor, Ungido por el Espíritu, lleva
la Buena Noticia a los pobres. Todo lo
que Jesús anuncia, y también
nosotros, sacerdotes, es Buena
Noticia. Alegre con la alegría
evangélica: de quien ha sido ungido
en sus pecados con el aceite del
perdón y ungido en su carisma con el
aceite de la misión, para ungir a los
demás. Y, al igual que Jesús, el
sacerdote hace alegre al anuncio con
toda su persona. Cuando predica la
homilía, —breve en lo posible— lo
hace con la alegría que traspasa el



corazón de su gente con la Palabra
con la que el Señor lo traspasó a él en
su oración. Como todo discípulo
misionero, el sacerdote hace alegre el
anuncio con todo su ser.

Y, por otra parte, son precisamente
los detalles más pequeños —todos lo
hemos experimentado— los que
mejor contienen y comunican la
alegría: el detalle del que da un
pasito más y hace que la
misericordia se desborde en la tierra
de nadie. El detalle del que se anima
a concretar y pone día y hora al
encuentro. El detalle del que deja
que le usen su tiempo con mansa
disponibilidad…

La Buena Noticia puede parecer una
expresión más, entre otras, para
decir «Evangelio»: como buena
nueva o feliz anuncio. Sin embargo,
contiene algo que cohesiona en sí
todo lo demás: la alegría del



Evangelio. Cohesiona todo porque es
alegre en sí mismo.

La Buena Noticia es la perla preciosa
del Evangelio. No es un objeto, es una
misión. Lo sabe el que experimenta
«la dulce y confortadora alegría de
anunciar» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 10).

La Buena Noticia nace de la Unción.
La primera, la «gran unción
sacerdotal» de Jesús, es la que hizo el
Espíritu Santo en el seno de María.

En aquellos días, la feliz noticia de la
Anunciación hizo cantar el
Magníficat a la Madre Virgen, llenó
de santo silencio el corazón de José,
su esposo, e hizo saltar de gozo a
Juan en el seno de su madre Isabel.

Hoy, Jesús regresa a Nazaret, y la
alegría del Espíritu renueva la
Unción en la pequeña sinagoga del
pueblo: el Espíritu se posa y se



derrama sobre él ungiéndolo con
oleo de alegría (cf. Sal 45,8).

La Buena Noticia. Una sola Palabra
—Evangelio— que en el acto de ser
anunciado se vuelve alegre y
misericordiosa verdad.

Que nadie intente separar estas tres
gracias del Evangelio: su Verdad —no
negociable—, su Misericordia —
incondicional con todos los
pecadores— y su Alegría —íntima e
inclusiva—.

Nunca la verdad de la Buena Noticia
podrá ser sólo una verdad abstracta,
de esas que no terminan de
encarnarse en la vida de las personas
porque se sienten más cómodas en la
letra impresa de los libros.

Nunca la misericordia de la Buena
Noticia podrá ser una falsa
conmiseración, que deja al pecador
en su miseria porque no le da la
mano para ponerse en pie y no lo



acompaña a dar un paso adelante en
su compromiso.

Nunca podrá ser triste o neutro el
Anuncio, porque es expresión de una
alegría enteramente personal: «La
alegría de un Padre que no quiere
que se pierda ninguno de sus
pequeñitos» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 237). La alegría de Jesús al
ver que los pobres son evangelizados
y que los pequeños salen a
evangelizar (cf. ibíd., 5).

Las alegrías del Evangelio —lo digo
ahora en plural, porque son muchas
y variadas, según el Espíritu tiene a
bien comunicar en cada época, a
cada persona en cada cultura
particular— son alegrías especiales.
Vienen en odres nuevos, esos de los
que habla el Señor para expresar la
novedad de su mensaje. Les
comparto, queridos sacerdotes,
queridos hermanos, tres íconos de
odres nuevos en los que la Buena



Noticia cabe bien, no se avinagra y se
vierte abundantemente.

Un ícono de la Buena Noticia es el de
las tinajas de piedra de las bodas de
Caná (cf. Jn 2,6). En un detalle,
espejan bien ese Odre perfecto que
es —Ella misma, toda entera—
Nuestra Señora, la Virgen María. Dice
el Evangelio que «las llenaron hasta
el borde» (Jn 2,7). Imagino yo que
algún sirviente habrá mirado a
María para ver si así ya era suficiente
y habrá sido un gesto suyo el que los
llevó a echar un balde más. María es
el odre nuevo de la plenitud
contagiosa. «Ella es la esclavita del
Padre que se estremece en la
alabanza» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 286), Nuestra Señora de la
prontitud, la que apenas ha
concebido en su seno inmaculado al
Verbo de vida, sale a visitar y a servir
a su prima Isabel. Su plenitud
contagiosa nos permite superar la
tentación del miedo: ese no



animarnos a ser llenados hasta el
borde, esa pusilanimidad de no salir
a contagiar de gozo a los demás.
Nada de eso: «La alegría del
Evangelio llena el corazón y la vida
entera de los que se encuentran con
Jesús» (Ibíd., 1)

El segundo ícono de la Buena Noticia
es aquella vasija que —con su
cucharón de madera—, al pleno sol
del mediodía, portaba sobre su
cabeza la Samaritana. Refleja bien
una cuestión esencial: la de la
concreción. El Señor —que es la
Fuente de Agua viva— no tenía «con
qué» sacar agua para beber unos
sorbos. Y la Samaritana sacó agua de
su vasija con el cucharón y sació la
sed del Señor. Y la sació más con la
confesión de sus pecados concretos.
Agitando el odre de esa alma
samaritana, desbordante de
misericordia, el Espíritu Santo se
derramó en todos los paisanos de



aquel pequeño pueblo, que invitaron
al Señor a hospedarse entre ellos.

Un odre nuevo con esta concreción
inclusiva nos lo regaló el Señor en el
alma samaritana que fue Madre
Teresa. Él llamó y le dijo: «Tengo
sed», «pequeña mía, ven, llévame a
los agujeros de los pobres. Ven, sé mi
luz. No puedo ir solo. No me
conocen, por eso no me quieren.
Llévame hasta ellos». Y ella,
comenzando por uno concreto, con
su sonrisa y su modo de tocar con las
manos las heridas, llevó la Buena
Noticia a todos.

El tercer ícono de la Buena Noticia es
el Odre inmenso del Corazón
traspasado del Señor: integridad
mansa —humilde y pobre— que
atrae a todos hacia sí. De él tenemos
que aprender que anunciar una gran
alegría a los muy pobres no puede
hacerse sino de modo respetuoso y
humilde hasta la humillación. No



puede ser presuntuosa la
evangelización. No puede ser rígida
la integridad de la verdad. El Espíritu
anuncia y enseña «toda la
verdad» (Jn 16,13) y no teme hacerla
beber a sorbos. El Espíritu nos dice
en cada momento lo que tenemos
que decir a nuestros adversarios (cf.
Mt 10,19) e ilumina el pasito adelante
que podemos dar en ese momento.
Esta mansa integridad da alegría a
los pobres, reanima a los pecadores,
hace respirar a los oprimidos por el
demonio.

Queridos sacerdotes, que
contemplando y bebiendo de estos
tres odres nuevos, la Buena Noticia
tenga en nosotros la plenitud
contagiosa que transmite con todo su
ser nuestra Señora, la concreción
inclusiva del anuncio de la
Samaritana, y la integridad mansa
con que el Espíritu brota y se
derrama, incansablemente, del



Corazón traspasado de Jesús nuestro
Señor.

Santa Misa 'in Coena Domini'

Estaba Jesús cenando, estaba con
ellos en la última cena y, dice el
evangelio, "sabiendo que había
llegado la hora de pasar de este
mundo al Padre". Sabía que había
sido traicionado y que iba a ser
entregado por Judas esa misma
noche. "Habiendo amado a los suyos
que quedaban en el mundo, los amó
hasta el fin". Dios ama así: hasta el
fin. Y da la vida por cada uno de
nosotros y se enorgullece de esto y
quiere esto porque Él tiene amor:
"Amar hasta el fin". No es fácil,
porque todos nosotros somos
pecadores, todos tenemos límites,
defectos, tantas cosas. Todos
sabemos amar, pero no somos como



Dios que ama sin mirar las
consecuencias, hasta el fin.

Y da el ejemplo: para hacer ver esto,
Él que era el jefe, que era Dios, lava
los pies a sus discípulos. Eso de lavar
los pies era una costumbre que se
practicaba, en aquella época, antes
de las comidas y las cenas, porque no
había pavimento y la gente caminaba
entre el polvo. Por eso, uno de los
gestos para recibir una persona en
casa, y también para invitarla a
comer, era lavarle los pies. Esto lo
hacían los esclavos, lo hacían
aquellos que estaban esclavizados,
pero Jesús invierte las coas y lo hace
Él. Simón no quería hacerlo, pero
Jesús le explicó que era así, que Él
había venido al mundo para servir,
para servirnos, para hacerse esclavo
por nosotros, para dar la vida por
nosotros y amar hasta el fin.

Hoy, por el camino, cuando venía
hacia acá, había gente que saludaba:



"Viene el Papa, el jefe. El jefe de la
Iglesia". El jefe de la Iglesia es Jesús,
¡no hagamos bromas! El Papa es la
figura de Jesús y yo quisiera hacer lo
mismo que hizo Él. En esta
ceremonia, el párroco lava los pies a
los fieles. Hay una inversión de las
cosas: el que parece el más grande
debe hacer el trabajo de esclavo,
pero para sembrar amor. Para
sembrar amor entre nosotros, yo no
os digo que hoy vayáis a lavaros los
pies el uno al otro: sería un juego.
Pero el símbolo, la figura, sí: os digo
que si podéis ofrecer alguna ayuda,
hacer un servicio aquí, en cárcel, a
un compañero o a una compañera, lo
hagáis.

Porque esto es amor, esto es como
lavar los pies. Es ser siervo de los
otros. Una vez los discípulos
discutían entre ellos sobre quién era
el más grande, el más importante. Y
Jesús dijo: "El que quiera ser
importante, debe hacerse el más



pequeño y el servidor de todos". Y
esto es lo que ha hecho Él, esto hace
Dios con nosotros. Nos sirve, es el
servidor. ¡A todos nosotros, que
somos unos pobrecillos, a todos! Pero
Él es grande, Él es bueno. Y nos ama
tal y como somos. Por esto, durante
esta ceremonia, pensemos en Dios,
en Jesús. No es una ceremonia
folclórica: es un gesto para recordar
lo que ha dado Jesús. Después de
esto, tomó el pan y nos dio su cuerpo;
tomó el vino y nos dio su sangre. Y
así es el amor de Dios. Hoy pensemos
solo en el amor de Dios.

Pasión del Señor

La cruz, única esperanza del
mundo

Homilía del P. Raniero Cantalamessa,
ofmcap - Predicación del Viernes



Santo de 2017 en la Basílica de San
Pedro

Acabamos de escuchar el relato de la
Pasión de Cristo. Nada más que la
crónica de una muerte violenta.
Nunca faltan noticias de muertos
asesinados en nuestros noticiarios.
Incluso en estos últimos días ha
habido algunas, como la de los 38
cristianos coptos asesinados en
Egipto. ¿Por qué, entonces, después
de 2000 años, el mundo recuerda
todavía la muerte de Jesús de
Nazaret como si hubiera pasado
ayer? El motivo es que su muerte ha
cambiado el sentido mismo de la
muerte. Reflexionemos algunos
instantes sobre todo esto.

«Al llegar a Jesús, viendo que ya
estaba muerto, no le rompieron las
piernas, sino que uno de los soldados
con una lanza le atravesó el costado,
e inmediatamente salió sangre y
agua» (Jn 19,33-34). Al comienzo de



su ministerio, a quien le preguntaba
con qué autoridad expulsaba a los
mercaderes del Templo, Jesús
respondió: «Destruid este templo, y
en tres días lo levantaré». «Él
hablaba del templo de su cuerpo» (Jn
2,19.21), había comentado Juan en
aquella ocasión, y he aquí que ahora
el mismo evangelista nos atestigua
que del lado de este templo
«destruido» brotan agua y sangre. Es
una alusión evidente a la profecía de
Ezequiel que hablaba del futuro
templo de Dios, del lado del que
brota un hilo de agua que se
convierte primero en riachuelo,
luego un río navegable y en torno al
cual florece toda forma de vida (cf.
Ez 47, 1 ss.).

Pero penetremos dentro de la fuente
de este «río de agua viva» (Jn 7,38),
en el corazón traspasado de Cristo.
En el Apocalipsis, el mismo discípulo
al que Jesús amaba escribe: «Luego
vi, en medio del trono, rodeado por



los cuatro seres vivientes y los
ancianos, un Cordero, en pie, como
inmolado» (Ap 5,6). Inmolado, pero
en pie, es decir, traspasado, pero
resucitado y vivo.

Existe ya, dentro de la Trinidad y
dentro del mundo, un corazón
humano que late, no sólo
metafóricamente, sino realmente. Si,
en efecto, Cristo ha resucitado de la
muerte, también su corazón ha
resucitado de la muerte; él vive,
como todo el resto de su cuerpo, en
una dimensión distinta de antes, real,
aunque mística. Si el Cordero vive en
el cielo «inmolado, pero de pie»,
también su corazón comparte el
mismo estado; es un corazón
traspasado pero viviente;
eternamente traspasado,
precisamente porque está
eternamente vivo.

Fue creada una expresión para
describir el colmo de la maldad que



puede amasarse en el seno de la
humanidad: «corazón de tinieblas».
Tras el sacrificio de Cristo, más
profundo que el corazón de tinieblas,
palpita en el mundo un corazón de
luz. En efecto, Cristo al subir al cielo,
no ha abandonado la tierra, como, al
encarnarse, no había abandonado la
Trinidad.

«Ahora se realiza el designio del
Padre —dice una antífona de la
Liturgia de las Horas—, hacer Cristo
el corazón del mundo». Esto explica
el irreductible optimismo cristiano
que hizo exclamar a una mística
medieval: «El pecado es inevitable,
pero todo estará bien y todo tipo de
cosa estará bien» (Juliana de
Norwich).

* * *

Los monjes cartujos adoptaron un
escudo que figura en la entrada de
sus monasterios, en sus documentos
oficiales y en otras ocasiones. En él



está representado el globo terráqueo,
rematado por una cruz, con una
inscripción alrededor: «Stat crux
dum volvitur orbis: está inmóvil la
cruz, entre las evoluciones del
mundo.

¿Qué representa la cruz, para que
sea este punto fijo, este árbol
maestro entre la agitación del
mundo? Ella es el «No» definitivo e
irreversible de Dios a la violencia, a
la injusticia, al odio, a la mentira, a
todo lo que llamamos «el mal»; y, al
mismo tiempo, es el «Sí», igualmente
irreversible, al amor, a la verdad, al
bien. «No» al pecado, «Sí» al pecador.
Es lo que Jesús ha practicado durante
toda su vida y que ahora consagra
definitivamente con su muerte.

La razón de esta distinción es clara:
el pecador es criatura de Dios y
conserva su dignidad a pesar de
todos sus desvíos; el pecado no; es
una realidad espuria, añadida, fruto



de las propias pasiones y de la
«envidia del demonio» (Sab 2,24). Es
la misma razón por la que el Verbo,
al encarnarse, asumió todo del
hombre, excepto el pecado. El buen
ladrón, a quien Jesús moribundo
promete el paraíso, es la
demostración viva de todo esto.
Nadie debe desesperar; nadie debe
decir, como Caín: «Demasiado grande
es mi culpa para obtener el
perdón» (Gén 4,13).

La cruz no «está», pues, contra el
mundo, sino para el mundo: para dar
un sentido a todo el sufrimiento que
ha habido, hay y habrá en la historia
humana. «Dios no envió a su Hijo al
mundo para condenar el mundo —
dice Jesús a Nicodemo—, sino para
que el mundo se salve por medio de
él» (Jn 3,17). La cruz es la
proclamación viva de que la victoria
final no es de quien triunfa sobre los
demás, sino de quien triunfa sobre sí



mismo; no de quien hace sufrir, sino
de quien sufre.

* * *

«Dum volvitur orbis», mientras que
el mundo realiza sus evoluciones. La
historia humana conoce muchos
tránsitos de una era a otra: se habla
de la edad de piedra, del bronce,
hierro, de la edad imperial, de la era
atómica, de la era electrónica. Pero
hoy hay algo nuevo. La idea de
transición no basta ya para describir
la realidad en curso. A la idea de
mutación se debe agregar la de
aplastamiento. Vivimos, se ha escrito,
en una sociedad «líquida»; ya no hay
puntos firmes, valores indiscutibles,
ningún escollo en el mar, a los que
aferrarnos, o contra los cuales
incluso chocar. Todo es fluctuante.

Se ha realizado la peor de las
hipótesis que el filósofo había
previsto como efecto de la muerte de
Dios, la que el advenimiento del



súper-hombre debería haber evitado,
pero que no ha impedido: «¿Qué
hicimos para disolver esta tierra de
la cadena de su sol? ¿Dónde se
mueve ahora? ¿Dónde nos movemos
nosotros? ¿Fuera de todos los soles?
¿No es el nuestro un eterno
precipitar? ¿Hacia atrás, de lado,
hacia adelante, por todos los lados?
¿Existe todavía un alto y un bajo?
¿No estamos acaso vagando como a
través de una nada infinita?»[1]

Se dijo que «matar a Dios es el más
horrendo de los suicidios», y es lo
que estamos viendo. No es verdad
que «donde nace Dios, muere el
hombre» (J.-P. Sartre); es verdad lo
contrario: donde muere Dios, muere
el hombre.

Un pintor surrealista de la segunda
mitad del siglo pasado (Salvador
Dalí) pintó un crucificado que parece
una profecía de esta situación. Una
cruz inmensa, cósmica, con un Cristo



encima, igualmente monumental,
visto desde arriba, con la cabeza
reclinada hacia abajo. Sin embargo,
debajo de él no existe la tierra firme,
sino el agua. El crucifijo no está
suspendido entre cielo y tierra, sino
entre el cielo y el elemento líquido
del mundo.

Esta imagen trágica (hay también
como trasfondo, una nube que
podría aludir a la nube atómica),
contiene, sin embargo, una certeza
consoladora: ¡Hay esperanza incluso
para una sociedad líquida como la
nuestra! Hay esperanza, porque
encima de ella «está la cruz de
Cristo». Es lo que la liturgia del
Viernes Santo nos hace repetir cada
año con las palabras del poeta
Venancio Fortunato: «O crux, ave
spes única», Salve, oh cruz,
esperanza única del mundo.

Sí, Dios ha muerto, ha muerto en su
Hijo Jesucristo; pero no ha



permanecido en la tumba, ha
resucitado. «¡Vosotros lo
crucificasteis —grita Pedro a la
multitud el día de Pentecostés—,
pero Dios lo ha resucitado!» (Hch
2,23-24). Él es quien «había muerto,
pero ahora vive por los siglos» (Ap
1,18). La cruz no «está» inmóvil en
medio de los vaivenes del mundo
como recuerdo de un acontecimiento
pasado, o un puro símbolo; está en él
como una realidad en curso, viva y
operante.

* * *

Sin embargo, confundiríamos esta
liturgia de la pasión, si nos
detuviéramos, como los sociólogos,
en el análisis de la sociedad en que
vivimos. Cristo no ha venido a
explicar las cosas, sino a cambiar a
las personas. El corazón de tinieblas
no es solamente el de algún malvado
escondido en el fondo de la jungla, y
tampoco el de la nación y el de la



sociedad que lo ha producido. En
distinta medida está dentro de cada
uno de nosotros.

La Biblia lo llama el corazón de
piedra: «Arrancaré de ellos el
corazón de piedra —dice Dios en el
profeta Ezequiel— y les daré un
corazón de carne» (Ez 36,26).
Corazón de piedra es el corazón
cerrado a la voluntad de Dios y al
sufrimiento de los hermanos, el
corazón de quien acumula sumas
ilimitadas de dinero y queda
indiferente ante la desesperación de
quien no tiene un vaso de agua para
dar al propio hijo; es también el
corazón de quien se deja dominar
completamente por la pasión
impura, dispuesto a matar por ella, o
a llevar una doble vida. Para no
quedarnos con la mirada siempre
dirigida hacia el exterior, hacia los
demás, digamos, más concretamente:
es nuestro corazón de ministros de
Dios y de cristianos practicantes si



vivimos todavía fundamentalmente
«para nosotros mismos» y no «para
el Señor».

Está escrito que en el momento de la
muerte de Cristo «el velo del templo
se rasgó en dos, de arriba a abajo, la
tierra tembló, las rocas se rompieron,
los sepulcros se abrieron y muchos
cuerpos de santos muertos
resucitaron» (Mt 27,51s). De estos
signos se da, normalmente, una
explicación apocalíptica, como de un
lenguaje simbólico necesario para
describir el acontecimiento
escatológico. Pero también tienen un
significado parenético: indican lo
que debe suceder en el corazón de
quien lee y medita la Pasión de
Cristo. En una liturgia como la
presente, san León Magno decía a los
fieles: «Tiemble la naturaleza
humana ante el suplicio del
Redentor, rómpanse las rocas de los
corazones infieles y salgan los que
estaban cerrados en los sepulcros de



su mortalidad, levantando la piedra
que gravaba sobre ellos»[2].

El corazón de carne, prometido por
Dios en los profetas, está ya presente
en el mundo: es el Corazón de Cristo
traspasado en la cruz, lo que
veneramos como «el Sagrado
Corazón». Al recibir la Eucaristía,
creemos firmemente que ese corazón
viene a latir también dentro de
nosotros. Al mirar dentro de poco la
cruz digamos desde lo profundo del
corazón, como el publicano en el
templo: «¡Oh, Dios, ten piedad de mí,
pecador!, y también nosotros, como
él, volveremos a casa
«justificados» (Lc 18,13-14) .

[1] F. Nietzsche, La gaya ciencia,
aforismo 125 (Edaf, Madrid 2002).

[2] San León Magno, Sermo 66, 3: PL
54, 366.



Vía Crucis en el Coliseo

Vergüenza por la sangre inocente
de mujeres, niños y emigrantes

Al finalizar el Via Crucis del Viernes
Santo en el Coliseo de Roma, el Papa
Francisco rezó una extensa oración
de desagravio por las ofensas de la
humanidad a Cristo en la cruz.

Oh Cristo, dejado solo y traicionado
también por los tuyos. Oh Cristo,
juzgado por los pecadores y
condenado por los jefes. Oh Cristo,
golpeado en tu carne, coronado de
espinas, vestido de púrpura. Oh
Cristo, atrozmente clavado. Oh
Cristo, atravesado por la lanza que
ha partido tu corazón. Oh Cristo,
muerto y sepultado. Tú que eres el
Dios de la vida y de la existencia. Oh
Cristo, nuestro único Salvador,
volvemos otra vez a ti este año con
los ojos bajados de vergüenza y con
el corazón lleno de esperanza.



Qué vergüenza por todas las
imágenes de devastación y de
destrucción, de naufragios, que se
han convertido en ordinarias para
nosotros. Vergüenza por la sangre
inocente que cotidianamente se
derrama de mujeres, de niños, de
emigrantes, de personas perseguidas
por el color de su piel, o por su
pertenencia étnica, social o por su fe
en ti.

Vergüenza por las demasiadas veces
que, como Judas y como Pedro, te
hemos vendido y traicionado, y
abandonado, para morir por
nuestros pecados, escapando como
cobardes de nuestras
responsabilidades.

Vergüenza por nuestro silencio
frente a la injusticia, por nuestras
manos vagas para dar y ávidas para
quitar y confiscar, por nuestra voz
que defiende nuestros intereses y
tímida para hablar de los intereses



de los otros, por nuestros pies
veloces sobre el camino del mal y
paralizados sobre el del bien.

Vergüenza por todas las veces que
nosotros, obispos, sacerdotes,
consagrados y consagradas, hemos
escandalizado y herido tu cuerpo, la
Iglesia, y hemos olvidado nuestro
primer amor, nuestro primer
entusiasmo, nuestra total
disponibilidad, dejando arruinado
nuestro corazón y nuestra vocación.

Tanta vergüenza, Señor… Pero
nuestro corazón también está
nostálgico de la esperanza confiada
en que tú nos tratas no según
nuestros méritos, sino según la
abundancia de tu misericordia; que
nuestras traiciones no hacen venir a
menos la inmensidad de tu amor;
que tu corazón materno y paterno no
nos olvida por la dureza de nuestras
vísceras.



La esperanza segura de que nuestros
nombres están escritos en tu corazón
y que estamos colocados en la pupila
de tus ojos. La esperanza de que tu
cruz transforma nuestros corazones
endurecidos en corazones de carne
capaces de soñar, de perdonar y de
amar; que transforma esta tenebrosa
noche de tu cruz en alba fulgurante
de tu resurrección.

La esperanza de que tu fidelidad no
se basa en la nuestra, la esperanza de
que la lista de hombres y mujeres
fieles a la cruz continua y continuará
a vivir fiel como la levadura que da
sabor, y como la luz que abre nuevos
horizontes en el cuerpo de nuestra
humanidad herida.

La esperanza de que tu Iglesia
buscará ser la voz que grita en el
desierto de la humanidad para
preparar el camino de tu regreso
triunfal cuando vengas a juzgar a los
vivos y a los muertos. La esperanza



de que el bien vencerá a pesar de su
aparente fracaso.

Señor Jesús, hijo de Dios, víctima
inocente de nuestro rescate, delante
de tu misterio de muerte y de gloria,
ante tu patíbulo nos arrodillamos
avergonzados y esperanzados, y te
pedimos que nos laves en el lavatorio
de la sangre y del agua que brotaron
de tu corazón abierto.

Perdona nuestros pecados y nuestras
culpas. Te pedimos que te acuerdes
de nuestros hermanos arrancados
por la indiferencia de la guerra y de
la violencia.

Te pedimos romper las cadenas que
nos tienen prisioneros en nuestro
egoísmo, en nuestra ceguera
voluntaria y en la vanidad de
nuestros cálculos mundanos.

Oh Cristo, te pedimos que nos
enseñes a no avergonzarnos jamás
de tu cruz, a no instrumentalizarla,



sino que la honremos y la adoremos
porque en ella tú nos has
manifestado la monstruosidad de
nuestros pecados, la grandeza de tu
amor, la injusticia de nuestros juicios
y la potencia de tu misericordia.

Vigilia pascual. Homilía del Papa
Francisco

Vayamos a anunciar, a compartir,
a descubrir que es cierto: el Señor
está Vivo

«En la madrugada del sábado, al
alborear el primer día de la semana,
fueron María la Magdalena y la otra
María a ver el sepulcro» (Mt 28,1).
Podemos imaginar esos pasos…, el
típico paso de quien va al
cementerio, paso cansado de
confusión, paso debilitado de quien
no se convence de que todo haya
terminado de esa forma… Podemos



imaginar sus rostros pálidos…
bañados por las lágrimas y la
pregunta, ¿cómo puede ser que el
Amor esté muerto?

A diferencia de los discípulos, ellas
están ahí —como también
acompañaron el último respiro de su
Maestro en la cruz y luego a José de
Arimatea a darle sepultura—; dos
mujeres capaces de no evadirse,
capaces de aguantar, de asumir la
vida como se presenta y de resistir el
sabor amargo de las injusticias. Y allí
están, frente al sepulcro, entre el
dolor y la incapacidad de resignarse,
de aceptar que todo siempre tenga
que terminar igual.

Y si hacemos un esfuerzo con nuestra
imaginación, en el rostro de estas
mujeres podemos encontrar los
rostros de tantas madres y abuelas, el
rostro de niños y jóvenes que
resisten el peso y el dolor de tanta
injusticia inhumana. Vemos



reflejados en ellas el rostro de todos
aquellos que caminando por la
ciudad sienten el dolor de la miseria,
el dolor por la explotación y la trata.
En ellas también vemos el rostro de
aquellos que sufren el desprecio por
ser inmigrantes, huérfanos de tierra,
de casa, de familia; el rostro de
aquellos que su mirada revela
soledad y abandono por tener las
manos demasiado arrugadas. Ellas
son frente a tantas miradas de
tristeza y soledad. El rostro de
mujeres, madres que lloran por ver
cómo la vida de sus hijos queda
sepultada bajo el peso de la
corrupción, que quita derechos y
rompe tantos anhelos, bajo el
egoísmo cotidiano que crucifica y
sepulta la esperanza de muchos, bajo
la burocracia paralizante y estéril
que no permite que las cosas
cambien. Ellas, en su dolor, son el
rostro de todos aquellos que,
caminando por la ciudad, ven
crucificada la dignidad.



En el rostro de estas mujeres, están
muchos rostros, quizás encontramos
tu rostro y el mío. Como ellas,
podemos sentir el impulso a caminar,
a no conformarnos con que las cosas
tengan que terminar así. Es verdad,
llevamos dentro una promesa y la
certeza de la fidelidad de Dios. Pero
también nuestros rostros hablan de
heridas, hablan de tantas
infidelidades, personales y ajenas,
hablan de nuestros intentos y luchas
fallidas. Nuestro corazón sabe que
las cosas pueden ser diferentes pero,
casi sin darnos cuenta, podemos
acostumbrarnos a convivir con el
sepulcro, a convivir con la
frustración. Más aún, podemos llegar
a convencernos de que esa es la ley
de la vida, anestesiándonos con
desahogos que lo único que logran es
apagar la esperanza que Dios puso
en nuestras manos. Así son, tantas
veces, nuestros pasos, así es nuestro
andar, como el de estas mujeres, un
andar entre el anhelo de Dios y una



triste resignación. No sólo muere el
Maestro, con él muere nuestra
esperanza.

«De pronto tembló fuertemente la
tierra» (Mt 28,2). De pronto, estas
mujeres recibieron una sacudida,
algo y alguien les movió el suelo.
Alguien, una vez más salió, a su
encuentro a decirles: «No teman»,
pero esta vez añadiendo: «Ha
resucitado como lo había dicho» (Mt
28,6). Y tal es el anuncio que
generación tras generación esta
noche santa nos regala: No temamos
hermanos, ha resucitado como lo
había dicho. «La vida arrancada,
destruida, aniquilada en la cruz ha
despertado y vuelve a latir de
nuevo» (cfr R. GUARDINI, El Señor).
El latir del Resucitado se nos ofrece
como don, como regalo, como
horizonte. El latir del Resucitado es
lo que se nos ha regalado, y se nos
quiere seguir regalando como fuerza
transformadora, como fermento de



nueva humanidad. Con la
Resurrección, Cristo no ha movido
solamente la piedra del sepulcro,
sino que quiere también hacer saltar
todas las barreras que nos encierran
en nuestros estériles pesimismos, en
nuestros calculados mundos
conceptuales que nos alejan de la
vida, en nuestras obsesionadas
búsquedas de seguridad y en
desmedidas ambiciones capaces de
jugar con la dignidad ajena.

Cuando el Sumo Sacerdote y los
líderes religiosos en complicidad con
los romanos habían creído que
podían calcularlo todo, cuando
habían creído que la última palabra
estaba dicha y que les correspondía a
ellos establecerla, Dios irrumpe para
trastocar todos los criterios y ofrecer
así una nueva posibilidad. Dios, una
vez más, sale a nuestro encuentro
para establecer y consolidar un
nuevo tiempo, el tiempo de la
misericordia. Esta es la promesa



reservada desde siempre, esta es la
sorpresa de Dios para su pueblo fiel:
alégrate porque tu vida esconde un
germen de resurrección, una oferta
de vida esperando despertar.

Y eso es lo que esta noche nos invita
a anunciar: el latir del Resucitado,
Cristo Vive. Y eso cambió el paso de
María Magdalena y la otra María, eso
es lo que las hace alejarse
rápidamente y correr a dar la noticia
(cf. Mt 28,8). Eso es lo que las hace
volver sobre sus pasos y sobre sus
miradas. Vuelven a la ciudad a
encontrarse con los otros.

Así como ingresamos con ellas al
sepulcro, los invito a que vayamos
con ellas, que volvamos a la ciudad,
que volvamos sobre nuestros pasos,
sobre nuestras miradas. Vayamos
con ellas a anunciar la noticia,
vayamos… a todos esos lugares
donde parece que el sepulcro ha
tenido la última palabra, y donde



parece que la muerte ha sido la única
solución. Vayamos a anunciar, a
compartir, a descubrir que es cierto:
el Señor está Vivo. Vivo y queriendo
resucitar en tantos rostros que han
sepultado la esperanza, que han
sepultado los sueños, que han
sepultado la dignidad. Y si no somos
capaces de dejar que el Espíritu nos
conduzca por este camino, entonces
no somos cristianos.

Vayamos y dejémonos sorprender
por este amanecer diferente,
dejémonos sorprender por la
novedad que sólo Cristo puede dar.
Dejemos que su ternura y amor nos
muevan el suelo, dejemos que su
latir transforme nuestro débil
palpitar.

Santa Misa



Volved a casa hoy diciendo,
repitiendo en vuestro corazón:
"Cristo ha resucitado"

Hoy la Iglesia repite, canta, grita:
"¡Jesús ha resucitado!". Pero, ¿cómo
es posible? Pedro, Juan, las mujeres
han ido al sepulcro y estaba vacío. Él
no estaba. Habían ido con el corazón
cerrado por la tristeza de una
derrota: el maestro, su maestro,
aquel al que tanto amaban había
sido ajusticiado y muerto. Y de la
muerte no se regresa. Esta es la
derrota, este es el camino de la
derrota, el camino hacia el sepulcro.

Pero el ángel les dice: "No está aquí,
ha resucitado". Es el primer anuncio:
"Ha resucitado". Y después la
confusión, el corazón cerrado, las
apariciones. Pero los discípulos
permanecen toda la jornada en el
cenáculo, encerrados, porque tenían
miedo de que les sucediera a ellos lo
mismo que a Jesús. La Iglesia no deja



de decir a nuestras derrotas, a
nuestros corazones cerrados y
temerosos: "Detente, el Señor ha
resucitado". Pero si el Señor ha
resucitado, ¿cómo es posible que
sucedan estas cosas? ¿Cómo es
posible que sucedan tantas
desgracias, enfermedades, tráfico de
personas, trata de personas, guerras,
destrucciones, mutilaciones,
venganzas, odio? ¿Dónde está el
Señor?

Ayer llamé por teléfono a un
muchacho que tiene una enfermedad
grave, un joven culto, un ingeniero. Y
hablando, para darle una señal de fe,
le dije: "No hay explicaciones para lo
que te está sucediendo. Mira a Jesús
en la cruz, Dios ha hecho esto con su
Hijo y no hay otra explicación". Y él
me respondió: "Sí, pero le preguntó
al Hijo y el Hijo dijo que sí. Y a mí no
me han preguntado si yo quería
esto". Esto nos conmueve, a ninguno
de nosotros nos preguntan: "¿Estás



contento con lo que sucede en el
mundo? ¿Estás dispuesto a llevar
esta cruz? Y la cruz sigue estando allí
y la fe en Jesús disminuye.

Hoy la Iglesia sigue diciéndonos:
"Detente, Jesús ha resucitado". Y esta
no es una fantasía, la resurrección de
Cristo no es una fiesta llena de flores.
Esto es bonito, pero no es esto, es
mucho más. Es el misterio de la
piedra descartada que termina
siendo el fundamento de nuestra
existencia. Jesús ha resucitado, esto
es lo que significa. Y en esta cultura
del descarte, donde lo que no sirve se
usa y se tira, donde lo que no sirve se
descarta, esa piedra —Jesús— es
descartada y es fuente de vida. Y
nosotros también somos esas
piedrecitas que están en la tierra, en
esta tierra de dolor, de tragedia, pero
con la fe en Cristo resucitado
encontramos un sentido en medio de
tantas calamidades. El sentido de
mirar más allá, el sentido de decir:



"Mira, no hay un muro, hay un
horizonte, está la vida, la alegría, la
cruz, con esta ambivalencia. Mira
hacia adelante, no te cierres. Tú,
piedrecita, tienes un sentido en la
vida, porque eres una piedrecita
junto a aquella roca, aquella piedra
que la malicia del pecado ha
descartado".

¿Qué dice la Iglesia hoy ante tantas
tragedias? Esto, simplemente. La
piedra descartada no es realmente
descartada. Las piedrecitas que
creen y se pegan a aquella piedra no
son descartadas, tienen un sentido y
con este sentimiento la Iglesia repite
desde lo profundo del corazón:
"Cristo ha resucitado".

Pensemos un poco, que cada uno de
nosotros piense en los problemas
cotidianos, en las enfermedades que
hemos vivido o que alguno de
nuestros parientes está viviendo;
pensemos en las guerras, en las



tragedias humanas y, sencillamente,
con voz humilde, sin flores, solos,
delante de Dios, delante de nosotros
mismos, digamos: "No sé cómo
funciona esto, pero estoy seguro de
que Cristo ha resucitado y yo apuesto
por este mensaje". Hermanos y
hermanas, esto es lo que he querido
deciros. Volved a casa hoy diciendo,
repitiendo en vuestro corazón:
"Cristo ha resucitado".

'Urbi et Orbi'

Queridos hermanos y hermanas,
¡Feliz Pascua!

Hoy, en todo el mundo, la Iglesia
renueva el anuncio lleno de asombro
de los primeros discípulos: Jesús ha
resucitado — Era verdad, ha
resucitado el Señor, como había
dicho (cf. Lc 24,34; Mt 28,5-6).



La antigua fiesta de Pascua,
memorial de la liberación de la
esclavitud del pueblo hebreo,
alcanza aquí su cumplimiento: con la
resurrección, Jesucristo nos ha
liberado de la esclavitud del pecado y
de la muerte y nos ha abierto el
camino a la vida eterna.

Todos nosotros, cuando nos dejamos
dominar por el pecado, perdemos el
buen camino y vamos errantes como
ovejas perdidas. Pero Dios mismo,
nuestro Pastor, ha venido a
buscarnos, y para salvarnos se ha
abajado hasta la humillación de la
cruz. Y hoy podemos proclamar: «Ha
resucitado el Buen Pastor que dio la
vida por sus ovejas y se dignó morir
por su grey. Aleluya» (Misal Romano,
IV Dom. de Pascua, Ant. de la
Comunión).

En toda época de la historia, el Pastor
Resucitado no se cansa de buscarnos
a nosotros, sus hermanos perdidos



en los desiertos del mundo. Y con los
signos de la Pasión —las heridas de
su amor misericordioso— nos atrae
hacia su camino, el camino de la
vida. También hoy, él toma sobre sus
hombros a tantos hermanos nuestros
oprimidos por tantas clases de mal.

El Pastor Resucitado va a buscar a
quien está perdido en los laberintos
de la soledad y de la marginación; va
a su encuentro mediante hermanos y
hermanas que saben acercarse a esas
personas con respeto y ternura y les
hacer sentir su voz, una voz que no
se olvida, que los convoca de nuevo a
la amistad con Dios.

Se hace cargo de cuantos son
víctimas de antiguas y nuevas
esclavitudes: trabajos inhumanos,
tráficos ilícitos, explotación y
discriminación, graves
dependencias. Se hace cargo de los
niños y de los adolescentes que son
privados de su serenidad para ser



explotados, y de quien tiene el
corazón herido por las violencias que
padece dentro de los muros de su
propia casa.

El Pastor Resucitado se hace
compañero de camino de quienes se
ven obligados a dejar la propia tierra
a causa de los conflictos armados, de
los ataques terroristas, de las
carestías, de los regímenes opresivos.
A estos emigrantes forzosos, les
ayuda a que encuentren en todas
partes hermanos, que compartan con
ellos el pan y la esperanza en el
camino común.

Que en los momentos más complejos
y dramáticos de los pueblos, el Señor
Resucitado guíe los pasos de quien
busca la justicia y la paz; y done a los
representantes de las Naciones el
valor de evitar que se propaguen los
conflictos y de acabar con el tráfico
de las armas.



Que en estos tiempos el Señor
sostenga en modo particular los
esfuerzos de cuantos trabajan
activamente para llevar alivio y
consuelo a la población civil de Siria,
víctima de una guerra que no cesa de
sembrar horror y muerte. Que
conceda la paz a todo el Oriente
Medio, especialmente a Tierra Santa,
como también a Irak y a Yemen.

Que los pueblos de Sudán del Sur, de
Somalia y de la República
Democrática del Congo, que padecen
conflictos sin fin, agravados por la
terrible carestía que está castigando
algunas regiones de África, sientan
siempre la cercanía del Buen Pastor.

Que Jesús Resucitado sostenga los
esfuerzos de quienes, especialmente
en América Latina, se comprometen
en favor del bien común de las
sociedades, tantas veces marcadas
por tensiones políticas y sociales, que
en algunos casos son sofocadas con



la violencia. Que se construyan
puentes de diálogo, perseverando en
la lucha contra la plaga de la
corrupción y en la búsqueda de
válidas soluciones pacíficas ante las
controversias, para el progreso y la
consolidación de las instituciones
democráticas, en el pleno respeto del
estado de derecho.

Que el Buen Pastor ayude a Ucrania,
todavía afligida por un sangriento
conflicto, para que vuelva a
encontrar la concordia y acompañe
las iniciativas promovidas para
aliviar los dramas de quienes sufren
las consecuencias.

Que el Señor Resucitado, que no cesa
de bendecir al continente europeo,
dé esperanza a cuantos atraviesan
momentos de dificultad,
especialmente a causa de la gran
falta de trabajo sobre todo para los
jóvenes.



Queridos hermanos y hermanas, este
año los cristianos de todas las
confesiones celebramos juntos la
Pascua. Resuena así a una sola voz
en toda la tierra el anuncio más
hermoso: «Era verdad, ha resucitado
el Señor». Él, que ha vencido las
tinieblas del pecado y de la muerte,
dé paz a nuestros días. Feliz Pascua.

Después de la bendición Urbi et
Orbi el Santo Padre dirigió el
saludo pascual

Queridos hermanos y hermanas,

Dirijo mi deseo de Buena Pascua a
todos ustedes, quienes están
reunidos aquí, procedentes de Italia
y de otros países, así como a cuantos
están unidos a través de los
diferentes medios de comunicación.
Que el anuncio pascual de Cristo
Resucitado pueda reavivar las
esperanzas de sus familias y de sus
comunidades, en especial de las



nuevas generaciones, futuro de la
Iglesia y de la humanidad.

Un agradecimiento especial a
quienes han donado y a quienes han
colocado las decoraciones florales,
que también este año provienen de
diferentes países.

Que puedan sentir cada día la
presencia del Señor Resucitado, y
compartir con los otros la alegría y la
esperanza que Él nos dona. Por
favor, no se olviden de rezar por mí.
Buena fiesta y ¡hasta la vista!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/semana-
santa-papa-francisco/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco/

	La Semana Santa con el Papa Francisco

