opusdei.org

La Semana Santa con
el Papa Francisco

«En toda época de la historia, el
Pastor Resucitado no se cansa
de buscarnos a nosotros, sus
hermanos perdidos en los
desiertos del mundo», dijo el
Papa Francisco en el mensaje
previo a la bendicion 'Urbi et
Orbi'.

16/04/2017

Domingo de Ramos

* Miércoles Santo



Jueves Santo ¢ Santa Misa crismal ¢
Santa Misa 'In Coena Domini'

Viernes Santo ¢ Pasion del Sefior ¢
Via Crucis en el Coliseo

Sabado Santo * Vigilia pascual.
Homilia del Papa Francisco

Domingo de Pascua ¢ Santa Misa °
'Urbi et Orbi'

Recursos para vivir la Semana Santa

Domingo de Ramos

Esta celebracion tiene como un doble
sabor, dulce y amargo, es alegrey
dolorosa, porque en ella celebramos
la entrada del Sefior en Jerusalén,
aclamado por sus discipulos como
rey, al mismo tiempo que se
proclama solemnemente el relato del
Evangelio sobre su pasion. Por eso


https://opusdei.org/es-es/article/recursos-para-vivir-la-cuaresma-y-semana-santa/

nuestro corazon siente ese doloroso
contraste y experimenta en cierta
medida lo que Jesus sinti6 en su
corazon en ese dia, el dia en que se
regocijo con sus amigos y lloro sobre
Jerusalén.

Desde hace 32 afios la dimension
gozosa de este domingo se ha
enriquecido con la fiesta de los
jovenes: La Jornada Mundial de la
Juventud, que este afio se celebra en
ambito diocesano, pero que en esta
plaza vivird dentro de poco un
momento intenso, de horizontes
abiertos, cuando los jovenes de
Cracovia entreguen la Cruz a los
jovenes de Panama.

El Evangelio que se ha proclamado
antes de la procesion (cf. Mt 21,1-11)
describe a Jesus bajando del monte
de los Olivos montado en una
borrica, que nadie habia montado
nunca; se hace hincapié en el
entusiasmo de los discipulos, que


https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-papa-francisco-para-la-jornada-mundial-de-la-juventud-2017/
https://opusdei.org/es-es/article/mensaje-del-papa-francisco-para-la-jornada-mundial-de-la-juventud-2017/

acompafian al Maestro con
aclamaciones festivas; y podemos
imaginarnos con razon como los
muchachos y jovenes de la ciudad se
dejaron contagiar de este ambiente,
uniéndose al cortejo con sus gritos.
Jesus mismo ve en esta alegre
bienvenida una fuerza irresistible
querida por Dios, y a los fariseos
escandalizados les responde: «Os
digo que, si estos callan, gritaran las
piedras» (Lc 19,40).

Pero este Jesus, que justamente
segun las Escrituras entra de esa
manera en la Ciudad Santa, no es un
iluso que siembra falsas ilusiones, no
es un profeta «<new age», un
vendedor de humo, todo lo contrario:
es un Mesias bien definido, con la
fisonomia concreta del siervo, el
siervo de Dios y del hombre que va a
la pasion; es el gran Paciente del
dolor humano.



Asi, al mismo tiempo que también
nosotros festejamos a nuestro Rey,
pensamos en el sufrimiento que El
tendra que sufrir en esta Semana.
Pensamos en las calumnias, los
ultrajes, los engarfios, las traiciones, el
abandono, el juicio inicuo, los golpes,
los azotes, la corona de espinas... y
en definitiva pensemos en el via
crucis, hasta la crucifixion.

Fl lo dijo claramente a sus discipulos:
«Si alguno quiere venir en pos de mi,
que se niegue a si mismo, tome su
cruz y me siga» (Mt 16,24). Fl nunca
prometio honores y triunfos. Los
Evangelios son muy claros. Siempre
advirtio a sus amigos que el camino
era ese, y que la victoria final pasaria
a través de la pasion y de la cruz. Y lo
mismo vale para nosotros. Para
seguir fielmente a Jesus, pedimos la
gracia de hacerlo no de palabra sino
con los hechos, y de llevar nuestra
cruz con paciencia, de no rechazarla,
ni deshacerse de ella, sino que,



mirandolo a El, aceptémosla y
llevémosla dia a dia.

Y este Jesus, que acepta que lo
aclamen aun sabiendo que le espera
el «crucifige», no nos pide que lo
contemplemos so6lo en los cuadros o
en las fotografias, o incluso en los
videos que circulan por la red. No. El
estd presente en muchos de nuestros
hermanos y hermanas que hoy, hoy
sufren como El, sufren a causa de un
trabajo esclavo, sufren por los
dramas familiares, sufren por las
enfermedades... Sufren a causa de la
guerra y el terrorismo, por culpa de
los intereses que mueven las armas y
dafian con ellas. Hombres y mujeres
engafnados, pisoteados en su
dignidad, descartados.... Jesus esta en
ellos, en cada uno de ellos, y con ese
rostro desfigurado, con esa voz rota
pide -nos pide- que se le mire, que se
le reconozca, que se le ame.



No es otro Jesus: es el mismo que
entro en Jerusalén en medio de un
ondear de ramos de palmas y de
olivos. Es el mismo que fue clavado
en la cruz y murio entre dos
malhechores. No tenemos otro Sefior
fuera de El: Jesus, humilde Rey de
justicia, de misericordia y de paz.

Miércoles Santo

La esperanza nace de Cristo
crucificado

El domingo pasado hemos hecho
memoria del ingreso de Jesus en
Jerusalén, entre las aclamaciones
festivas de los discipulos y de mucha
gente. Esa gente ponia en Jesus
muchas esperanzas: muchos
esperaban de El milagros y grandes
signos, manifestaciones de poder e
incluso la liberacion de los enemigos
dominantes. {Quién de ellos habria



imaginado que dentro de poco Jesus
habria sido en cambio humillado,
condenado y asesinado en la cruz?
Las esperanzas terrenas de esa gente
se derrumbaron delante de la cruz.
Pero nosotros creemos que
justamente en el Crucificado nuestra
esperanza ha renacido. Las
esperanzas terrenas caen ante la
Cruz, pero renacen esperanzas
nuevas, aquellas esperanzas que
duran por siempre. Es una esperanza
diversa esta que nace de la cruz. Es
una esperanza diversa de aquellas
que se derrumban, de aquellas del
mundo. Pero ;De qué esperanza se
trata, esta esperanza que nace de la
cruz?

Nos puede ayudar a entenderlo lo
que dice Jesus justamente después de
haber entrado a Jerusalén: «Les
aseguro que si el grano de trigo que
cae en la tierra no muere, queda solo;
pero si muere, da mucho fruto» (Jn
12,24). Tratemos de pensar en un



grano o en una pequefa semilla, que
cae en el terreno. Si permanece
cerrado en si mismo, no sucede nada;
si en cambio se fracciona, se abre,
entonces da vida a una espiga, a un
retofio, y después a una planta y una
planta que dara fruto.

Jesus ha traido al mundo una
esperanza nueva y lo ha hecho a la
manera de la semilla: se ha hecho
pequerio, pequerio, pequefio como un
grano de trigo; ha dejado su gloria
celestial para venir entre nosotros:
ha “caido en la tierra”. Pero todavia
no era suficiente.

Para dar fruto, Jesus ha vivido el
amor hasta el extremo, dejandose
fragmentar por la muerte como una
semilla se deja fragmentar bajo la
tierra. Justamente ahi, en el punto
extremo de su anonadamiento —que
es también el punto mas alto del
amor- ha germinado la esperanza. Si
alguno de ustedes me pregunta:



¢Como nace la esperanza? Yo
respondo: “De la cruz. Mira la cruz,
mira al Cristo Crucificado y de ahi te
llegara la esperanza que no
desaparece jamas, aquella que dura
hasta la vida eterna. Y esta esperanza
ha germinado justamente por la
fuerza del amor: porque el amor que
«todo lo espera, todo lo soporta» (1
Cor 13,7), el amor que esla vida de
Dios ha renovado todo lo que ha
alcanzado.

Asi, en la Pascua, Jesus ha
transformado, tomandolo en si,
nuestro pecado en perdon. Pero
escuchen bien como esla
transformacion que hace la Pascua:
Jesus ha transformado nuestro
pecado en perdon, nuestra muerte en
resurreccién, nuestro miedo en
confianza. Es por esto, que en la cruz,
ha nacido y renace siempre nuestra
esperanza; es por esto que con Jesus
toda nuestra oscuridad puede ser
transformada en luz, toda derrota en



victoria, toda desilusion en
esperanza. Toda: si, toda. La
esperanza supera todo, porque nace
del amor de Jesus que se ha hecho
como el grano de trigo caido en la
tierra y ha muerto para dar vida y de
esa vida llena de amor viene la
esperanza.

Cuando elegimos la esperanza de
Jesus, poco a poco descubrimos que
el modo de vivir vencedor es aquel
de la semilla, aquel del amor
humilde. No hay otra via para vencer
el mal y dar esperanza al mundo.
Pero ustedes pueden decirme: “No, es
una logica equivocada”. Pareceria
asi, que es una ldgica frustrada,
porque quien ama pierde poder.
¢Han pensado en esto? Quien ama
pierde poder, quien dona, se despoja
de algo y amar es un don. En
realidad la l6gica de la semilla que
muere, del amor humilde, es la via
de Dios, y sdlo esta da fruto. Lo
vemos también en nosotros: poseer



impulsa siempre a querer algo mas:
he obtenido una cosa para miy
enseguida quiero otra mas grande, y
asi, no estoy jamas satisfecho. Es una
sed terrible, ¢eh? Cuanto mas tengo,
mas quiero. Es feo. Quien es avido no
se sacia jamas. Y Jesus lo dice de
modo claro: «El que ama su vida, la
perdera» (Jn 12,25). Tu eres
codicioso, amas tener tantas cosas,
pero perderas todo, también la vida,
es decir: quien ama lo propio y vive
por sus intereses se hincha solo de si
y pierde.

En cambio, quien acepta, es
disponible y sirve, vive segun el
modo de Dios: entonces es vencedor,
salva a si mismo y a los demas; se
convierte en semilla de esperanza
para el mundo. Pero es bello ayudar
a los demas, servir a los demas. Tal
vez, nos cansaremos, ;eh? La vida es
asi, pero el corazon se llena de
alegria y de esperanza. Y esto es el



amor y la esperanza juntos: servir,
dar.

Claro, este amor verdadero pasa a
través de la cruz, el sacrificio, como
para Jesus. La cruz es el paso
obligatorio, pero no es la meta, es un
paso: la meta es la gloria, como nos
muestra la Pascua. Y aqui nos ayuda
otra imagen bellisima, que Jesus ha
dejado a los discipulos durante la
Ultima Cena. Dice: «La mujer, cuando
va a dar a luz, siente angustia porque
le llego la hora; pero cuando nace el
nifio, se olvida de su dolor, por la
alegria que siente al ver que ha
venido un hombre al mundo» (Jn
16,21). Es esto: donar la vida, no
poseerla. Y esto es aquello que hacen
las mamas: dan otra vida, sufren,
pero luego son felices, gozosas
porque han dado otra vida. Da
alegria; el amor da a la luz la viday
da incluso sentido al dolor.



El amor es el motor que hace ir
adelante nuestra esperanza. Lo
repito: el amor es el motor que hace
ir adelante nuestra esperanza. Y cada
uno de nosotros puede preguntarse:
¢Amo? ;He aprendido a amar?
¢Aprendo todos los dias a amar mas?,
porque el amor es el motor que hace
ir adelante nuestra esperanza.

Queridos hermanos y hermanas, en
estos dias, dias de amor, dejémonos
envolver por el misterio de Jesus que,
como un grano de trigo, muriendo
nos dona la vida. Es Fl la semilla de
nuestra esperanza. Contemplemos al
Crucificado, fuente de esperanza.
Poco a poco entenderemos que
esperar con Jesus es aprender a ver
ya desde ahora la planta en la
semilla, la Pascua en la cruz, la vida
en la muerte.

Pero yo quisiera darles una tarea
para la casa. A todos nos hara bien
detenernos ante el Crucificado —todos



ustedes tienen uno en casa— mirarlo
y decirle: “Contigo nada esta perdido.
Contigo puedo siempre esperar. Tu
eres mi esperanza”. Imaginando
ahora al Crucificado y todos juntos
decimos a Jesus Crucificado, tres
veces: “Tu eres mi esperanza”. Todos:
“Tu eres mi esperanza”. Mas fuerte:
“Tu eres mi esperanza”. Mas fuerte:
“Tu eres mi esperanza”. Gracias.

Al finalizar la Audiencia, el Papa
Francisco afiadio: "Me da alegria
acoger a los participantes en el 50
congreso para estudiantes
universitarios promovido por la
Prelatura del Opus Dei, dedicado a la
reflexion sobre la cuestion del
mundo en movimiento”.

Santa Misa crismal



“Sacerdotes, ungidos para
anunciar la verdad, la
misericordia y la alegria”

«El Espiritu del Sefior esta sobre mi,
porque él me ha ungido para que dé
la Buena noticia a los pobres, me ha
enviado a anunciar la libertad a los
cautivos y la vista a los ciegos, para
poner en libertad a los

oprimidos» (Lc 4, 18).

El Sefior, Ungido por el Espiritu, lleva
la Buena Noticia a los pobres. Todo lo
que Jesus anuncia, y también
nosotros, sacerdotes, es Buena
Noticia. Alegre con la alegria
evangélica: de quien ha sido ungido
en sus pecados con el aceite del
perdon y ungido en su carisma con el
aceite de la mision, para ungir a los
demas. Y, al igual que Jesus, el
sacerdote hace alegre al anuncio con
toda su persona. Cuando predica la
homilia, —breve en lo posible— lo
hace con la alegria que traspasa el



corazon de su gente con la Palabra
con la que el Sefior lo traspaso a €l en
su oracion. Como todo discipulo
misionero, el sacerdote hace alegre el
anuncio con todo su ser.

Y, por otra parte, son precisamente
los detalles mas pequefios —todos lo
hemos experimentado— los que
mejor contienen y comunican la
alegria: el detalle del que da un
pasito mas y hace que la
misericordia se desborde en la tierra
de nadie. El detalle del que se anima
a concretar y pone dia y hora al
encuentro. El detalle del que deja
que le usen su tiempo con mansa
disponibilidad...

La Buena Noticia puede parecer una
expresion mas, entre otras, para
decir «Evangelio»: como buena
nueva o feliz anuncio. Sin embargo,
contiene algo que cohesiona en si
todo lo demas: la alegria del



Evangelio. Cohesiona todo porque es
alegre en si mismo.

La Buena Noticia es la perla preciosa
del Evangelio. No es un objeto, es una
mision. Lo sabe el que experimenta
«la dulce y confortadora alegria de
anunciar» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 10).

La Buena Noticia nace de la Uncidn.
La primera, la «gran uncién
sacerdotal» de Jesus, es la que hizo el
Espiritu Santo en el seno de Maria.

En aquellos dias, la feliz noticia de la
Anunciacion hizo cantar el
Magnificat a la Madre Virgen, lleno
de santo silencio el corazdn de José,
su esposo, e hizo saltar de gozo a
Juan en el seno de su madre Isabel.

Hoy, Jesus regresa a Nazaret, y la
alegria del Espiritu renueva la
Uncidn en la pequeria sinagoga del
pueblo: el Espiritu se posa y se



derrama sobre €l ungiéndolo con
oleo de alegria (cf. Sal 45,8).

La Buena Noticia. Una sola Palabra
—Evangelio— que en el acto de ser
anunciado se vuelve alegre y
misericordiosa verdad.

Que nadie intente separar estas tres
gracias del Evangelio: su Verdad —no
negociable—, su Misericordia —
incondicional con todos los
pecadores—y su Alegria —intima e
inclusiva—.

Nunca la verdad de la Buena Noticia
podra ser so6lo una verdad abstracta,
de esas que no terminan de
encarnarse en la vida de las personas
porque se sienten mas comodas en la
letra impresa de los libros.

Nunca la misericordia de la Buena
Noticia podra ser una falsa
conmiseracion, que deja al pecador
en su miseria porque no le da la
mano para ponerse en pie y no lo



acompaifia a dar un paso adelante en
Su compromiso.

Nunca podra ser triste o neutro el
Anuncio, porque es expresion de una
alegria enteramente personal: «La
alegria de un Padre que no quiere
que se pierda ninguno de sus
pequeiiitos» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 237). La alegria de Jesus al
ver que los pobres son evangelizados
y que los pequerios salen a
evangelizar (cf. ibid., 5).

Las alegrias del Evangelio —lo digo
ahora en plural, porque son muchas
y variadas, segun el Espiritu tiene a
bien comunicar en cada época, a
cada persona en cada cultura
particular— son alegrias especiales.
Vienen en odres nuevos, esos de los
que habla el Sefior para expresar la
novedad de su mensaje. Les
comparto, queridos sacerdotes,
queridos hermanos, tres iconos de
odres nuevos en los que la Buena



Noticia cabe bien, no se avinagra y se
vierte abundantemente.

Un icono de la Buena Noticia es el de
las tinajas de piedra de las bodas de
Cana (cf. Jn 2,6). En un detalle,
espejan bien ese Odre perfecto que
es —Ella misma, toda entera—
Nuestra Sefiora, la Virgen Maria. Dice
el Evangelio que «las llenaron hasta
el borde» (Jn 2,7). Imagino yo que
algun sirviente habra mirado a
Maria para ver si asi ya era suficiente
y habra sido un gesto suyo el que los
llevo a echar un balde mas. Maria es
el odre nuevo de la plenitud
contagiosa. «Ella es la esclavita del
Padre que se estremece en la
alabanza» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 286), Nuestra Sefiora de la
prontitud, la que apenas ha
concebido en su seno inmaculado al
Verbo de vida, sale a visitar y a servir
a su prima Isabel. Su plenitud
contagiosa nos permite superar la
tentacion del miedo: ese no



animarnos a ser llenados hasta el
borde, esa pusilanimidad de no salir
a contagiar de gozo a los demas.
Nada de eso: «La alegria del
Evangelio llena el corazén y la vida
entera de los que se encuentran con
Jesus» (Ibid., 1)

El segundo icono de la Buena Noticia
es aquella vasija que —con su
cucharon de madera—, al pleno sol
del mediodia, portaba sobre su
cabeza la Samaritana. Refleja bien
una cuestion esencial: la de la
concrecion. El Sefior —que es la
Fuente de Agua viva— no tenia «con
qué» sacar agua para beber unos
sorbos. Y la Samaritana sacé agua de
su vasija con el cuchardn y sacio la
sed del Sefior. Y la sacio mas con la
confesion de sus pecados concretos.
Agitando el odre de esa alma
samaritana, desbordante de
misericordia, el Espiritu Santo se
derramo en todos los paisanos de



aquel pequerio pueblo, que invitaron
al Sefior a hospedarse entre ellos.

Un odre nuevo con esta concrecion
inclusiva nos lo regal¢ el Sefior en el
alma samaritana que fue Madre
Teresa. Elllamo y le dijo: «Tengo
sed», «pequefia mia, ven, llévame a
los agujeros de los pobres. Ven, sé mi
luz. No puedo ir solo. No me
conocen, por eso no me quieren.
Llévame hasta ellos». Y ella,
comenzando por uno concreto, con
su sonrisa y su modo de tocar con las
manos las heridas, llevé la Buena
Noticia a todos.

El tercer icono de la Buena Noticia es
el Odre inmenso del Corazon
traspasado del Sefior: integridad
mansa —humilde y pobre— que
atrae a todos hacia si. De él tenemos
que aprender que anunciar una gran
alegria a los muy pobres no puede
hacerse sino de modo respetuoso y
humilde hasta la humillacion. No



puede ser presuntuosa la
evangelizacion. No puede ser rigida
la integridad de la verdad. El Espiritu
anuncia y ensefia «toda la

verdad» (Jn 16,13) y no teme hacerla
beber a sorbos. El Espiritu nos dice
en cada momento lo que tenemos
que decir a nuestros adversarios (cf.
Mt 10,19) e ilumina el pasito adelante
que podemos dar en ese momento.
Esta mansa integridad da alegria a
los pobres, reanima a los pecadores,
hace respirar a los oprimidos por el
demonio.

Queridos sacerdotes, que
contemplando y bebiendo de estos
tres odres nuevos, la Buena Noticia
tenga en nosotros la plenitud
contagiosa que transmite con todo su
ser nuestra Sefnora, la concrecién
inclusiva del anuncio de la
Samaritana, y la integridad mansa
con que el Espiritu brota y se
derrama, incansablemente, del



Corazon traspasado de Jesus nuestro
Serior.

Santa Misa 'in Coena Domini'

Estaba Jesus cenando, estaba con
ellos en la ultima cena vy, dice el
evangelio, "sabiendo que habia
llegado la hora de pasar de este
mundo al Padre". Sabia que habia
sido traicionado y que iba a ser
entregado por Judas esa misma
noche. "Habiendo amado a los suyos
que quedaban en el mundo, los amo
hasta el fin". Dios ama asi: hasta el
fin. Y da la vida por cada uno de
nosotros y se enorgullece de estoy
quiere esto porque El tiene amor:
"Amar hasta el fin". No es facil,
porque todos nosotros somos
pecadores, todos tenemos limites,
defectos, tantas cosas. Todos
sabemos amar, pero no somos como



Dios que ama sin mirar las
consecuencias, hasta el fin.

Y da el ejemplo: para hacer ver esto,
Fl que era el jefe, que era Dios, lava
los pies a sus discipulos. Eso de lavar
los pies era una costumbre que se
practicaba, en aquella época, antes
de las comidas y las cenas, porque no
habia pavimento y la gente caminaba
entre el polvo. Por eso, uno de los
gestos para recibir una persona en
casa, y también para invitarla a
comer, era lavarle los pies. Esto lo
hacian los esclavos, lo hacian
aquellos que estaban esclavizados,
pero Jesus invierte las coas y lo hace
El. Simén no queria hacerlo, pero
Jesus le explicé que era asi, que El
habia venido al mundo para servir,
para servirnos, para hacerse esclavo
por nosotros, para dar la vida por
nosotros y amar hasta el fin.

Hoy, por el camino, cuando venia
hacia acd, habia gente que saludaba:



"Viene el Papa, el jefe. El jefe de la
Iglesia". El jefe de la Iglesia es Jesus,
ino hagamos bromas! El Papa es la
figura de Jesus y yo quisiera hacer lo
mismo que hizo ElL En esta
ceremonia, el parroco lava los pies a
los fieles. Hay una inversion de las
cosas: el que parece el mas grande
debe hacer el trabajo de esclavo,
pero para sembrar amor. Para
sembrar amor entre nosotros, yo no
os digo que hoy vayais a lavaros los
pies el uno al otro: seria un juego.
Pero el simbolo, la figura, si: os digo
que si podéis ofrecer alguna ayuda,
hacer un servicio aqui, en carcel, a
un compariero o a una compariera, lo
hagais.

Porque esto es amor, esto es como
lavar los pies. Es ser siervo de los
otros. Una vez los discipulos
discutian entre ellos sobre quién era
el mas grande, el mas importante. Y
Jesus dijo: "El que quiera ser
importante, debe hacerse el mas



pequeno y el servidor de todos". Y
esto es lo que ha hecho El, esto hace
Dios con nosotros. Nos sirve, es el
servidor. jA todos nosotros, que
somos unos pobrecillos, a todos! Pero
Fl es grande, El es bueno. Y nos ama
tal y como somos. Por esto, durante
esta ceremonia, pensemos en Dios,
en Jesus. No es una ceremonia
folcldrica: es un gesto para recordar
lo que ha dado Jesus. Después de
esto, tomo el pan y nos dio su cuerpo;
tomo el vino y nos dio su sangre. Y
asi es el amor de Dios. Hoy pensemos
solo en el amor de Dios.

Pasion del Senor

La cruz, unica esperanza del
mundo

Homilia del P. Raniero Cantalamessa,
ofmcap - Predicacion del Viernes



Santo de 2017 en la Basilica de San
Pedro

Acabamos de escuchar el relato de la
Pasion de Cristo. Nada mas que la
cronica de una muerte violenta.
Nunca faltan noticias de muertos
asesinados en nuestros noticiarios.
Incluso en estos ultimos dias ha
habido algunas, como la de los 38
cristianos coptos asesinados en
Egipto. ¢Por qué, entonces, después
de 2000 afios, el mundo recuerda
todavia la muerte de Jesus de
Nazaret como si hubiera pasado
ayer? El motivo es que su muerte ha
cambiado el sentido mismo de la
muerte. Reflexionemos algunos
instantes sobre todo esto.

«Al llegar a Jesus, viendo que ya
estaba muerto, no le rompieron las
piernas, sino que uno de los soldados
con una lanza le atraveso el costado,
e inmediatamente salio sangre y
agua» (Jn 19,33-34). Al comienzo de



su ministerio, a quien le preguntaba
con qué autoridad expulsaba a los
mercaderes del Templo, Jesus
respondio: «Destruid este templo, y
en tres dias lo levantaré». «El
hablaba del templo de su cuerpo» (Jn
2,19.21), habia comentado Juan en
aquella ocasion, y he aqui que ahora
el mismo evangelista nos atestigua
que del lado de este templo
«destruido» brotan agua y sangre. Es
una alusion evidente a la profecia de
Ezequiel que hablaba del futuro
templo de Dios, del lado del que
brota un hilo de agua que se
convierte primero en riachuelo,
luego un rio navegable y en torno al
cual florece toda forma de vida (cf.
Ez 47,1 ss.).

Pero penetremos dentro de la fuente
de este «rio de agua viva» (Jn 7,38),
en el corazon traspasado de Cristo.
En el Apocalipsis, el mismo discipulo
al que Jesus amaba escribe: «Luego
vi, en medio del trono, rodeado por



los cuatro seres vivientes y los
ancianos, un Cordero, en pie, como
inmolado» (Ap 5,6). Inmolado, pero
en pie, es decir, traspasado, pero
resucitado y vivo.

Existe ya, dentro de la Trinidad y
dentro del mundo, un corazén
humano que late, no solo
metaforicamente, sino realmente. Si,
en efecto, Cristo ha resucitado de la
muerte, también su corazon ha
resucitado de la muerte; él vive,
como todo el resto de su cuerpo, en
una dimensién distinta de antes, real,
aunque mistica. Si el Cordero vive en
el cielo «inmolado, pero de pie»,
también su corazon comparte el
mismo estado; es un corazon
traspasado pero viviente;
eternamente traspasado,
precisamente porque esta
eternamente vivo.

Fue creada una expresion para
describir el colmo de la maldad que



puede amasarse en el seno de la
humanidad: «corazén de tinieblas».
Tras el sacrificio de Cristo, mas
profundo que el corazon de tinieblas,
palpita en el mundo un corazon de
luz. En efecto, Cristo al subir al cielo,
no ha abandonado la tierra, como, al
encarnarse, no habia abandonado la
Trinidad.

«Ahora se realiza el designio del
Padre —dice una antifona de la
Liturgia de las Horas—, hacer Cristo
el corazon del mundo». Esto explica
el irreductible optimismo cristiano
que hizo exclamar a una mistica
medieval: «El pecado es inevitable,
pero todo estard bien y todo tipo de
cosa estard bien» (Juliana de
Norwich).

* %k ok

Los monjes cartujos adoptaron un
escudo que figura en la entrada de
sus monasterios, en sus documentos
oficiales y en otras ocasiones. En él



esta representado el globo terraqueo,
rematado por una cruz, con una
inscripcion alrededor: «Stat crux
dum volvitur orbis: esta inmavil la
cruz, entre las evoluciones del
mundo.

¢Qué representa la cruz, para que
sea este punto fijo, este arbol
maestro entre la agitacion del
mundo? Ella es el «No» definitivo e
irreversible de Dios a la violencia, a
la injusticia, al odio, a la mentira, a
todo lo que llamamos «el mal»; y, al
mismo tiempo, es el «Si», igualmente
irreversible, al amor, a la verdad, al
bien. «No» al pecado, «Si» al pecador.
Es lo que Jesus ha practicado durante
toda su vida y que ahora consagra
definitivamente con su muerte.

La razon de esta distincion es clara:
el pecador es criatura de Dios 'y
conserva su dignidad a pesar de
todos sus desvios; el pecado no; es
una realidad espuria, afiadida, fruto



de las propias pasiones y de la
«envidia del demonio» (Sab 2,24). Es
la misma razon por la que el Verbo,
al encarnarse, asumio todo del
hombre, excepto el pecado. El buen
ladron, a quien Jesus moribundo
promete el paraiso, es la
demostracion viva de todo esto.
Nadie debe desesperar; nadie debe
decir, como Cain: «Demasiado grande
es mi culpa para obtener el

perdén» (Gén 4,13).

La cruz no «esta», pues, contra el
mundo, sino para el mundo: para dar
un sentido a todo el sufrimiento que
ha habido, hay y habra en la historia
humana. «Dios no envi6 a su Hijo al
mundo para condenar el mundo —
dice Jesus a Nicodemo—, sino para
que el mundo se salve por medio de
él» (Jn 3,17). La cruz es la
proclamacion viva de que la victoria
final no es de quien triunfa sobre los
demas, sino de quien triunfa sobre si



mismo; no de quien hace sufrir, sino
de quien sufre.

kK 3k

«Dum volvitur orbis», mientras que
el mundo realiza sus evoluciones. La
historia humana conoce muchos
transitos de una era a otra: se habla
de la edad de piedra, del bronce,
hierro, de la edad imperial, de la era
atémica, de la era electrénica. Pero
hoy hay algo nuevo. La idea de
transicion no basta ya para describir
la realidad en curso. A la idea de
mutacion se debe agregar la de
aplastamiento. Vivimos, se ha escrito,
en una sociedad «liquida»; ya no hay
puntos firmes, valores indiscutibles,
ningun escollo en el mar, a los que
aferrarnos, o contra los cuales
incluso chocar. Todo es fluctuante.

Se ha realizado la peor de las
hipdtesis que el fildsofo habia
previsto como efecto de la muerte de
Dios, la que el advenimiento del



super-hombre deberia haber evitado,
pero que no ha impedido: «¢Qué
hicimos para disolver esta tierra de
la cadena de su sol? ;Donde se
mueve ahora? ;Donde nos movemos
nosotros? ¢Fuera de todos los soles?
¢No es el nuestro un eterno
precipitar? ;Hacia atrds, de lado,
hacia adelante, por todos los lados?
¢Existe todavia un alto y un bajo?
¢No estamos acaso vagando como a
través de una nada infinita?»[1]

Se dijo que «matar a Dios es el mas
horrendo de los suicidios», y es lo
que estamos viendo. No es verdad
que «donde nace Dios, muere el
hombre» (J.-P. Sartre); es verdad lo
contrario: donde muere Dios, muere
el hombre.

Un pintor surrealista de la segunda
mitad del siglo pasado (Salvador
Dali) pint6 un crucificado que parece
una profecia de esta situacion. Una
cruz inmensa, cosmica, con un Cristo



encima, igualmente monumental,
visto desde arriba, con la cabeza
reclinada hacia abajo. Sin embargo,
debajo de €l no existe la tierra firme,
sino el agua. El crucifijo no esta
suspendido entre cielo y tierra, sino
entre el cielo y el elemento liquido
del mundo.

Esta imagen tragica (hay también
como trasfondo, una nube que
podria aludir a la nube atémica),
contiene, sin embargo, una certeza
consoladora: {Hay esperanza incluso
para una sociedad liquida como la
nuestra! Hay esperanza, porque
encima de ella «estd la cruz de
Cristo». Es lo que la liturgia del
Viernes Santo nos hace repetir cada
afo con las palabras del poeta
Venancio Fortunato: «O crux, ave
spes unica», Salve, oh cruz,
esperanza unica del mundo.

Si, Dios ha muerto, ha muerto en su
Hijo Jesucristo; pero no ha



permanecido en la tumba, ha
resucitado. «jVosotros lo
crucificasteis —grita Pedro a la
multitud el dia de Pentecostés—,
pero Dios lo ha resucitado!» (Hch
2,23-24). El es quien «habia muerto,
pero ahora vive por los siglos» (Ap
1,18). La cruz no «estd» inmovil en
medio de los vaivenes del mundo
como recuerdo de un acontecimiento
pasado, o un puro simbolo; esta en €l
como una realidad en curso, viva y
operante.

* %k ok

Sin embargo, confundiriamos esta
liturgia de la pasion, si nos
detuviéramos, como los socidlogos,
en el analisis de la sociedad en que
vivimos. Cristo no ha venido a
explicar las cosas, sino a cambiar a
las personas. El corazon de tinieblas
no es solamente el de algin malvado
escondido en el fondo de la jungla, y
tampoco el de la nacion y el de la



sociedad que lo ha producido. En
distinta medida estd dentro de cada
uno de nosotros.

La Biblia lo llama el corazon de
piedra: «Arrancaré de ellos el
corazon de piedra —dice Dios en el
profeta Ezequiel— y les daré un
corazon de carne» (Ez 36,26).
Corazon de piedra es el corazon
cerrado a la voluntad de Dios y al
sufrimiento de los hermanos, el
corazon de quien acumula sumas
ilimitadas de dinero y queda
indiferente ante la desesperacion de
quien no tiene un vaso de agua para
dar al propio hijo; es también el
corazon de quien se deja dominar
completamente por la pasion
impura, dispuesto a matar por ella, o
a llevar una doble vida. Para no
quedarnos con la mirada siempre
dirigida hacia el exterior, hacia los
demas, digamos, mas concretamente:
es nuestro corazon de ministros de
Dios y de cristianos practicantes si



vivimos todavia fundamentalmente
«para nosotros mismos» y no «para
el Sefior».

Estd escrito que en el momento de la
muerte de Cristo «el velo del templo
se rasgo en dos, de arriba a abajo, la
tierra temblg, las rocas se rompieron,
los sepulcros se abrieron y muchos
cuerpos de santos muertos
resucitaron» (Mt 27,51s). De estos
signos se da, normalmente, una
explicacion apocaliptica, como de un
lenguaje simbolico necesario para
describir el acontecimiento
escatologico. Pero también tienen un
significado parenético: indican lo
que debe suceder en el corazon de
quien lee y medita la Pasion de
Cristo. En una liturgia como la
presente, san Leon Magno decia a los
fieles: «Tiemble la naturaleza
humana ante el suplicio del
Redentor, rompanse las rocas de los
corazones infieles y salgan los que
estaban cerrados en los sepulcros de



su mortalidad, levantando la piedra
que gravaba sobre ellos»[2].

El corazon de carne, prometido por
Dios en los profetas, esta ya presente
en el mundo: es el Corazon de Cristo
traspasado en la cruz, lo que
veneramos como «el Sagrado
Corazon». Al recibir la Eucaristia,
creemos firmemente que ese corazon
viene a latir también dentro de
nosotros. Al mirar dentro de poco la
cruz digamos desde lo profundo del
corazon, como el publicano en el
templo: «jOh, Dios, ten piedad de mi,
pecador!, y también nosotros, como
él, volveremos a casa

«justificados» (Lc 18,13-14) .

[1] F. Nietzsche, La gaya ciencia,
aforismo 125 (Edaf, Madrid 2002).

[2] San Ledn Magno, Sermo 66, 3: PL
54, 366.




Via Crucis en el Coliseo

Vergiienza por la sangre inocente
de mujeres, niios y emigrantes

Al finalizar el Via Crucis del Viernes
Santo en el Coliseo de Roma, el Papa
Francisco rez6 una extensa oracion
de desagravio por las ofensas de la
humanidad a Cristo en la cruz.

Oh Cristo, dejado solo y traicionado
también por los tuyos. Oh Cristo,
juzgado por los pecadores y
condenado por los jefes. Oh Cristo,
golpeado en tu carne, coronado de
espinas, vestido de purpura. Oh
Cristo, atrozmente clavado. Oh
Cristo, atravesado por la lanza que
ha partido tu corazén. Oh Cristo,
muerto y sepultado. Tu que eres el
Dios de la vida y de la existencia. Oh
Cristo, nuestro unico Salvador,
volvemos otra vez a ti este afio con
los ojos bajados de verguenza y con
el corazon lleno de esperanza.



Qué vergiienza por todas las
imagenes de devastacion y de
destruccion, de naufragios, que se
han convertido en ordinarias para
nosotros. Vergiienza por la sangre
inocente que cotidianamente se
derrama de mujeres, de nifios, de
emigrantes, de personas perseguidas
por el color de su piel, o por su
pertenencia étnica, social o por su fe
en ti.

Verglienza por las demasiadas veces
que, como Judas y como Pedro, te
hemos vendido y traicionado, y
abandonado, para morir por
nuestros pecados, escapando como
cobardes de nuestras
responsabilidades.

Vergiienza por nuestro silencio
frente a la injusticia, por nuestras
manos vagas para dar y avidas para
quitar y confiscar, por nuestra voz
que defiende nuestros intereses y
timida para hablar de los intereses



de los otros, por nuestros pies
veloces sobre el camino del mal y
paralizados sobre el del bien.

Verglienza por todas las veces que
nosotros, obispos, sacerdotes,
consagrados y consagradas, hemos
escandalizado y herido tu cuerpo, la
Iglesia, y hemos olvidado nuestro
primer amor, nuestro primer
entusiasmo, nuestra total
disponibilidad, dejando arruinado
nuestro corazon y nuestra vocacion.

Tanta verguenza, Sefior... Pero
nuestro corazon también esta
nostalgico de la esperanza confiada
en que tu nos tratas no segun
nuestros meritos, sino segun la
abundancia de tu misericordia; que
nuestras traiciones no hacen venir a
menos la inmensidad de tu amor;
que tu corazon materno y paterno no
nos olvida por la dureza de nuestras
visceras.



La esperanza segura de que nuestros
nombres estan escritos en tu corazon
y que estamos colocados en la pupila
de tus ojos. La esperanza de que tu
cruz transforma nuestros corazones
endurecidos en corazones de carne
capaces de sofiar, de perdonar y de
amar; que transforma esta tenebrosa
noche de tu cruz en alba fulgurante
de tu resurreccion.

La esperanza de que tu fidelidad no
se basa en la nuestra, la esperanza de
que la lista de hombres y mujeres
fieles a la cruz continua y continuara
a vivir fiel como la levadura que da
sabor, y como la luz que abre nuevos
horizontes en el cuerpo de nuestra
humanidad herida.

La esperanza de que tu Iglesia
buscara ser la voz que grita en el
desierto de la humanidad para
preparar el camino de tu regreso
triunfal cuando vengas a juzgar a los
vivos y a los muertos. La esperanza



de que el bien vencera a pesar de su
aparente fracaso.

Sefior Jesus, hijo de Dios, victima
inocente de nuestro rescate, delante
de tu misterio de muerte y de gloria,
ante tu patibulo nos arrodillamos
avergonzados y esperanzados, y te
pedimos que nos laves en el lavatorio
de la sangre y del agua que brotaron
de tu corazon abierto.

Perdona nuestros pecados y nuestras
culpas. Te pedimos que te acuerdes
de nuestros hermanos arrancados
por la indiferencia de la guerra y de
la violencia.

Te pedimos romper las cadenas que
nos tienen prisioneros en nuestro
egoismo, en nuestra ceguera
voluntaria y en la vanidad de
nuestros calculos mundanos.

Oh Cristo, te pedimos que nos
ensefies a no avergonzarnos jamas
de tu cruz, a no instrumentalizarla,



sino que la honremos y la adoremos
porque en ella td nos has
manifestado la monstruosidad de
nuestros pecados, la grandeza de tu
amor, la injusticia de nuestros juicios
y la potencia de tu misericordia.

Vigilia pascual. Homilia del Papa
Francisco

Vayamos a anunciar, a compartir,
a descubrir que es cierto: el Sefior
esta Vivo

«En la madrugada del sdbado, al
alborear el primer dia de la semana,
fueron Maria la Magdalena y la otra
Maria a ver el sepulcro» (Mt 28,1).
Podemos imaginar esos pasos..., el
tipico paso de quien va al
cementerio, paso cansado de
confusion, paso debilitado de quien
no se convence de que todo haya
terminado de esa forma... Podemos



imaginar sus rostros palidos...
bafiados por las lagrimas y la
pregunta, ;como puede ser que el
Amor esté muerto?

A diferencia de los discipulos, ellas
estan ahi —como también
acompaifaron el ultimo respiro de su
Maestro en la cruz y luego a José de
Arimatea a darle sepultura—; dos
mujeres capaces de no evadirse,
capaces de aguantar, de asumir la
vida como se presenta y de resistir el
sabor amargo de las injusticias. Y alli
estan, frente al sepulcro, entre el
dolor y la incapacidad de resignarse,
de aceptar que todo siempre tenga
que terminar igual.

Y si hacemos un esfuerzo con nuestra
imaginacion, en el rostro de estas
mujeres podemos encontrar los
rostros de tantas madres y abuelas, el
rostro de nifios y jovenes que
resisten el peso y el dolor de tanta
injusticia inhumana. Vemos



reflejados en ellas el rostro de todos
aquellos que caminando por la
ciudad sienten el dolor de la miseria,
el dolor por la explotacion y la trata.
En ellas también vemos el rostro de
aquellos que sufren el desprecio por
ser inmigrantes, huérfanos de tierra,
de casa, de familia; el rostro de
aquellos que su mirada revela
soledad y abandono por tener las
manos demasiado arrugadas. Ellas
son frente a tantas miradas de
tristeza y soledad. El rostro de
mujeres, madres que lloran por ver
como la vida de sus hijos queda
sepultada bajo el peso de la
corrupcion, que quita derechos y
rompe tantos anhelos, bajo el
egoismo cotidiano que crucifica y
sepulta la esperanza de muchos, bajo
la burocracia paralizante y estéril
que no permite que las cosas
cambien. Ellas, en su dolor, son el
rostro de todos aquellos que,
caminando por la ciudad, ven
crucificada la dignidad.



En el rostro de estas mujeres, estan
muchos rostros, quizas encontramos
tu rostro y el mio. Como ellas,
podemos sentir el impulso a caminar,
a no conformarnos con que las cosas
tengan que terminar asi. Es verdad,
llevamos dentro una promesay la
certeza de la fidelidad de Dios. Pero
también nuestros rostros hablan de
heridas, hablan de tantas
infidelidades, personales y ajenas,
hablan de nuestros intentos y luchas
fallidas. Nuestro corazon sabe que
las cosas pueden ser diferentes pero,
casi sin darnos cuenta, podemos
acostumbrarnos a convivir con el
sepulcro, a convivir con la
frustracion. Mas aun, podemos llegar
a convencernos de que esa es la ley
de la vida, anestesiandonos con
desahogos que lo unico que logran es
apagar la esperanza que Dios puso
en nuestras manos. Asi son, tantas
veces, nuestros pasos, asi es nuestro
andar, como el de estas mujeres, un
andar entre el anhelo de Dios y una



triste resignacion. No solo muere el
Maestro, con él muere nuestra
esperanza.

«De pronto temblo fuertemente la
tierra» (Mt 28,2). De pronto, estas
mujeres recibieron una sacudida,
algo y alguien les movio el suelo.
Alguien, una vez mas salio, a su
encuentro a decirles: «No temanv,
pero esta vez afiadiendo: «Ha
resucitado como lo habia dicho» (Mt
28,6). Y tal es el anuncio que
generacion tras generacion esta
noche santa nos regala: No temamos
hermanos, ha resucitado como lo
habia dicho. «La vida arrancada,
destruida, aniquilada en la cruz ha
despertado y vuelve a latir de
nuevo» (cfr R. GUARDINI, El Sefor).
El latir del Resucitado se nos ofrece
como don, como regalo, como
horizonte. El latir del Resucitado es
lo que se nos ha regalado, y se nos
quiere seguir regalando como fuerza
transformadora, como fermento de



nueva humanidad. Con la
Resurreccién, Cristo no ha movido
solamente la piedra del sepulcro,
sino que quiere también hacer saltar
todas las barreras que nos encierran
en nuestros estériles pesimismos, en
nuestros calculados mundos
conceptuales que nos alejan de la
vida, en nuestras obsesionadas
busquedas de seguridad y en
desmedidas ambiciones capaces de
jugar con la dignidad ajena.

Cuando el Sumo Sacerdote y los
lideres religiosos en complicidad con
los romanos habian creido que
podian calcularlo todo, cuando
habian creido que la ultima palabra
estaba dicha y que les correspondia a
ellos establecerla, Dios irrumpe para
trastocar todos los criterios y ofrecer
asi una nueva posibilidad. Dios, una
vez mas, sale a nuestro encuentro
para establecer y consolidar un
nuevo tiempo, el tiempo de la
misericordia. Esta es la promesa



reservada desde siempre, esta es la
sorpresa de Dios para su pueblo fiel:
alégrate porque tu vida esconde un
germen de resurreccion, una oferta
de vida esperando despertar.

Y eso es lo que esta noche nos invita
a anunciar: el latir del Resucitado,
Cristo Vive. Y eso cambio el paso de
Maria Magdalena y la otra Maria, eso
es lo que las hace alejarse
rapidamente y correr a dar la noticia
(cf. Mt 28,8). Eso es lo que las hace
volver sobre sus pasos y sobre sus
miradas. Vuelven a la ciudad a
encontrarse con los otros.

Asi como ingresamos con ellas al
sepulcro, los invito a que vayamos
con ellas, que volvamos a la ciudad,
que volvamos sobre nuestros pasos,
sobre nuestras miradas. Vayamos
con ellas a anunciar la noticia,
vayamos... a todos esos lugares
donde parece que el sepulcro ha
tenido la ultima palabra, y donde



parece que la muerte ha sido la unica
solucion. Vayamos a anunciar, a
compartir, a descubrir que es cierto:
el Sefior esta Vivo. Vivo y queriendo
resucitar en tantos rostros que han
sepultado la esperanza, que han
sepultado los suefios, que han
sepultado la dignidad. Y si no somos
capaces de dejar que el Espiritu nos
conduzca por este camino, entonces
no somos cristianos.

Vayamos y dejémonos sorprender
por este amanecer diferente,
dejémonos sorprender por la
novedad que sélo Cristo puede dar.
Dejemos que su ternura y amor nos
muevan el suelo, dejemos que su
latir transforme nuestro débil
palpitar.

Santa Misa



Volved a casa hoy diciendo,
repitiendo en vuestro corazon:
"Cristo ha resucitado"”

Hoy la Iglesia repite, canta, grita:
"iJesus ha resucitado!". Pero, ;como
es posible? Pedro, Juan, las mujeres
han ido al sepulcro y estaba vacio. El
no estaba. Habian ido con el corazon
cerrado por la tristeza de una
derrota: el maestro, su maestro,
aquel al que tanto amaban habia
sido ajusticiado y muerto. Y de la
muerte no se regresa. Esta es la
derrota, este es el camino de la
derrota, el camino hacia el sepulcro.

Pero el angel les dice: "No esta aqui,
ha resucitado". Es el primer anuncio:
"Ha resucitado”. Y después la
confusion, el corazén cerrado, las
apariciones. Pero los discipulos
permanecen toda la jornada en el
cenaculo, encerrados, porque tenian
miedo de que les sucediera a ellos lo
mismo que a Jesus. La Iglesia no deja



de decir a nuestras derrotas, a
nuestros corazones cerrados y
temerosos: "Detente, el Sefior ha
resucitado”. Pero si el Sefior ha
resucitado, ¢como es posible que
sucedan estas cosas? ;Como es
posible que sucedan tantas
desgracias, enfermedades, trafico de
personas, trata de personas, guerras,
destrucciones, mutilaciones,
venganzas, odio? ;Donde esta el
Senior?

Ayer llameé por teléfono a un
muchacho que tiene una enfermedad
grave, un joven culto, un ingeniero. Y
hablando, para darle una sefial de fe,
le dije: "No hay explicaciones para lo
que te esta sucediendo. Mira a Jesus
en la cruz, Dios ha hecho esto con su
Hijo y no hay otra explicacion". Y él
me respondio: "Si, pero le pregunto
al Hijo y el Hijo dijo que si. Y a mi no
me han preguntado si yo queria
esto". Esto nos conmueve, a ninguno
de nosotros nos preguntan: ";Estas



contento con lo que sucede en el
mundo? ¢Estas dispuesto a llevar
esta cruz? Y la cruz sigue estando alli
y la fe en Jesus disminuye.

Hoy la Iglesia sigue diciéndonos:
"Detente, Jesus ha resucitado”. Y esta
no es una fantasia, la resurreccion de
Cristo no es una fiesta llena de flores.
Esto es bonito, pero no es esto, es
mucho mas. Es el misterio de la
piedra descartada que termina
siendo el fundamento de nuestra
existencia. Jesus ha resucitado, esto
es lo que significa. Y en esta cultura
del descarte, donde lo que no sirve se
usa y se tira, donde lo que no sirve se
descarta, esa piedra —Jesus— es
descartada y es fuente de vida. Y
nosotros también somos esas
piedrecitas que estan en la tierra, en
esta tierra de dolor, de tragedia, pero
con la fe en Cristo resucitado
encontramos un sentido en medio de
tantas calamidades. El sentido de
mirar mas alla, el sentido de decir:



"Mira, no hay un muro, hay un
horizonte, esta la vida, la alegria, la
cruz, con esta ambivalencia. Mira
hacia adelante, no te cierres. T4,
piedrecita, tienes un sentido en la
vida, porque eres una piedrecita
junto a aquella roca, aquella piedra
que la malicia del pecado ha
descartado".

¢Qué dice la Iglesia hoy ante tantas
tragedias? Esto, simplemente. La
piedra descartada no es realmente
descartada. Las piedrecitas que
creen y se pegan a aquella piedra no
son descartadas, tienen un sentido y
con este sentimiento la Iglesia repite
desde lo profundo del corazon:
"Cristo ha resucitado”.

Pensemos un poco, que cada uno de
nosotros piense en los problemas
cotidianos, en las enfermedades que
hemos vivido o que alguno de
nuestros parientes esta viviendo;
pensemos en las guerras, en las



tragedias humanas y, sencillamente,
con voz humilde, sin flores, solos,
delante de Dios, delante de nosotros
mismos, digamos: "No sé como
funciona esto, pero estoy seguro de
que Cristo ha resucitado y yo apuesto
por este mensaje". Hermanos y
hermanas, esto es lo que he querido
deciros. Volved a casa hoy diciendo,
repitiendo en vuestro corazon:
"Cristo ha resucitado".

'"Urbi et Orbi'

Queridos hermanos y hermanas,
iFeliz Pascua!

Hoy, en todo el mundo, la Iglesia
renueva el anuncio lleno de asombro
de los primeros discipulos: Jesus ha
resucitado — Era verdad, ha
resucitado el Sefior, como habia
dicho (cf. Lc 24,34; Mt 28,5-6).



La antigua fiesta de Pascua,
memorial de la liberacion de la
esclavitud del pueblo hebreo,

alcanza aqui su cumplimiento: con la
resurreccion, Jesucristo nos ha
liberado de la esclavitud del pecado y
de la muerte y nos ha abierto el
camino a la vida eterna.

Todos nosotros, cuando nos dejamos
dominar por el pecado, perdemos el
buen camino y vamos errantes como
ovejas perdidas. Pero Dios mismo,
nuestro Pastor, ha venido a
buscarnos, y para salvarnos se ha
abajado hasta la humillacion de la
cruz. Y hoy podemos proclamar: «Ha
resucitado el Buen Pastor que dio la
vida por sus ovejas y se digno morir
por su grey. Aleluya» (Misal Romano,
IV Dom. de Pascua, Ant. de la
Comunion).

En toda época de la historia, el Pastor
Resucitado no se cansa de buscarnos
a nosotros, sus hermanos perdidos



en los desiertos del mundo. Y con los
signos de la Pasion —las heridas de
su amor misericordioso— nos atrae
hacia su camino, el camino de la
vida. También hoy, é] toma sobre sus
hombros a tantos hermanos nuestros
oprimidos por tantas clases de mal.

El Pastor Resucitado va a buscar a
quien esta perdido en los laberintos
de la soledad y de la marginacion; va
a su encuentro mediante hermanos y
hermanas que saben acercarse a esas
personas con respeto y ternura y les
hacer sentir su voz, una voz que no
se olvida, que los convoca de nuevo a
la amistad con Dios.

Se hace cargo de cuantos son
victimas de antiguas y nuevas
esclavitudes: trabajos inhumanos,
traficos ilicitos, explotacion y
discriminacidn, graves
dependencias. Se hace cargo de los
nifios y de los adolescentes que son
privados de su serenidad para ser



explotados, y de quien tiene el
corazon herido por las violencias que
padece dentro de los muros de su
propia casa.

El Pastor Resucitado se hace
comparfiero de camino de quienes se
ven obligados a dejar la propia tierra
a causa de los conflictos armados, de
los ataques terroristas, de las
carestias, de los regimenes opresivos.
A estos emigrantes forzosos, les
ayuda a que encuentren en todas
partes hermanos, que compartan con
ellos el pan y la esperanza en el
camino comun.

Que en los momentos mas complejos
y dramaticos de los pueblos, el Sefior
Resucitado guie los pasos de quien
busca la justicia y la paz; y done a los
representantes de las Naciones el
valor de evitar que se propaguen los
conflictos y de acabar con el trafico
de las armas.



Que en estos tiempos el Sefior
sostenga en modo particular los
esfuerzos de cuantos trabajan
activamente para llevar alivio y
consuelo a la poblacion civil de Siria,
victima de una guerra que no cesa de
sembrar horror y muerte. Que
conceda la paz a todo el Oriente
Medio, especialmente a Tierra Santa,
como también a Irak y a Yemen.

Que los pueblos de Sudan del Sur, de
Somalia y de la Republica
Democratica del Congo, que padecen
conflictos sin fin, agravados por la
terrible carestia que esta castigando
algunas regiones de Africa, sientan
siempre la cercania del Buen Pastor.

Que Jesus Resucitado sostenga los
esfuerzos de quienes, especialmente
en América Latina, se comprometen
en favor del bien comun de las
sociedades, tantas veces marcadas
por tensiones politicas y sociales, que
en algunos casos son sofocadas con



la violencia. Que se construyan
puentes de didlogo, perseverando en
la lucha contra la plaga de la
corrupcion y en la busqueda de
validas soluciones pacificas ante las
controversias, para el progreso y la
consolidacion de las instituciones
democraticas, en el pleno respeto del
estado de derecho.

Que el Buen Pastor ayude a Ucrania,
todavia afligida por un sangriento
conflicto, para que vuelva a
encontrar la concordia y acompaiie
las iniciativas promovidas para
aliviar los dramas de quienes sufren
las consecuencias.

Que el Sefior Resucitado, que no cesa
de bendecir al continente europeo,
dé esperanza a cuantos atraviesan
momentos de dificultad,
especialmente a causa de la gran
falta de trabajo sobre todo para los
jovenes.



Queridos hermanos y hermanas, este
afio los cristianos de todas las
confesiones celebramos juntos la
Pascua. Resuena asi a una sola voz
en toda la tierra el anuncio mas
hermoso: «Era verdad, ha resucitado
el Sefior». El, que ha vencido las
tinieblas del pecado y de la muerte,
dé paz a nuestros dias. Feliz Pascua.

Después de la bendicion Urbi et
Orbi el Santo Padre dirigio el
saludo pascual

Queridos hermanos y hermanas,

Dirijo mi deseo de Buena Pascua a
todos ustedes, quienes estan
reunidos aqui, procedentes de Italia
y de otros paises, asi como a cuantos
estan unidos a través de los
diferentes medios de comunicacion.
Que el anuncio pascual de Cristo
Resucitado pueda reavivar las
esperanzas de sus familias y de sus
comunidades, en especial de las



nuevas generaciones, futuro de la
Iglesia y de la humanidad.

Un agradecimiento especial a
quienes han donado y a quienes han
colocado las decoraciones florales,
que también este afio provienen de
diferentes paises.

Que puedan sentir cada dia la
presencia del Sefior Resucitado, y
compartir con los otros la alegria y la
esperanza que El nos dona. Por
favor, no se olviden de rezar por mi.
Buena fiesta y jhasta la vista!

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/semana-
santa-papa-francisco/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco/

	La Semana Santa con el Papa Francisco

