
opusdei.org

Semana Santa con el
Papa Francisco
(2025)

Homilías de las celebraciones
litúrgicas durante la Semana
Santa: Domingo de Ramos,
Jueves Santo, Viernes Santo, la
Vigilia Pascual y el Domingo de
Pascua.

20/04/2025

Domingo de Ramos - Jueves Santo
(Misa Crismal) -Viernes Santo / Via
Crucis - Sábado Santo Vigilia

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2025/documents/ns_lit_doc_20250418_via-crucis-meditazioni_sp.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2025/documents/ns_lit_doc_20250418_via-crucis-meditazioni_sp.html


Pascual - Domingo de Pascua /
Bendición Urbi et Orbi

Domingo de Ramos

«¡Bendito sea el Rey que viene en
nombre del Señor!» (Lc 19,38). De
este modo la multitud aclama a Jesús
al entrar en Jerusalén. El Mesías
atraviesa la puerta de la ciudad
santa, abierta de par en par para
recibir a Aquel que, pocos días
después, saldrá de allí proscrito y
condenado, cargado con la cruz.

Hoy también nosotros hemos seguido
a Jesús, primero acompañándolo
festivamente y después en una vía
dolorosa, inaugurando la Semana
Santa que nos prepara a celebrar la
pasión, muerte y resurrección del
Señor.



Mientras contemplamos, entre la
multitud, los rostros de los soldados y
las lágrimas de las mujeres, llama
nuestra atención un desconocido,
cuyo nombre entra en el Evangelio
de improviso: Simón de Cirene. Este
hombre fue detenido por los
soldados, que «lo cargaron con la
cruz, para que la llevara detrás de
Jesús» (Lc 23,26). Él regresaba en ese
momento del campo, pasaba por ahí,
y se vio envuelto en una situación
inquietante, como el pesado madero
cargado sobre sus espaldas.

De camino hacia el Calvario,
reflexionemos un momento sobre el 
gesto de Simón, busquemos su 
corazón, sigamos sus pasos junto a
Jesús.

En primer lugar, su gesto, que tiene
un doble significado. Por un lado, en
efecto, el Cireneo es forzado a llevar
la cruz; no ayuda a Jesús por
convicción sino por obligación. Por



otro lado, se encuentra en primera
persona participando en la pasión
del Señor. La cruz de Jesús se
convierte en la cruz de Simón. Pero
no de aquel Simón llamado Pedro
que había prometido seguir siempre
al Maestro. Ese Simón había
desaparecido en la noche de la
traición, después de haber afirmado:
«Señor […], estoy dispuesto a ir
contigo a la cárcel y a la muerte» (Lc
22,33). Detrás de Jesús no camina ya
el discípulo, sino este cireneo. Sin
embargo, el Maestro había enseñado
claramente: «El que quiera venir
detrás de mí, que renuncie a sí
mismo, que cargue con su cruz cada
día y me siga» (Lc 9,23). Simón de
Galilea dice, pero no hace. Simón de
Cirene hace, pero no dice; entre él y
Jesús no hay ningún diálogo, no se
pronuncia ninguna palabra. Entre él
y Jesús sólo está el madero de la cruz.

Para saber si el Cireneo socorrió o
detestó al exhausto Jesús, con el que



debía compartir la pena; para
entender si llevó o soportó la cruz,
debemos mirar su corazón. Mientras
el corazón de Dios está a punto de
abrirse, traspasado por un dolor que
revela su misericordia, el corazón del
hombre permanece cerrado. No
sabemos qué hay en el corazón del
Cireneo. Pongámonos en su lugar:
¿sentiríamos rabia o piedad, tristeza
o fastidio? Si recordamos lo que hizo
Simón por Jesús, recordemos
también lo que hizo Jesús por Simón
—como lo hizo por mí, por ti, por
cada uno de nosotros—: redimió al
mundo. La cruz de madera, que el
Cireneo sostiene, es la de Cristo, que
carga con el pecado de todos los
hombres. La lleva por amor a
nosotros, en obediencia al Padre (cf. 
Lc 22,42), sufriendo con nosotros y
por nosotros. Este es precisamente el
modo, inesperado y desconcertante,
en el que el Cireneo se ve
involucrado en la historia de la



salvación, donde ninguno es
extranjero, ninguno es ajeno.

Sigamos ahora los pasos de Simón,
porque nos enseña que Jesús sale al
encuentro de todos, en cualquier
situación. Cuando vemos la multitud
de hombres y mujeres que
manifiestan odio y violencia en el
camino del Calvario, recordemos que
Dios transforma este camino en lugar
de redención, porque lo recorrió
dando su vida por nosotros. ¡Cuántos
cireneos llevan la cruz de Cristo!
¿Los reconocemos? ¿Vemos al Señor
en sus rostros, desgarrados por la
guerra y la miseria? Frente a la atroz
injusticia del mal, llevar la cruz
nunca es en vano, más aún, es la
manera más concreta de compartir
su amor salvífico.

La pasión de Jesús se vuelve
compasión cuando tendemos la
mano al que ya no puede más,
cuando levantamos al que está caído,



cuando abrazamos al que está
desconsolado. Hermanos, hermanas,
para experimentar este gran milagro
de la misericordia, decidamos
durante la Semana Santa cómo llevar
la cruz; no al cuello, sino en el
corazón. No sólo la nuestra, sino
también la de aquellos que sufren a
nuestro alrededor; quizá la de
aquella persona desconocida que
una casualidad —pero, ¿es justo una
casualidad?— hizo que
encontráramos. Preparémonos a la
Pascua del Señor convirtiéndonos en
cireneos los unos para los otros.

Jueves Santo (Misa Crismal)

Celebración presidida por el cardenal
Domenico Calcagno, presidente
emérito de la Administración del
Patrimonio de la Sede Apostólica
(Apsa)

Queridos obispos y sacerdotes,

queridos hermanos y hermanas:



«El Alfa y la Omega […], el que es, el
que era y el que viene, el
Todopoderoso» (Ap 1,8) es Jesús.
Precisamente el Jesús que Lucas nos
describe en la sinagoga de Nazaret,
entre quienes lo conocen desde niño
y ahora se maravillan de Él. La
revelación —“apocalipsis” — se
ofrece dentro de los límites del
tiempo y del espacio: tiene como eje
la carne, que sostiene la esperanza.
La carne de Jesús y la nuestra. El
último libro de la Biblia narra esta
esperanza. Lo hace de forma
original, disipando todos los miedos
apocalípticos a la luz del amor
crucificado. En Jesús se abre el libro
de la historia y puede leerse.

También nosotros, sacerdotes,
tenemos una historia: al renovar el
Jueves Santo las promesas de la
Ordenación, confesamos que sólo
podemos leer esa historia desde Jesús
de Nazaret. «Él nos amó y nos
purificó de nuestros pecados, por



medio de su sangre» (Ap 1,5), Él abre
también el libro de nuestra vida y
nos enseña a encontrar los pasajes
que nos revelan su sentido y misión.
Cuando dejamos que sea Él quien nos
instruya, nuestro ministerio se
convierte en un ministerio de
esperanza, porque en cada una de
nuestras historias Dios inaugura un
jubileo, es decir, un tiempo y un oasis
de gracia. Preguntémonos: ¿estoy
aprendiendo a leer mi vida? ¿Acaso
tengo miedo de hacerlo?

Es todo un pueblo el que encuentra
consuelo cuando el jubileo comienza
en nuestra vida. Ojalá no sea una vez
cada veinticinco años, sino en esa
cercanía cotidiana del sacerdote con
su gente, en la cual se cumplen las
profecías de justicia y paz. «Hizo de
nosotros un Reino sacerdotal para
Dios, su Padre» (Ap 1,6): he aquí el
Pueblo de Dios. Este reino de
sacerdotes no se refiere sólo al clero.
El «nosotros» que Jesús plasma es un



pueblo cuyos límites no podemos
ver, en el que caen los muros y las
aduanas. Aquel que dice: «Yo hago
nuevas todas las cosas» (Ap 21,5) ha
rasgado el velo del templo y tiene
preparada para la humanidad una
ciudad-jardín, la nueva Jerusalén,
cuyas puertas están siempre abiertas
(cf. Ap 21,25). Así, Jesús lee y nos
enseña a leer el sacerdocio
ministerial como puro servicio al
pueblo sacerdotal, que pronto
habitará una ciudad sin necesidad de
templo.

El año jubilar representa así, para
nosotros los sacerdotes, un llamado
específico a recomenzar bajo el signo
de la conversión. Peregrinos de
esperanza, para salir del clericalismo
y convertirnos en anunciadores de
esperanza. Claro, si el Alfa y la
Omega de nuestra vida es Jesús,
también nosotros encontraremos el
rechazo que Él experimentó en
Nazaret. El pastor que ama a su



pueblo no vive en búsqueda de
aprobación y consenso a toda costa.
Sin embargo, la fidelidad del amor
transforma: los primeros en
reconocerlo son los pobres; luego,
lentamente también inquieta y atrae
a los demás. «Todos lo verán, aun
aquellos que lo habían traspasado.
Por él se golpearán el pecho todas las
razas de la tierra. Sí, así será.
Amén» (Ap 1,7).

Estamos aquí reunidos, queridos
amigos, para hacer nuestra y repetir
esta afirmación: «Sí, así será. Amén».
Es la confesión de fe del Pueblo de
Dios: “¡Sí, así es, firme como una
roca!”. Pasión, muerte y resurrección
de Jesús, que nos disponemos a
revivir, son el terreno que sostiene
firmemente a la Iglesia y, en ella, a
nuestro ministerio sacerdotal. ¿Y qué
terreno es este? ¿En qué humus
podemos no sólo resistir, sino
florecer? Para comprenderlo, hay
que volver a Nazaret, como lo intuyó



tan profundamente san Carlos de
Foucauld.

«Jesús fue a Nazaret, donde se había
criado; el sábado entró como de
costumbre en la sinagoga y se
levantó para hacer la lectura» (Lc
4,16). Aquí se evocan al menos dos
hábitos: el de frecuentar la sinagoga
y el de leer. Nuestra vida se sostiene
gracias a buenos hábitos. Estos
pueden hacerse áridos, pero revelan
dónde está nuestro corazón. El de
Jesús es un corazón enamorado de la
Palabra de Dios: desde los doce años
ya se vislumbraba, y ahora, siendo
un adulto, las Escrituras son su
hogar. Ese es el terreno, el humus
vital que encontramos al
convertirnos en sus discípulos. «Le
presentaron el libro del profeta
Isaías y, abriéndolo, encontró el
pasaje» (Lc 4,17). Jesús sabe lo que
busca. El ritual de la sinagoga lo
consentía: tras la lectura de la Torá,
cada rabino podía elegir páginas



proféticas para actualizar el mensaje.
Pero aquí hay mucho más: está la
página de su vida. Es lo que Lucas
quiere decir: entre muchas profecías,
Jesús escoge cuál cumplir.

Queridos sacerdotes, cada uno de
nosotros tiene una Palabra que
cumplir. Cada uno de nosotros tiene
con la Palabra de Dios una relación
que viene desde lejos. Y la ponemos
al servicio de todos sólo cuando la
Biblia sigue siendo nuestro primer
hogar. Dentro de ella, cada uno tiene
páginas más queridas. ¡Esto es
hermoso e importante! Ayudemos
también a que otros encuentren las
páginas de su vida: tal vez a los
esposos, cuando eligen las lecturas de
su matrimonio; o a quienes están de
luto y buscan pasajes para
encomendar el difunto a la
misericordia de Dios y a la oración de
la comunidad. Hay una página
vocacional, por lo general, al
comienzo del camino de cada uno de



nosotros. A través de ella, Dios nos
sigue llamando, si la custodiamos,
para que no se entibie el amor.

Sin embargo, también es importante
para cada uno de nosotros, y de
manera especial, la página escogida
por Jesús. Nosotros lo seguimos a Él
y, por eso mismo, su misión nos
concierne e involucra. «Abriéndolo,
encontró el pasaje donde estaba
escrito:

El Espíritu del Señor está sobre mí,

porque me ha consagrado por la
unción.

Él me envió a llevar la Buena Noticia
a los pobres,

a anunciar la liberación a los
cautivos

y la vista a los ciegos,

a dar la libertad a los oprimidos



y proclamar un año de gracia del
Señor.

Jesús cerró el Libro, lo devolvió al
ayudante y se sentó» (Lc 4,17-20).

Ahora nuestros ojos están fijos en Él.
Acaba de anunciar un jubileo. Lo ha
hecho no como quien habla de otros.
Ha dicho: «El Espíritu del Señor está
sobre mí» como uno que sabe de qué
Espíritu está hablando. Y de hecho
añade: «Hoy se ha cumplido este
pasaje de la Escritura que acaban de
oír». Esto es divino: que la Palabra se
haga realidad. Ahora los hechos
hablan, las palabras se cumplen. Esto
es nuevo, es fuerte. «Yo hago nuevas
todas las cosas». No hay gracia, ni
Mesías, si las promesas permanecen
sólo como promesas, si desde aquí
abajo no se hacen realidad. Todo se
transforma.

Este es el Espíritu que invocamos
sobre nuestro sacerdocio: hemos sido
ungidos con Él, y precisamente el



Espíritu de Jesús permanece como
protagonista silencioso de nuestro
servicio. El pueblo percibe su soplo
cuando en nosotros las palabras se
hacen realidad. Los pobres, antes
que otros, así como los niños, los
adolescentes, las mujeres y también
quienes han sido heridos en su
relación con la Iglesia, tienen “olfato”
para el Espíritu Santo: lo distinguen
de otros espíritus mundanos, lo
reconocen cuando coinciden en
nosotros el anuncio y la vida.
Podemos convertirnos en una
profecía cumplida, ¡y eso es
hermoso! El santo crisma, que hoy
consagramos, sella este misterio
transformador en las distintas etapas
de la vida cristiana. Y pongan
atención, ¡nunca hay que
desanimarse, porque es obra de Dios!
¡Creer, sí! ¡Creer que Dios no fracasa
conmigo! Dios nunca falla.
Recordemos aquella frase durante la
Ordenación: “Que Dios mismo lleve a



término esta obra buena que en ti ha
comenzado”. Y lo hace.

Es obra de Dios, no nuestra, la de
llevar a los pobres un mensaje de
alegría, a los cautivos la liberación, a
los ciegos la vista y la libertad a los
oprimidos. Si Jesús encontró este
pasaje en el libro, hoy lo sigue
leyendo en la biografía de cada uno
de nosotros. Primero porque, hasta el
último día, es siempre Él quien nos
evangeliza, quien nos libera de
nuestras prisiones, quien nos abre
los ojos, quien aliviana la carga
puesta sobre nuestros hombros. Y
luego porque, al llamarnos a su
misión y al insertarnos
sacramentalmente en su vida, Él
también libera a otros a través de
nosotros. Generalmente, sin que nos
demos cuenta. Nuestro sacerdocio se
convierte en un ministerio jubilar,
como el suyo, sin sonar el cuerno ni
la trompeta; en una entrega
silenciosa, pero radical y gratuita. Es



el Reino de Dios, ese que narran las
parábolas, eficaz y discreto como la
levadura, silencioso como la semilla.
¿Cuántas veces los pequeños lo han
reconocido en nosotros? ¿Somos
capaces de dar gracias?

Sólo Dios sabe cuán abundante es la
mies. Nosotros, obreros, vivimos el
esfuerzo y la alegría de la cosecha.
Vivimos después de Cristo, en el
tiempo mesiánico. ¡Fuera la
desesperación! El Pueblo de Dios
espera más bien la restitución y la
remisión de deudas, la redistribución
de responsabilidades y de recursos.
Quiere participar y, en virtud del
Bautismo, es un gran pueblo
sacerdotal. Los óleos que
consagramos en esta solemne
celebración son para su consolación
y para la alegría mesiánica.

El campo es el mundo. Nuestra casa
común, tan herida, y la fraternidad
humana, tan negada pero



imborrable, nos llaman a tomar
posición. La cosecha de Dios es para
todos: un campo vivo, donde crece
cien veces más de aquello que fue
sembrado. Que nos anime, en la
misión, la alegría del Reino, que
recompensa todo esfuerzo. Todo
agricultor, en efecto, conoce
estaciones en las que no se ve nacer
nada. Tampoco faltan en nuestra
vida momentos así. Es Dios quien
hace crecer y quien unge a sus
siervos con óleo de alegría.

Queridos fieles, pueblo de la
esperanza, recen hoy por la alegría
de los sacerdotes. Que llegue a
ustedes la liberación prometida por
las Escrituras y alimentada por los
sacramentos. Muchos miedos nos
habitan y grandes injusticias nos
rodean, pero un mundo nuevo ya ha
surgido. Tanto amó Dios al mundo
que nos dio a su Hijo, Jesús. Él unge
nuestras heridas y enjuga nuestras
lágrimas. «Él viene entre las



nubes» (Ap 1,7). Suyo es el Reino y la
gloria por los siglos. Amén.

Vigilia Pascual

Celebración presidida por el
Delegado del Santo Padre, Cardenal
Giovanni Battista Re, Decano del
Colegio Cardenalicio

Es de noche cuando el cirio pascual
avanza lentamente hasta el altar. Es
de noche cuando el canto del himno
dispone nuestros corazones al gozo,
pues la tierra brilla “inundada de
tanta claridad, el fulgor del Rey
eterno venció la tiniebla que cubría
el orbe entero” (cf. Pregón pascual).
Al terminar la noche, suceden los
hechos narrados en el Evangelio que
acabamos de proclamar (cf. Lc
24,1-12); la luz divina de la
Resurrección se enciende y la Pascua
del Señor ocurre cuando el sol aún
está por salir. Con los primeros
destellos del alba, se ve que la gran
piedra que cubría el sepulcro de



Jesús ha sido retirada y que algunas
mujeres llegan a ese lugar llevando
el velo del luto. La oscuridad
envuelve la confusión y el temor de
los discípulos. Todo sucede en la
noche.

De este modo, la Vigilia pascual nos
recuerda que la luz de la
Resurrección ilumina el camino paso
a paso, irrumpe en las tinieblas de la
historia sin estrépito, resplandece en
nuestro corazón de manera discreta.
Y a esta luz corresponde una fe
humilde, desprovista de todo
triunfalismo. La Pascua del Señor no
es un evento espectacular con el que
Dios se impone y obliga a creer en Él;
no es una meta que Jesús alcanza por
un camino fácil, esquivando el
Calvario; y tampoco nosotros
podemos vivirla de manera
despreocupada y sin dudas
interiores. Al contrario, la
Resurrección es como pequeños
brotes de luz que se abren paso poco



a poco, sin hacer ruido, a veces
todavía amenazados por la noche y
la incredulidad.

Este “estilo” de Dios nos libera de
una religiosidad abstracta, ilusa al
pensar que la resurrección del Señor
lo resuelve todo mágicamente. Todo
lo contrario: no podemos celebrar la
Pascua sin seguir enfrentándonos a
las noches que llevamos en el
corazón y a las sombras de muerte
que con frecuencia se ciernen sobre
el mundo. Cristo ha vencido el
pecado y ha destruido la muerte,
pero en nuestra historia terrena, la
potencia de su Resurrección aún se
está realizando. Y esa realización,
como un pequeño brote de luz, nos
ha sido confiada a nosotros, para que
la cuidemos y la hagamos crecer.

Hermanos y hermanas, esta es la
llamada que, sobre todo en el año
jubilar, debemos sentir con fuerza
dentro de nosotros: ¡hagamos



germinar la esperanza de la Pascua
en nuestra vida y en el mundo!

Cuando sentimos aún el peso de la
muerte en nuestro corazón, cuando
vemos las sombras del mal seguir su
ruidosa marcha sobre el mundo,
cuando sentimos arder en nuestra
carne y en nuestra sociedad las
heridas del egoísmo o de la violencia,
no nos desanimemos, volvamos al
anuncio de esta noche: la luz
resplandece lentamente incluso si
nos encontramos en tinieblas; la
esperanza de una vida nueva y de un
mundo finalmente liberado nos
aguarda; un nuevo comienzo puede
sorprendernos aunque a veces nos
parezca imposible, porque Cristo ha
vencido a la muerte.

Este anuncio, que ensancha el
corazón, nos llena de esperanza. En
Jesús Resucitado tenemos, en efecto,
la certeza de que nuestra historia
personal y el camino de la



humanidad, aunque todavía
inmersos en una noche donde las
luces parecen débiles, están en las
manos de Dios; y Él, en su gran amor,
no nos dejará tambalear ni permitirá
que el mal tenga la última palabra. Al
mismo tiempo, esta esperanza, ya
cumplida en Cristo, para nosotros
sigue siendo también una meta que
alcanzar; se nos ha confiado para
que nos convirtamos en testigos
creíbles de ella y para que el Reino
de Dios se abra paso en el corazón de
las mujeres y los hombres de hoy.

Como nos recuerda san Agustín, «la
resurrección de nuestro Señor
Jesucristo es nueva vida para los que
creen en Jesús. Y éste es el misterio
de su pasión y resurrección, que
ustedes deben conocer bien y
vivirlo» (Sermón 231, 2). Reproducir
la Pascua en nuestra vida y
convertirnos en mensajeros de
esperanza, constructores de



esperanza mientras tantos vientos de
muerte aún soplan sobre nosotros.

Podemos hacerlo con nuestras
palabras, con nuestros pequeños
gestos cotidianos, con nuestras
decisiones inspiradas en el
Evangelio. Toda nuestra vida puede
ser presencia de esperanza.
Queremos serlo para quienes
carecen de fe en el Señor, para
quienes se han extraviado, para los
que se han rendido o caminan
encorvados por el peso de la vida;
para quienes están solos o
encerrados en su propio dolor; para
todos los pobres y oprimidos de la
tierra; para las mujeres humilladas y
asesinadas; para los niños que nunca
nacieron y para aquellos que son
maltratados; para las víctimas de la
guerra. ¡Llevemos, a todos y a cada
uno, la esperanza de la Pascua!

Me gusta recordar a una mística del
siglo XIII, Hadewijch de Amberes,



que, inspirándose en el Cantar de los
Cantares y describiendo el
sufrimiento por la ausencia del
amado, invoca el retorno del amor
porque —dice — «volveré a ver […]
clarear mi oscuridad» (Hadewijch, El
lenguaje del deseo, Madrid 1999, 87).

El Cristo resucitado es el giro
definitivo de la historia humana. Él es
la esperanza que no declina. Él es el
amor que nos acompaña y nos
sostiene. Él es el futuro de la historia,
el destino final hacia el que
caminamos, para ser acogidos en esa
vida nueva en la que el mismo Señor 
enjugará todas nuestras lágrimas «y
no habrá más muerte, ni pena, ni
queja, ni dolor» (Ap 21,4). Y esta
esperanza de la Pascua, este “clarear
en la oscuridad”, debemos
anunciarlo a todos.

Hermanas, hermanos, el tiempo de
Pascua es un tiempo de esperanza.
«Todavía hay temor, todavía hay una



dolorosa conciencia de pecado, pero
hay también una luz que se abre
paso. […] La Pascua trae la buena
noticia de que, aunque las cosas
parezcan ir mal en el mundo, el
Maligno ha sido ya vencido. La
Pascua nos permite afirmar que,
aunque Dios parezca muy distante y
sigamos estando preocupados por
muchos pequeños detalles, nuestro
Señor recorre el camino con nosotros
[…] hay muchos destellos de
esperanza que vierten su luz en
nuestro caminar en la vida» (H.
Nouwen, Meditaciones diarias para la
vida espiritual, Madrid 2019, 4 de
abril).

¡Hagámosle espacio a la luz del
Resucitado! Y nos convertiremos en
constructores de esperanza para el
mundo.

Domingo de Pascua / Bendición 
Urbi et Orbi



Celebración presidida por el
Delegado del Santo Padre, Cardenal
Angelo Comastri, Arcipreste Emérito
de la Basílica Papal de San Pedro en
el Vaticano, Vicario General Emérito
de Su Santidad para la Ciudad del
Vaticano y Presidente Emérito de la
Fábrica de San Pedro.

María Magdalena, al ver que la
piedra del sepulcro había sido
retirada, salió corriendo para
avisárselo a Pedro y a Juan. También
los dos discípulos, al recibir la
desconcertante noticia, salieron y —
dice el Evangelio— «corrían los dos
juntos» (Jn 20,4). ¡Todos los
protagonistas de los relatos pascuales
corren! Y este “correr” expresa, por
un lado, la preocupación de que se
hubieran llevado el cuerpo del Señor;
pero, por otro lado, la carrera de la
Magdalena, de Pedro y de Juan
manifiesta el deseo, el impulso del
corazón, la actitud interior de quien
se pone en búsqueda de Jesús. Él, de



hecho, ha resucitado de entre los
muertos y, por eso, ya no está en el
sepulcro. Hay que buscarlo en otra
parte.

Este es el anuncio de la Pascua: hay
que buscarlo en otra parte. ¡Cristo ha
resucitado, está vivo! La muerte no lo
ha podido retener, ya no está
envuelto en el sudario, y por tanto no
se le puede encerrar en una bonita
historia que contar, no se le puede
reducir a un héroe del pasado ni
pensar en Él como una estatua
colocada en la sala de un museo. Al
contrario, hay que buscarlo, y por
eso no podemos quedarnos
inmóviles. Debemos ponernos en
movimiento, salir a buscarlo:
buscarlo en la vida, buscarlo en el
rostro de los hermanos, buscarlo en
lo cotidiano, buscarlo en todas partes
menos en aquel sepulcro.

Buscarlo siempre. Porque si ha
resucitado de entre los muertos,



entonces Él está presente en todas
partes, habita entre nosotros, se
esconde y se revela también hoy en
las hermanas y los hermanos que
encontramos en el camino, en las
situaciones más anónimas e
imprevisibles de nuestra vida. Él está
vivo y permanece siempre con
nosotros, llorando las lágrimas de
quien sufre y multiplicando la
belleza de la vida en los pequeños
gestos de amor de cada uno de
nosotros.

Por eso la fe pascual, que nos abre al
encuentro con el Señor Resucitado y
nos dispone a acogerlo en nuestra
vida, está lejos de ser una solución
estática o un instalarse
tranquilamente en alguna seguridad
religiosa. Por el contrario, la Pascua
nos impulsa al movimiento, nos
empuja a correr como María
Magdalena y como los discípulos; nos
invita a tener ojos capaces de “ver
más allá”, para descubrir a Jesús, el



Viviente, como el Dios que se revela y
que también hoy se hace presente,
nos habla, nos precede y nos
sorprende. Como María Magdalena,
cada día podemos sentir que hemos
perdido al Señor, pero cada día
podemos correr a buscarlo de nuevo,
sabiendo con seguridad que Él se
deja encontrar y nos ilumina con la
luz de su resurrección.

Hermanos y hermanas, esta es la
esperanza más grande de nuestra
vida: podemos vivir esta existencia
pobre, frágil y herida, aferrados a
Cristo, porque Él ha vencido a la
muerte, vence nuestras oscuridades
y vencerá las tinieblas del mundo,
para hacernos vivir con Él en la
alegría, para siempre. Hacia esa
meta, como dice el apóstol Pablo,
también nosotros corremos,
olvidando lo que se queda a nuestras
espaldas y proyectándonos hacia lo
que está por delante (cf. Flp 3,12-14).
Apresurémonos, pues, a salir al



encuentro de Cristo, con el paso ágil
de la Magdalena, de Pedro y de Juan.

El Jubileo nos llama a renovar en
nosotros el don de esta esperanza, a
sumergir en ella nuestros
sufrimientos e inquietudes, a
contagiar con ella a quienes
encontramos en el camino, a
confiarle a esta esperanza el futuro
de nuestra vida y el destino de la
humanidad. Y por eso no podemos
aparcar el corazón en las ilusiones de
este mundo ni encerrarlo en la
tristeza; debemos correr, llenos de
alegría. Corramos al encuentro de
Jesús, redescubramos la gracia
inestimable de ser sus amigos.
Dejemos que su Palabra de vida y de
verdad ilumine nuestro camino.
Como dijo el gran teólogo Henri de
Lubac, «debe bastarnos con
comprender esto: el cristianismo es
Cristo. No es, en verdad, otra cosa. En
Jesucristo lo tenemos todo» (Las
responsabilidades doctrinales de los



católicos en el mundo de hoy, Madrid
2022, 254).

Y este “todo”, que es Cristo
resucitado, abre nuestra vida a la
esperanza. Él está vivo, Él quiere
renovar también hoy nuestra vida. A
Él, vencedor del pecado y de la
muerte, le queremos decir:

“Señor, en la fiesta que hoy
celebramos te pedimos este don: que
también nosotros seamos nuevos
para vivir esta perenne novedad.
Límpianos, oh Dios, del polvo triste
de la costumbre, del cansancio y del
desencanto; danos la alegría de
despertarnos, cada mañana, con ojos
asombrados al ver los colores
inéditos de ese amanecer, único y
distinto a todos los demás. […] Todo
es nuevo, Señor, y nada se repite,
nada es viejo.” (cf. A. Zarri, Quasi una
preghiera).

Hermanas, hermanos, en el asombro
de la fe pascual, llevando en el



corazón toda esperanza de paz y de
liberación, podemos decir: contigo,
Señor, todo es nuevo. Contigo, todo
comienza de nuevo.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/semana-
santa-papa-francisco-2025/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco-2025/
https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco-2025/
https://opusdei.org/es-mx/article/semana-santa-papa-francisco-2025/

	Semana Santa con el Papa Francisco (2025)

