
opusdei.org

San José, patrono de
la buena muerte

El Papa Francisco recordó en la
audiencia general que “la
cultura actual ha tratado de
eliminar o disimular la realidad
de la muerte del horizonte
humano”. Además, dijo que “la
muerte, iluminada por el
misterio del Señor Resucitado,
nos ayuda a ver la vida con
mirada nueva, como una
ocasión que Dios nos da para
amar a los demás y hacer el
bien, quitando del corazón la
ambición, el rencor y el
resentimiento”.



09/02/2022

Queridos hermanos y hermanas:

En la pasada catequesis, estimulados
una vez más por la figura de san José,
reflexionamos sobre el significado de
la comunión de los santos. Y
precisamente a partir de ella, hoy
quisiera profundizar en la devoción
especial que el pueblo cristiano
siempre ha tenido por san José como 
patrono de la buena muerte.

Una devoción nacida del
pensamiento de que José murió con
la presencia de la Virgen María y de
Jesús, antes de que ellos dejaran la
casa de Nazaret. No hay datos
históricos, pero como no se ve más a
José en la vida pública, se cree que
murió ahí en Nazaret, con su familia.
Y para acompañarlo en la muerte
estaban Jesús y María.

https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-comunion-santos/


El Papa Benedicto XV, hace un siglo,
escribía que «a través de José
nosotros vamos directamente a
María, y, a través de María, al origen
de toda santidad, que es Jesús».
Tanto José como María nos ayudan a
ir a Jesús. Y animando las prácticas
devotas en honor de san José,
aconsejaba una en particular, y decía
así: «Siendo merecidamente
considerado como el más eficaz
protector de los moribundos,
habiendo muerto con la presencia de
Jesús y María, será cuidado de los
sagrados Pastores inculcar y
fomentar [...] aquellas piadosas
asociaciones que se han establecido
para suplicar a José en favor de los
moribundos, como las “de la Buena
Muerte”, del “Tránsito de San José” y
“por los Agonizantes”» (Motu proprio
Bonum sane, 25 de julio de 1920):
eran las asociaciones de la época.

Queridos hermanos y hermanas,
quizá alguno piensa que este

https://www.vatican.va/content/benedict-xv/es/motu_proprio.index.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xv/es/motu_proprio.index.html


lenguaje y este tema sean solo un
legado de pasado, pero en realidad
nuestra relación con la muerte no se
refiere nunca al pasado, está siempre
presente. 

El Papa Benedicto decía, hace
algunos días, hablando de sí mismo
que “está delante de la puerta oscura
de la muerte”. Es hermoso dar las
gracias al Papa Benedicto que a los
95 años tiene la lucidez de decir esto:
“Yo estoy delante de la oscuridad de
la muerte, a la puerta oscura de la
muerte”. ¡Nos ha dado un buen
consejo! 

La llamada cultura del “bienestar”
trata de eliminar la realidad de la
muerte, pero la pandemia del
coronavirus la ha vuelto a poner en
evidencia de forma dramática. Ha
sido terrible: la muerte estaba por
todos lados, y muchos hermanos y
hermanas han perdido a personas
queridas sin poder estar cerca de



ellas, y esto ha vuelto la muerte
todavía más dura de aceptar y de
elaborar. Me decía una enfermera
que una abuela con el covid que
estaba muriendo le dijo: “Yo quisiera
saludar a mis seres queridos, antes
de irme”. Y la enfermera, valiente,
tomó el teléfono móvil y la conectó.
La ternura de esa despedida…

A pesar de esto, se trata por todos los
medios de alejar el pensamiento de
nuestra finitud, engañándonos así
para quitarle su poder a la muerte y
ahuyentar el miedo. Pero la fe
cristiana no es una forma de
exorcizar el miedo a la muerte, sino
que nos ayuda a afrontarla. Antes o
después todos nos iremos por esa
puerta.

La verdadera luz que ilumina el
misterio de la muerte viene de la
resurrección de Cristo. He ahí la luz.
Y escribe san Pablo: «Ahora bien, si
se predica que Cristo ha resucitado



de entre los muertos, ¿cómo andan
diciendo algunos entre vosotros que
no hay resurrección de muertos? Si
no hay resurrección de muertos,
tampoco Cristo resucitó. Y si no
resucitó Cristo, vacía es nuestra
predicación, vacía también vuestra
fe» (1 Cor 15,12-14). 

Hay una certeza: Cristo ha
resucitado, Cristo ha resucitado,
Cristo está vivo entre nosotros. Y esta
es la luz que nos espera detrás de esa
puerta oscura de la muerte.

Queridos hermanos y hermanas, solo
por la fe en la resurrección nosotros
podemos asomarnos al abismo de la
muerte sin que el miedo nos abrume.
No solo eso: podemos dar a la muerte
un rol positivo. De hecho, pensar en
la muerte, iluminada por el misterio
de Cristo, ayuda a mirar con ojos
nuevos toda la vida. ¡Nunca he visto,
detrás de un coche fúnebre, un
camión de mudanzas! Detrás de un



coche fúnebre: no lo he visto nunca.
Nos iremos solos, sin nada en los
bolsillos del sudario: nada. Porque el
sudario no tiene bolsillos. 

Esa soledad de la muerte: es verdad,
no he visto nunca detrás de un coche
fúnebre un camión de mudanzas. No
tiene sentido acumular si un día
moriremos. Lo que debemos
acumular es la caridad, es la
capacidad de compartir, la capacidad
de no permanecer indiferentes ante
las necesidades de los otros. O, ¿qué
sentido tiene pelearse con un
hermano o con una hermana, con un
amigo, con un familiar, o con un
hermano o hermana en la fe si
después un día moriremos? ¿De qué
sirve enfadarse, enfadarse con los
otros? 

Delante de la muerte muchas
cuestiones se redimensionan. Está
bien morir reconciliados, ¡sin dejar
rencores ni remordimientos! Yo



quisiera decir una verdad: todos
nosotros estamos en camino hacia
esa puerta, todos.

El Evangelio nos dice que la muerte
llega como un ladrón, así dice Jesús:
llega como un ladrón, y por mucho
que nosotros intentemos querer
tener bajo control su llegada, quizá
programando nuestra propia muerte,
permanece un evento al que tenemos
que hacer frente y delante del cual
también tomar decisiones.

Dos consideraciones para nosotros
cristianos permanecen de pie. La
primera: no podemos evitar la
muerte, y precisamente por esto,
después de haber hecho todo lo que
humanamente es posible para cuidar
a la persona enferma, resulta
inmoral el encarnizamiento
terapéutico (cf. Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 2278). Esa frase
del pueblo fiel de Dios, de la gente
sencilla: “Déjalo morir en paz”,

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#I%20El%20respeto%20de%20la%20vida%20humana
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a5_sp.html#I%20El%20respeto%20de%20la%20vida%20humana


“ayúdalo a morir en paz”: ¡cuánta
sabiduría! 

La segunda consideración tiene que
ver con la calidad de la muerte
misma, la calidad del dolor, del
sufrimiento. De hecho, debemos
estar agradecidos por toda la ayuda
que la medicina se está esforzando
por dar, para que a través de los
llamados “cuidados paliativos”, toda
persona que se prepara para vivir el
último tramo del camino de su vida,
pueda hacerlo de la forma más
humana posible. 

Pero debemos estar atentos a no
confundir esta ayuda con derivas
inaceptables que llevan a matar.
Debemos acompañar a la muerte,
pero no provocar la muerte o ayudar
cualquier forma de suicidio.
Recuerdo que se debe privilegiar
siempre el derecho al cuidado y al
cuidado para todos, para que los más
débiles, en particular los ancianos y

https://opusdei.org/es-es/tag/cuidados-paliativos/


los enfermos, nunca sean
descartados. 

La vida es un derecho, no la muerte,
que debe ser acogida, no
suministrada. Y este principio ético
concierne a todos, no solo a los
cristianos o a los creyentes. Yo
quisiera subrayar aquí un problema
social, pero real. Ese “planificar” —
no sé si es la palabra adecuada—, o
acelerar la muerte de los ancianos. 

Muchas veces se ve en una cierta
clase social que a los ancianos,
porque no tienen medios, se les dan
menos medicinas respecto a las que
necesitarían, y esto es deshumano:
esto no es ayudarles, esto es
empujarles más rápido hacia la
muerte. Y esto no es humano ni
cristiano. 

Los ancianos deben ser cuidados
como un tesoro de la humanidad:
son nuestra sabiduría. Incluso si no
hablan, y si están sin sentido, son el



símbolo de la sabiduría humana. Son
aquellos que han hecho el camino
antes que nosotros y nos han dejado
muchas cosas bonitas, muchos
recuerdos, mucha sabiduría. 

Por favor, no aislar a los ancianos, no
acelerar la muerte de los ancianos.
Acariciar a un anciano tiene la
misma esperanza que acariciar a un
niño, porque el inicio y el final de la
vida son siempre un misterio, un
misterio que debe ser respetado,
acompañado, cuidado, amado.

Que san José pueda ayudarnos a
vivir el misterio de la muerte de la
mejor forma posible. Para un
cristiano la buena muerte es una
experiencia de la misericordia de
Dios, que se hace cercana a nosotros
también en ese último momento de
nuestra vida. También en la oración
del Ave María, nosotros rezamos
pidiendo a la Virgen que esté cerca



de nosotros “ahora y en la hora de
nuestra muerte”. 

Precisamente por esto quisiera
concluir esta catequesis rezando
todos juntos a la Virgen por los
agonizantes, por aquellos que están
viviendo este momento de paso por
esta puerta oscura, y por los
familiares que están viviendo un
luto. Recemos juntos: Dios te salve
María…

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/san-jose-
patrono-buena-muerte/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/san-jose-patrono-buena-muerte/
https://opusdei.org/es-mx/article/san-jose-patrono-buena-muerte/
https://opusdei.org/es-mx/article/san-jose-patrono-buena-muerte/

	San José, patrono de la buena muerte

