opusdei.org

San José en la vida
cristiana y en las
ensenanzas de san
Josemaria

Con motivo de la festividad del
19 de marzo, ofrecemos el
editorial que se publicara en el
n° 59 de Romana, sobre la
devocion de san Josemaria a
san Jose. El autor es Lucas F.
Mateo-Seco, fallecido
recientemente.

16/03/2015



La devocion a san José estuvo
hondamente enraizada en el alma de
san Josemaria desde muy joven.
Recordando como en 1934 habia
encomendado al santo Patriarca las
gestiones para conseguir que se le
concediera el primer sagrario,
comentaba en 1971: En el fondo de
mi alma tenia ya esta devocion a
san José, que os he inculcado®.
Esta devocion esta presente, solida y
clara, en escritos de 1933 —aunque
san Josemaria la vivia ya desde
tiempo atras, como se puede ver en
Santo Rosario, de 1931— vy se
mantiene viva y calida hasta el final
de su vida, experimentando un
crecimiento notable en sus ultimos

afios?.

1. Introduccion

En los tres puntos que dedica en
Camino a la devocion a san José,
aparecen ya algunas de las razones
teoldgicas en que fundamenta esta



devocion. En el numero 559, escribe:
San José, padre de Cristo, es
también tu Padrey tu Senor. —
Acude a él'. Es significativa la
fuerza con que llama aqui a san José
padre de Cristo. Mas adelante, en
una homilia del 19-I11-1963, dedicada
integra a san José"™, explicitard el
sentido en que habla de esta
paternidad siguiendo la conocida
consideracion de san Agustin en el
Sermo 51, 20: El Seftor no nacio del
germen de José. Sin embargo, a la
piedad y a la caridad de José, le
nacio un hijo de la Virgen Maria,
que era Hijo de Dios'. Para san
Josemaria, la paternidad de san Joseé
sobre Jesus no es una paternidad
segun la carne, pero es una
paternidad real y tinica, que brota de
su verdadero matrimonio con santa
Maria y de su especialisima mision, y
que es la razon de que también la
Iglesia y cada uno de los cristianos le
invoquen como «Padre y Sefior».



En esa misma homilia que acabamos
de citar, dice san Josemaria: desde
hace muchos arnos, me gusta
invocarle con un titulo
entranable: nuestro Padrey
Sefior'”. Y explica: San José es
realmente Padrey Serior, que
protege y acompaifia en su camino
terreno a quienes le veneran, como
protegio y acompaiio a Jesius
mientras crecia y se hacia
hombre®. En la edicion critico-
historica de Camino, anota Pedro
Rodriguez que san Josemaria pudo
tomar la expresion Padre y Sefior de
santa Teresa de Jesus, que tanto
influyo en la devocién a san José no
s6lo en el Carmelo, sino en toda
Iglesia®.

En Camino, las consecuencias de esta
«paternidad» se concentran en el
magisterio de san José sobre la «vida
interior». Dice el n. 560: Nuestro
Padrey Sefior san José es maestro
de la vida interior. —Ponte bajo su



patrocinio y sentiras la eficacia de
su poder.Y el n. 561: De san José
dice santa Teresa, en el libro de su
vida: "Quien no hallare maestro
que le ensefie oracion, tome este
glorioso santo por maestro, y no
errara en el camino". —EI consejo
viene de alma experimentada.
Siguelo. La razon que aduce san
Josemaria para apoyar estos dos
consejos es el trato intimo y
continuado que san José mantuvo
con Jesus y con Maria a lo largo de
toda su vida.

Los tres numeros citados de Camino
sitian el pensamiento de san
Josemaria sobre san José en dos
coordenadas esenciales: la verdad de
su paternidad sobre Jesus y la
influencia del santo Patriarca en la
historia de la salvacion. Estos
numeros testimonian ya desde sus
primeras manifestaciones un
pensamiento josefologico maduro y
una conviccion teoldgica firme. Asi



se ve en la sencilla firmeza con que
llama a san José «padre» de Jesus sin
vacilacion alguna™.

2. Una sélida tradicién anterior

Con la sobriedad en el decir y con la
precision de lenguaje que le
caracterizan, san Josemaria se sabe
inserto en una sdlida tradicion
eclesial de teologia y devocion al
santo Patriarca. Su pensamiento
sobre san Joseé es rico, solido y
constante, y en él afloran, junto con
la iniciativa propia de una delicada
piedad movida por el Espiritu Santo,
una magnifica informacion de las
cuestiones teoldgicas concernientes a
san José, y la conciencia de estar
pisando terreno seguro™".

Como es bien sabido, en 1870, Pio IX
por el decreto Quemadmodum Deus
(8-XII-1870) habia declarado a san
José patrono de la Iglesia Universal, y
el 15 de agosto de 1889, Ledn XIII
habia publicado su enciclica



Quamquam pluries dedicada al santo
Patriarca. En esta enciclica, de gran
vigor de pensamiento, se recogen las
lineas fundamentales de la teologia
de san José precisamente al aducir
las razones por las que debe ser
considerado patrono de la Iglesia
Universal.

La primera razén que menciona el
Papa es que san José es el esposo de
santa Maria y, en consecuencia, es
padre de Jesus, el cual es un bien —
bonum prolis— de este matrimonio.
En el texto del pontifice, la verdad
del matrimonio entre santa Maria y
san José esta fuera de toda duda y
lleva directamente a la verdad de la
paternidad de san José sobre Jesus.
Ambas realidades —matrimonio y
paternidad— constituyen dos rasgos
esenciales de la vocacion divina de
san José: él ha sido llamado para
desempeifiar estas dos tareas
queridas en si mismas por Dios, en
su propio valor. En esta vocacion



encuentran su razon de ser las
demas gracias recibidas por san José;
en ella se encuentra, pues, la razéon
ultima de «su dignidad, de su
santidad y de su gloria»[12].

En el planteamiento de Leon XIII, el
matrimonio de san José con la Virgen
es la razon ultima de todo lo que
acompaiia a la figura de san José,
porque la verdad y perfeccion de este
matrimonio «exige» la participacion
en sus bienes y, en concreto, en el
bien de la prole, aunque la prole haya
sido engendrada virginalmente. E1
Papa llama a este matrimonio
«maximo consorcio y amistad al que
de por si va unida la comunidad de
bienes», y dice que san José ha sido
entregado a la Virgen no solo como
«comparfiero de vida, testigo de la
virginidad y tutor de la honestidad»,
sino también como participe de su
«excelsa grandeza». El es, pues,
«custodio legitimo y natural de la
Sagrada Familia»"*',



Leon XIII sigue en esto una linea de
pensamiento, expresada ya por san
Ambrosio y san Agustin, que
encuentra una de sus formulaciones
mas perfectas en santo Tomas de
Aquino: entre santa Maria y san José
hubo verdadero y perfecto
matrimonio. Dada la virginidad
perpetua de santa Maria, algunos
escritores antiguos encontraron
cierta dificultad en considerar esta
union como un verdadero
matrimonio™*. Estas vacilaciones se
disiparon a favor de la autenticidad
del matrimonio, entre otras causas,
por la decidida toma de posicion de
san Ambrosio™ y de san Agustin™®.
Esto no impide que autores tan
importantes como san Bernardo
(+1153) se hayan mostrado muy
cautos ante la afirmacion del
matrimonio entre san José y santa
Maria, o no lo hayan valorado como
elemento fundamental en la teologia
josefina™”. La posicion de santo
Tomds de Aquino (+1274) no ofrece



lugar a dudas: la union entre José y
Maria fue verdadero y perfecto
matrimonio, porque en él tuvo lugar
la union esponsal entre sus
espiritus™®.

Conviene no olvidar que considerar
la unién entre José y Maria como
verdadero matrimonio se ajusta al
lenguaje del Nuevo Testamento, que
no vacila en llamar a santa Maria
«mujer» de José: ni hay
ambigliiedades en torno a la
virginidad de santa Maria incluso en
aquellos lugares en que se le llama
esposa de José (cf., p.ej., Mt 1, 16-25),
ni hay dudas en llamar a José padre
de Jesus, ni en mostrarlo actuando
como tal (cf,, p.ej., Lc 2, 21-49).

3. La figura de san José en las
ensefianzas de san Josemaria

Desde los primeros escritos, san
Josemaria describe la figurade san
José como un hombre joven, quizas
un poco mayor que santa Maria, pero



en la plenitud de la fuerza y de la
vida: El santo Patriarca no era un
viejo, sino un hombre joven,
fuerte, recio, gran amante de la
lealtad, con fortaleza. La Sagrada
Escritura le define con una sola
palabra: justo (cf. Mt 1, 20-21). José
era un varon justo, un hombre
lleno de todas las virtudes, como
convenia al que habia de ser el
protector de Dios en la tierra™.

En el subsuelo de esta descripcion se
encuentra la conviccion de que Dios,
al dar la vocacion, otorga las gracias
convenientes a quien las recibe y
que, por tanto, adorno a san José con
aquellas dotes de la naturaleza y de
la gracia que le hicieron un digno
esposo de santa Maria y cabeza de la
Sagrada Familia; esta claro también
que, de modo analogo a la Virgen
Santisima, el papel de san José no es
algo accidental, sino parte esencial
del plan divino de la salvacion.



En la predicacion de san Josemaria,
el subrayado en la juventud de san
José se apoya, ademas, en tres
razones fundamentales: en el sentido
comun a la hora de leer la Sagrada
Escritura (en todo momento se
presentan sus desposorios como
unos desposorios normales, y no
hubiera sido lo mas normal el
matrimonio de una joven con un
anciano), en la consideracion de la
comunion de espiritus propia del
matrimonio (del amor existente
entre ellos) y, sobre todo, en la
conviccion de que la santa pureza no
es cuestion de edad, sino que brota
del amor: No estoy de acuerdo con
la forma clasica de representar a
san José como un hombre anciano,
aunque se haya hecho con la
buena intencion de destacar la
perpetua virginidad de Maria. Yo
me lo imagino joven, fuerte, quiza
con algunos afios mas que nuestra
Seiiora, pero en la plenitud de la
edady de la energia humana.



Para vivir la virtud de la castidad,
no hay que esperar a ser viejo o a
carecer de vigor. La pureza nace
del amory, para el amor limpio,
no son obstaculos la robustez y la
alegria de la juventud. Joven era el
corazony el cuerpo de san José
cuando contrajo matrimonio con
Maria, cuando supo del misterio
de su Maternidad divina, cuando
vivio junto a ella respetando la
integridad que Dios queria legar
al mundo, como una sernial mas de
su venida entre las criaturas™.
Para san Josemaria resulta
«inaceptable» presentar a san José
como un hombre anciano con el fin
de hacer callar a los malpensados®".
Igualmente resultaria inaceptable no
solo dudar de la verdad de su
matrimonio con santa Maria, sino
también el no tomar en
consideracion el amor existente
entre ellos.



3.1. El amor entre san José y la
Virgen

Mons. Javier Echevarria aporta un
valiosisimo testimonio del modo en
que san Josemaria contemplaba las
relaciones entre Maria y José, al
recoger sus palabras ante la Virgen
de Guadalupe: Una familia
compuesta por un hombre joven,
recto, trabajador, recio; y una
mujer, casi una nina que, con su
desposorio lleno de un amor
limpio, encuentran en sus vidas el
fruto del amor de Dios a los
hombres. Ella pasa por la
humildad de no decir nada: jqué
leccion para todos, que estamos
siempre dispuestos a entonar
nuestras hazafias! El se mueve con
la delicadeza de un hombre recto
—ijel momento seria muy duro
cuando conocio que su mujer,
santa, estaba de buena esperanza!
—, y como no desea manchar la
reputacion de aquella criatura se



calla, mientras piensa como
arreglar las cosas hasta que llega
la luz de Dios, que indudablemente
pediria desde el primer momento,
y se acomoda sin vacilar a los
planes del Cielo™ .

La autenticidad del matrimonio lleva
consigo la existencia de amor
conyugal, de ilusion de vida en
comun, de compromiso, y 1o 1logico es
pensar que estos rasgos estuvieron
muy presentes en el matrimonio
entre José y Maria. Dios afiadio a ese
amor el fruto de santa Maria: el Hijo
Eterno hecho hombre, que quiso
nacer en una familia humana.

Como venimos diciendo, san
Josemaria da por supuesto que el
matrimonio entre san José y la
Virgen es verdadero matrimonio.
Parte de aqui como de un dato
seguro, y se adentra por la
consideracion del amor existente
entre ambos conyuges: San José



debia de ser joven cuando se caso
con la Virgen Santisima, una
mujer entonces recién salida de la
adolescencia. Siendo joven, era
puro, limpio, castisimo. Y lo era,
justamente, por el amor. Solo
llenando de amor el corazon
podemos tener la seguridad de que
no se encabritara ni se desviara,
sino que permanecera fiel al amor
purisimo de Dios™”.

Para san Josemaria, el amor es la
clave en toda vida humana, y lo es
también en la vida de José: en €l esta
la razon de su fortaleza, de su
fidelidad, de su castidad. Un poco
mas adelante, afiade: ¢ Os imaginais
a san José, que amaba tanto a la
Santisima Virgeny sabia de su
integridad sin mancha? jCudanto
sufriria viendo que esperaba un
hijo! Solo la revelacion de Dios
nuestro Serior, por medio de un
angel, le tranquilizo. Habia
buscado una solucion prudente:



no deshonrarla, marcharse sin
decir nada. Pero jqué dolor!,
porque la amaba con toda el alma.
¢0s imaginadais su alegria, cuando
supo que el fruto de aquel vientre
era obra del Espiritu Santo?"".

Aunque no se detiene en el motivo de
la turbacion de José, san Josemaria
estd insinuando que consiste en el
«no ver», no en el hecho de que
dudase de la virtud de su esposa. No
sabe qué hacer: José era un varon
justo, un hombre lleno de todas las
virtudes, como convenia al que
habia de ser el protector de Dios
en la tierra. Al principio se turba,
cuando descubre que su Esposa
Inmaculada se halla encinta.
Advierte el dedo de Dios en
aquellos hechos, pero no sabe
como comportarse. Y en su
honradez, para no difamarla,

piensa despedirla en secreto™'.



El dolor de José apunta hacia el
hecho mismo de tener que
abandonar a su esposa. San
Josemaria se atiene sobriamente a
los datos que ofrece el Nuevo
Testamento, leyéndolos con fe y con
sentido comun: segun los textos, la
turbacion de san José es clara; esa
turbacion se debe a una ignorancia
que sera despejada con el mensaje
del angel; el amor y el conocimiento
que José tiene de Maria, le llevan a
pensar que en ese acontecimiento,
que no entiende, esta el dedo de Dios.
San Josemaria insinua aqui lo que
bastantes exégetas han pensado: que
la duda de José versa, no sobre la
honradez de santa Maria, sino en
como debe comportarse pensando en
que hay algo divino por medio™.

Y siempre el amor por medio, pues
san Josemaria no duda de que habia
auténtico amor conyugal entre
ellos”””. Mds aun, la castidad de José
aparece protegida por ese amor, que



se fundamenta en la fe: Su fe se
funde con el Amor: con el amor de
Dios que estaba cumpliendo las
promesas hechas a Abraham, a
Jacob, a Moisés; con el carino de
esposo hacia Maria, y con el
carino de padre hacia Jesus. Fe y
amor en la esperanza de la gran
mision que Dios, sirviéndose
también de él —un carpintero de
Galilea—, estaba iniciando en el
mundo: la redencion de los
hombres™.,

Esto significa que, en medio del
claroscuro de la fe, san José alcanza a
intuir también algo de la grandeza de
su mision.

3.2. La paternidad de José

En san Josemaria, no existe
vacilacion alguna en como expresar
la paternidad de san José. Desde los
primeros escritos hasta el final, le
llama padre de Jesus sin mas
matizaciones. Puede decirse que su



pensamiento con respecto a la
teologia de san José se inscribe en las
coordenadas de dos Padres: san Juan
Crisostomo y san Agustin. De san
Juan Crisdstomo cita un texto que
pone en boca de Dios estas palabras:
«No pienses que, por ser la
concepcion de Cristo obra del
Espiritu Santo, eres tu ajeno al
servicio de esta divina economia.
Porque, si es cierto que ninguna
parte tienes en la generacion y la
Virgen permanece intacta; sin
embargo, todo lo que dice relacion
con la paternidad sin atentar a la
dignidad de la virginidad, todo eso te
lo entrego a ti, tal como imponer
nombre al hijo»". De san Agustin,
san Josemaria cita, como se ha visto,
el Sermén 51%°,

El ejercicio de la paternidad sobre
Jesus constituye parte esencial de
una «misioén» que llena toda la vida
de José: Tiene una mision divina:
vive con el alma entregada, se



dedica por entero a las cosas de
Jesucristo, santificando la vida
ordinaria®". Aqui radica uno de los
principales atractivos que ejerce el
santo Patriarca sobre san Josemaria:
su total entrega a Jesucristo
santificando la vida ordinaria, es
decir, en el ejercicio de los
quehaceres propios de su oficio y
como un buen padre de una familia
judia de su época.

San Josemaria ofrece en Es Cristo que
pasa una larga descripcion de la
relacion paterno-filial que tiene
lugar entre san José y nuestro Sefor.
Es una pagina hermosa, sobria y
piadosa, en la que se presta atencion
a los detalles: Para san José, la vida
de Jesus fue un continuo
descubrimiento de la propia
vocacion. Recordabamos antes
aquellos primeros afios llenos de
circunstancias en aparente
contraste: glorificacion y huida,
majestuosidad de los Magos 'y



pobreza del portal, canto de los
angeles y silencio de los hombres.
Cuando llega el momento de
presentar al Nifio en el Templo,
José, que lleva la ofrenda modesta
de un par de tortolas, ve como
Simeon y Ana proclaman que Jesus
es el Mesias. Su padre y su madre
escuchaban con admiracion (Lc 2,
33), dice San Lucas. Mas tarde,
cuando el Niiio se queda en el
Templo sin que Maria y José lo
sepan, al encontrarlo de nuevo
después de tres dias de buisqueda,
el mismo evangelista narra que se
maravillaron (Lc 2, 48). José se
sorprende, José se admira. Dios le
va revelando sus designiosy él se
esfuerza por entenderlos (...) San
José, como ningun hombre antes o
después de él, ha aprendido de
Jestus a estar atento para
reconocer las maravillas de Dios,
a tener el alma y el corazon
abiertos™”.



He aqui la vida interior de san José
descrita como una auténtica
peregrinacion en la fe, en cierto
sentido, muy parecida a la de santa
Maria. Ambos, Maria y José, van
descubriendo la voluntad de Dios
poco a poco, y van haciendo realidad
su primera entrega en una fidelidad
con la que se confortan mutuamente.
Al mismo tiempo, en ejercicio de su
paternidad, José transmite a Jesus su
oficio de artesano, su modo de
trabajar, incluso en tantas cosas su
vision del mundo: Pero si José ha
aprendido de Jesus a vivir de un
modo divino, me atreveria a decir
que, en lo humano, ha ensefiado
muchas cosas al Hijo de Dios (...)
José amo a Jesus como un padre
ama a su hijo, le trato dandole
todo lo mejor que tenia. José,
cuidando de aquel Niiio, como le
habia sido ordenado, hizo de Jesus
un artesano: le transmitio su
oficio. Por eso los vecinos de
Nazaret hablaran de Jestus,



llamandole indistintamente faber
y fabri filius (Mc 6, 3; Mt 13, 55):
artesano e hijo del artesano. Jesus
trabajo en el taller de José y junto
a José. ;:Como seria José, como
habria obrado en él la gracia,
para ser capaz de llevar a cabo la
tarea de sacar adelante en lo
humano al Hijo de Dios? Porque
Jestis debia parecerse a José: en el
modo de trabajar, en rasgos de su
caracter, en la manera de hablar.
En el realismo de Jestis, en su
espiritu de observacion, en su
modo de sentarse a la mesa y de
partir el pan, en su gusto por
exponer la doctrina de una
manera concreta, tomando
ejemplo de las cosas de la vida
ordinaria, se refleja lo que ha sido
la infancia y la juventud de Jesus
y, por tanto, su trato con José*®,

He aqui la paradoja, y san Josemaria
es bien consciente de ella: aquel que
es la Sabiduria «aprende» de un



hombre las cosas mas elementales,
como el oficio de carpintero. Se
manifiesta en esta paradoja la
«sublimidad del misterio» de la
Encarnacion y la verdad de la
paternidad de José. Con su Madre, el
Sefior aprendio a hablar y a andar;
en el hogar regido por san Jose,
aprendio lecciones de laboriosidad y
de honradez. El mutuo carifio hizo
que José y Jesus se pareciesen en
muchas cosas: No es posible
desconocer la sublimidad del
misterio. Ese Jests que es hombre,
que habla con el acento de una
region determinada de Israel, que
se parece a un artesano llamado
José, ése es el Hijo de Dios. Y
cquién puede enseniar algo a Dios?
Pero es realmente hombre, y vive
normalmente: primero como nifno,
luego como muchacho, que ayuda
en el taller de José; finalmente
como un hombre maduro, en la
plenitud de su edad. Jests crecia
en sabiduria, en edad y en gracia



delante de Dios y de los hombres
(Lc 2, 52)*.

3.3. San José, Maestro de vida
interior en el trabajo

San José supo ensefiar a Jesus con las
lecciones con que todo buen padre
israelita sabia educar a su hijo:
lecciones de vida limpia y de
sacrificio, de virtudes humanas y de
trabajo ofrecido a Dios y bien
acabado; lecciones de vida sobria,
justa y honesta. San José nos
ensefiara también a nosotros que
formamos un mismo Cuerpo con
Cristo. José ha sido, en lo humano,
maestro de Jesus; le ha tratado
diariamente, con carino delicado,
y ha cuidado de El con abnegacion
alegre. ¢ No sera ésta una buena
razon para que consideremos a
este varon justo, a este Santo
Patriarca en quien culmina la fe
de la Antigua Alianza, como
maestro de vida interior? La vida



interior no es otra cosa que el
trato asiduo e intimo con Cristo,
para identificarnos con El Y José
sabra decirnos muchas cosas
sobre Jesus. Por eso, no dejéis
nunca su devocion, ite ad Ioseph,
como ha dicho la tradicion
cristiana con una frase tomada
del Antiguo Testamento (Gn 41, 55)

[35]

Dos caracteristicas de la vida de san
José atraen poderosamente el afecto
de san Josemaria: su vida de
contemplacion y su vida de trabajo.
Es logico, pues ambos rasgos son
esenciales en el espiritu del Opus Dei.
En la fiesta de Epifania de 1956
decia: Y un ultimo pensamiento
para ese varon justo, nuestro
Padrey Serior san José, que, en la
escena de la Epifania, ha pasado,
como suele, inadvertido. Yo lo
adivino recogido en
contemplacion, protegiendo con
amor al Hijo de Dios que, hecho



hombre, le ha sido confiado a sus
cuidados paternales. Con la
maravillosa delicadeza del que no
vive para si mismo, el santo
Patriarca se prodiga en un
servicio tan silencioso como
eficaz. Hemos hablado hoy de vida
de oraciony de afan apostdlico.
cQué mejor maestro que san José?
Si queréis un consejo que repito
incansablemente desde hace
muchos arios, Ite ad Ioseph (Gn 41,
55), acudid a san José: él os
ensefiara caminos concretosy
modos humanos y divinos de
acercarnos a Jesus. Y pronto os
atreveréis, como él hizo, a llevar
en brazos, a besar, a vestir, a
cuidar a este Nifio Dios que nos ha
nacido®,

La cita interna esta tomada de la
oracion a san José preparatoria a la
santa Misa contenida en el misal
romano®”. Esta oracion pone como
ejemplo la contemplacion de san José



en la cercania de Jesus que, en su
sencillez, es buen exponente de la
inmediatez con que el cristiano ha de
contemplar la vida de Jesus.

Enamora a san Josemaria la vida de
trabajo de José y lo considera
maestro de vida interior en esa vida
de trabajo intenso y humilde porque
nos ensefna a conocer a Jesus, a
convivir con El, a sabernos parte
de la familia de Dios, y nos da esas
lecciones siendo, como fue, un
hombre corriente, un padre de
familia, un trabajador que se
ganaba la vida con el esfuerzo de
sus manos. Y ese hecho tiene
también, para nosotros, un
significado que es motivo de
reflexiony de alegria®. La figura
de san José habla también de la
universalidad de la llamada al
apostolado: él supo convertir el
trabajo en ocasion de «dar a conocer
a Jesus».



Gran parte de la homilia En el taller
de José esta dedicada a este tema: el
espiritu del Opus Dei se apoya,
como en su quicio, en el trabajo
ordinario, en el trabajo
profesional ejercido en medio del
mundo. La vocacion divina nos da
una mision, nos invita a
participar en la tarea tinica de la
Iglesia, para ser asi testimonio de
Cristo ante nuestros iguales los
hombres y llevar todas las cosas
hacia Dios™'. La figura de san José
se destaca como la de aquel que ha
sabido dar al trabajo su dimension
propia en la historia de la salvacion.

Es aqui, en el ofrecimiento a Dios del
propio trabajo, donde el cristiano
ejercita el sacerdocio que ha recibido
en el bautismo. Comentando la
oracion a san José que se acaba de
citar, dice: «Deus qui dedisti nobis
regale sacerdotium... Para todos
los cristianos, el sacerdocio es real
(...): todos tenemos alma



sacerdotal. Praesta, quaesumus
ut, sicut beatus Ioseph unigenitum
Filium tuum, natum ex Maria
Virgine, (...) suis manibus
reverenter tractare meruit et
portare, (...) ita nos facias cum
cordis munditia...Asi, asi quiere El
que seamos: limpios de corazon. Et
operis innocentia—la inocencia de
las obras es la rectitud de
intencion— tuis sanctis altaribus
deservire. Servirle no solo en el
altar, sino en el mundo entero, que
es altar para nosotros. Todas las
obras de los hombres se hacen
como en un altar, y cada uno de
vosotros, en esa union de almas
contemplativas que es vuestra
jornada, dice de algun modo su
misa, que dura veinticuatro horas,
en espera de la misa siguiente, que
durara otras veinticuatro horas, y
asi hasta el fin de nuestra vida™”.

Es propio del sacerdote santificar. La
santificacion del trabajo tiene lugar



como ejercicio del sacerdocio de los
fieles, pues todas sus obras, preces
y proyectos apostalicos, la vida
conyugal y familiar, el trabajo
cotidiano, el descanso del alma y
del cuerpo, si se realizan en el
Espiritu, incluso las molestias de
la vida si se sufren pacientemente,
se convierten en hostias
espirituales aceptables a Dios por
Jesucristo (1P 2,5), que en la
celebracion de la Eucaristia, con
la oblacion del cuerpo del Seiior,
ofrecen piadosisimamente al
Padrel41].

Entre los gestos de devocion a san
José se destaca uno con el que san
Josemaria se inserta también en una
rica tradicion anterior: la
comparacion del santo Patriarca con
José, el hijo de Jacob, que prodigo el
pan a los habitantes de Egipto y a los
hijos de Israel. Esta comparacion
viene potenciada por un hecho que le
llega profundamente al corazon:



porque «buscar el pan» es
caracteristico del padre de familia —
somos de la familia de san José—, y
porque el pan de que se habla es la
sagrada Eucaristia. Los textos mas
vibrantes sobre este tema se
encuentran al evocar los
acontecimientos que rodean la
obtencion del permiso para reservar
al Sefior en la primera residencia de
estudiantes.

He aqui como recuerda este suceso:
En 1934, si no me equivoco,
comenzamos la primera
residencia de estudiantes (...)
Necesitabamos tener al Sefior con
nosotros, en el tabernaculo. Ahora
es facil, pero, entonces, poner un
sagrario era una empresa muy
dificil (...) Comencé a pedir a san
José que nos concediera el primer
sagrario, y lo mismo hacian los
hijos mios que tenia entonces
alrededor. Mientras
encomendabamos este asunto, yo



trataba de encontrar los objetos
necesarios: ornamentos,
tabernaculo... No teniamos dinero.
Cuando reunia cinco duros, que
entonces era una cantidad
discreta, se gastaban en otra
necesidad mas perentoria. Logré
que unas monjitas, a las que
quiero mucho, me dejaran un
sagrario; consegui los ornamentos
en otro sitio y, por fin, el buen
obispo de Madrid nos concedio la
autorizacion para tener el
Santisimo Sacramento con
nosotros. Entonces, como seiial de
agradecimiento, hice poner una
cadenilla en la llave del sagrario,
con una medallita de san José en
la que, por detras, esta escrito: ite
ad Ioseph!De modo que san José es
verdaderamente nuestro Padrey
Serior, porque nos ha dado el pan
—el pan eucaristico— como un
padre de familia bueno. ;| No he
dicho antes que nosotros

pertenecemos a su familia?»"**.



San José, dador del pan para la
Sagrada Familia, es también dador
del pan para la Iglesia. Desde el cielo,
él sigue ejerciendo su paternidad
sobre quienes forman en Cristo un
mismo Cuerpo Mistico. Con el correr
de los afios, esta consideracion fue
haciéndose cada vez mas viva,
enraizdndose progresivamente en el
alma de san Josemaria. El Venerable
Siervo de Dios Alvaro del Portillo,
refiere este recuerdo del viaje por
algunos paises de América del Sur en
1974: «Durante aquel viaje, nuestro
Fundador empezo a hablar de la
presencia misteriosa —"inefable",
decia— de Maria y José junto a los
sagrarios de todo el mundo. Lo
argumentaba asi: si la Santisima
Virgen no se separo nunca de su Hijo,
es logico que continue a su lado
también cuando el Sefior decide
quedarse en esta "carcel de amor™"
que es el tabernaculo: para adorarle,
amarle, rezar por nosotros. Y
aplicaba a san José la misma idea:



estuvo siempre junto a Jesus y junto
a su Esposa; tuvo la suerte de morir
acompaifiado por ellos, jqué muerte
tan maravillosa! (...) En definitiva,
nuestro Padre[43] metia a san José en
todo»[44].

En conclusidn, la piedad de san
Josemaria hacia san José y su vision
teoldgica de la figura y de la mision
del santo Patriarca estan
fundamentadas en su meditacion de
la Sagrada Escritura —en su lectura
cristiana de la Biblia—, en los santos
padres, especialmente san Juan
Crisostomo y san Agustin, y en lo que
constituyen las lineas de fuerza de la
teologia de san José en el magisterio
pontificio anterior, especialmente en
el de Leon XIII. La teologia mariana
se suele vertebrar en torno a la
verdadera maternidad de santa
Maria (su maternidad sobre Cristo y
sobre todos los hombres); asi sucede
de modo andlogo con la teologia de
san José, tal y como la encontramos



expresada en las ensefianzas de san
Josemaria: toda ella esta vertebrada
en torno a tres ejes fundamentales: la
verdad de su matrimonio con santa
Maria, la verdad de su paternidad
sobre Jesus, su mision de custodio de
la Sagrada Familia primero, y de la
Iglesia después. Dentro de estas
coordenadas, el lector atento
encuentra como un amoroso avance
en el «descubrimiento» de pequefios
detalles, aplicaciones y matices que
duraron hasta el final de su vida,
como se pone de relieve, por
ejemplo, en el testimonio del
Venerable Siervo de Dios Alvaro del
Portillo que se acaba de citar.

[1] Articulo pdstumo.

PISAN JOSEMARIA ESCRIVA, De la
familia de José, notas de la



predicacion, 19-111-1971 (AGP,
biblioteca, P09, p. 136).

BlCf. ANDRES VAZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, vol. 111, Rialp,
Madrid 2003, pp. 728 ss. Sobre la
presencia de San José en la
ensefianza de San Josemaria, cf.,
entre otros, los siguientes trabajos:
L.M. DE LA HERRAN, La devocién a
San José en la vida y ensefianzas de
Mons. Escriva de Balaguer, fundador
del Opus Dei (1902-1975), Estudios
josefinos, 34 (1980), pp. 147-189; 1.
SOLER, San José en los escritos y en la
vida de San Josemaria. Hacia una
teologia de la vida ordinaria, Estudios
josefinos, 59 (2005), pp. 259-284. Cf.
también J.B. FREIRE PEREZ, Para
amar mdas a San José, Promesa, San
José de Costa Rica 2007, pp. 55-61; M.
IBARRA BENLLOCH, La capilla de la
Sagrada Familia, Scripta de Maria, 11/
4 (2007), pp. 351-364; J. FERRER, San
José nuestro Padrey Sefior, Arca de la
Alianza, Madrid 2007.



“ISAN JOSEMARIA ESCRIVA, Camino,
n. 559.

BISAN JOSEMARIA ESCRIVA, Cf.
homilia En el taller de José, en Es
Cristo que pasa, nn. 39-56. De ahora
en adelante, En el taller de José.

ISAN AGUSTIN, Sermo 51, 20: PL 38,
351; BAC 95, p. 40. Cf. En el taller de
José, n. 55.

"En el taller de José, n. 39.
Bl hid.

®'He aqui las palabras de Santa
Teresa: «Comienzo en el nombre del
Sefior, tomando por ayuda a su
gloriosa Madre, cuyo habito tengo,
aunque indigna de €l, y a mi glorioso
padre y sefior San José, en cuya casa
estoy» (SANTA TERESA, Fundaciones,
proélogo, 5; BAC 212, 82 ed., p. 675). Cf.
Camino. Edicion critico-historica
preparada por Pedro Rodriguez,



Rialp, Madrid 2002, p. 689, esp. nt.
29.

MSobre los diversos calificativos que
ha recibido la paternidad de san
Joséa lo largo de los siglos —padre
legal, putativo, nutricio, adoptivo etc.
—, cf. B. LLAMERA, Teologia de San
José, BAC, Madrid 1953, pp. 73-114.
Llamera ofrece dos conclusiones
muy orientadoras: «Las
denominaciones padre legal,
putativo, nutricio, adoptivo, virginal
y vicario del Padre celestial expresan
solo aspectos parciales e incompletos
de la paternidad de san José» (p. 94).
Y la siguiente conclusion que explica
por qué todas estas «paternidades» le
parecen incompletas: «La paternidad
de san José es nueva, unicay
singular, de orden superior a la
paternidad natural y adoptiva
humanas» (p. 102). Siguiendo a san
Agustin se puede decir que la
paternidad de san José sobre Jesus es
unica, singular y de orden superior



como es unico, singular y de orden
superior su matrimonio con santa
Maria.

"Ademas de las numerosas
alusiones a san José que hace san
Josemaria a lo largo de toda su vida,
existen cuatro extensos textos
dedicados a San José con los que es
facil esbozar una teologia del santo
Patriarca casi completa. He aqui los
textos: homilia En el taller de José, 19-
I11-1963, en Es Cristo que pasa, Rialp,
Madrid 1973, nn. 39-56; La escuela de
José, notas de la predicacion, 19-
[11-1958 (AGP, biblioteca, P18, pp.
79-88); San José, nuestro Padre y
Serior, notas de la predicacion, 19-
I11-1968 (AGP, biblioteca, P09, pp.
93-103); De la familia de José, notas de
la predicacion, 19-111-1971 (AGP,
biblioteca, P09, pp. 133-141). De
ahora en adelante, los tres ultimos se
citaran como La escuela de José; San
José, nuestro Padre y Sefior; y De la
familia de José, respectivamente.



[12]LEON XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), n. 3.

"l«Ya que el matrimonio es el

maximo consorcio y amistad —al que
de por si va unida la comunion de
bienes— se sigue que, si Dios ha dado
a José como esposo de la Virgen, se lo
ha dado no sélo como compafiero de
vida, testigo de la virginidad y tutor
de la honestidad, sino también para
que participase, por medio del pacto
conyugal, en la excelsa grandeza de
ella» (Ibid.).

U4cf, G.M. BERTRAND, Joseph (saint).
II. Patristique et haut moyen age,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

13l «Nec te moveat quod frequenter

Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).



"San Agustin advierte las
implicaciones de esta situacion
providencial en el concepto mismo
de matrimonio al proponerlo como
modelo a los matrimonios
continentes diciendo: «este
matrimonio es tanto mas real cuanto
que es mas casto» (Sermo 51, 10,13y
16: PL 38, 342, 344-346, 348; BAC 95,
39-40). Las expresiones latinas que
utiliza san Agustin en el Sermo 51
son de una gran belleza y claridad:
«Quare pater? Quia tanto firmius
pater, quanto castius pater (...) Non
ergo de semine Joseph Dominus,
quamvis hoc putaretur: et tamen
pietati et charitati Joseph natus est de
Maria virgine filius, idemque Filius
Dei».

U7cf, SAN BERNARDO, Homilia Super
missus est, 11, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certa... et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (en Opera, t.



4, éd. J. Leclerq et H. Rochais, Roma
1966, p. 33). Lo que aqui ocupa el
primer plano no es la verdad del
matrimonio, sino el hecho de que san
José ha sido llamado «vir» y «pater»
temporalmente, ad tempus. La
traduccion castellana de Diez Ramos
subraya la poca importancia que el
matrimonio de José y Maria recibe
en esta homilia: «Ni fue, pues, varon
de la madre ni padre del hijo, aunque
(como se ha dicho), por una
necesaria razon de obrar y permision
en Dios, fue llamado y reputado por
algun tiempo lo uno y lo otro» (BAC
110, 203). La poca importancia dada
por San Bernardo al matrimonio
entre la Virgen y san José no le
impide hacer una calida descripcion
de la santidad de José, p.e., al
compararlo con José, hijo de Jacob:
«Acuérdate al mismo tiempo de
aquel gran patriarca, vendido en otro
tiempo en Egipto, y reconoceras que
éste no sdlo tuvo su mismo nombre,
sino su castidad, su inocencia y su



gracia (...) Aquél, guardando lealtad a
su sefior, no quiso consentir al mal
intento de su sefiora (cf. Gn 39, 12);
éste, reconociendo virgen a su
Sefiora, Madre de su Sefior, la guardo
fidelisimamente, conservandose él
mismo en toda castidad» (Ibid., 16:
BAC 110, 204).

(18] «La forma del matrimonio

consiste en cierta indivisible union
de las almas por la que cada conyuge
de modo indivisible se obliga a
guardar fidelidad al otro; el fin del
matrimonio es engendrar y educar la
prole: a lo primero se llega por el
acto conyugal; a lo segundo por las
obras del marido y la esposa con las
que se ayudan para criar a la prole
(...) En cuanto a la primera
perfeccion, el matrimonio de la
Virgen Madre de Dios y José fue
verdadero matrimonio, porque
ambos consintieron en la union
conyugal (...) En cuanto a la segunda
perfeccion, que tiene lugar por el



acto matrimonial, si esto se refiere a
la union carnal por la que se
engendra la prole, aquel matrimonio
no fue consumado (...) pero aquel
matrimonio tuvo también la segunda
perfeccion en cuanto se refiere a la
educacion de la prole» (Santo Tomas,
S. Th. 111, q. 29, a. 2, in c.).

"I1.a escuela de José, p. 80. Y en otro
lugar, dice: «De las narraciones
evangeélicas se desprende la gran
personalidad humana de José: en
ningun momento se nos aparece
como un hombre apocado o asustado
ante la vida; al contrario, sabe
enfrentarse con los problemas, salir
adelante en las situaciones dificiles,
asumir con responsabilidad e
iniciativa las tareas que se le
encomiendan» (En el taller de José, n.
40).

“IEn el taller de José, n. 40. E1 mismo
pensamiento encontramos en De la



familia de José, p. 134, y en San José,
nuestro Padre y Serior, pp. 95-96.

“para «garantizar» mejor la
virginidad de santa Maria algunos
apocrifos hablaron de un
matrimonio anterior de José y lo
presentaron de edad avanzada. Esta
presentacion ha influido
poderosamente en el arte (cf. G.M.
BERTRAND, en Joseph (saint). II.
Patristique et haut moyen dage,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1302-1303). Para el «realismo» y la
sencillez de san Josemaria, la
imaginacion de esos apocrifos resulta
inaceptable. El planteamiento de san
Josemaria es muy parecido al de san
Jerénimo en el Adv. Helvidium, 19 (PL
23, 203): es necesario atenerse
sobriamente a los datos que ofrece el
Nuevo Testamento.

2ISAN JOSEMARIA, Apuntes de su
oracion personal ante la Virgen de
Guadalupe, 21-V-1970, citado en J.



ECHEVARRIA, Carta, 1-XI1I-1996 (AGP,
biblioteca, P17, vol. 4, pp. 230-231).

®De la familia de José, p. 134.
“41bid., p. 138.
®I1.a escuela de José, p. 80.

26l ras citar Mt 1, 20, comenta P.
GRELOT: «La invitacion a no temer
tiene lugar en un relato de vocacion:
José, el justo, recibe de Dios una
llamada a la medida de su justicia
(...) Al tomar consigo a la madre del
nifio y convertirse en su esposo, José
se convierte al mismo tiempo en
responsable de la madre y del hijo
ante Dios y ante los hombres; es su
papel especial en el plan de
salvacion. Su paternidad real esta
sefialada por el hecho de que él
pondra el nombre al nifio; esta sera
desde entonces "la palabra de
reconocimiento” del padre al hijo» (P.
GRELOT, Joseph (Saint). I. Ecriture,



Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

“'He aqui otra expresion feliz: «(...)
pero José, su esposo, siendo, como
era, justo, y no queriendo
infamarla... No, no podia en
conciencia. Sufre. Sabe que su esposa
es inmaculada, que es un alma sin
mancilla, y no comprende el prodigio
que se ha obrado en ella. Por eso
voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), deliber6 dejarla secretamente.
Tiene una vacilacion, no sabe qué
hacer, pero lo resuelve de la manera
mas limpia» (San José, nuestro Padre
y Serior, p. 101).

P81En el taller de José, n. 42.

ISAN JUAN CRISOSTOMO, In Mat.,
Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf. La escuela
de José, pp. 80-81.

BOICE. En el taller de José, n. 55.

B11La escuela de José, p. 81.



B2En el taller de José, n. 54.
331bhid., n. 55.

B4hid.

35)1bid., n. 56.

% Homilia En la epifania del Sefior,6-
[-1956, en Es Cristo que pasa, n. 38.

570 felicem virum, beatum Ioseph,

cui datum est, Deum, quem multi
reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».

¥ISAN JOSEMARIA ESCRIVA, En el
taller de José, Es Cristo que pasa, n.
39.

B9Tbid., n. 45.

“ISAN JOSEMARIA ESCRIVA, Notas
de una meditacién, Roma, 19-
I11-1968.



[41]CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

“IDe la familia de José, p. 137.

[43] Don Alvaro del Portillo se refiere
a san Josemaria como nuestro Padre,
pues el Opus Dei es una familia de
caracter sobrenatural.

[44]ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/san-jose-en-la-
vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://opusdei.org/es-mx/article/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/
https://opusdei.org/es-mx/article/san-jose-en-la-vida-cristiana-y-en-las-ensenanzas/

	San José en la vida cristiana y en las enseñanzas de san Josemaría

