
opusdei.org

La luz de la fe (XV):
fuerzas invisibles:
los ángeles, el
demonio y el
infierno

Los ángeles aparecen como
«espíritus destinados a un
servicio» (Hb 1,14) que se puede
resumir en dos acciones: alabar
incesantemente a Dios y cuidar
de los hombres, ejerciendo así
una participación en la
providencia salvífica de Dios.

08/10/2019



Hoy en día nos vemos fácilmente
inducidos a pensar que solo existe lo
que cae bajo nuestra experiencia,
que el mundo verdaderamente real
está constituido por lo que se ve y se
toca, ya sea directamente o bien
virtualmente a través de la pantalla
de un dispositivo. A la vez, nos
damos cuenta de que hay cosas que
suceden en este mundo que es muy
difícil que se deban únicamente a
causas visibles y experimentables,
dada su entidad fuera de lo común.
Es decir, suceden cosas visibles y
tangibles que tienen su origen en
algo que ni se ve ni se toca. Y esto,
tanto para lo bueno como para lo
malo. En el primer caso
comentamos: esto no es humano, es
divino, o sea, es súper-humano,
demasiado bueno para ser solamente
humano (por ejemplo, un milagro);
en el otro caso decimos: esto es
diabólico, o sea, es demasiado malo
para deberse solo y exclusivamente
al poder de un individuo (por



ejemplo, un asesinato brutal). En
ambos casos, pensamos que sin una
fuerza sobrehumana no se pueden
llevar a cabo determinadas acciones.

Seres puramente espirituales

La creencia en la existencia de
fuerzas invisibles ha supuesto desde
antiguo un reto para la razón
humana. En nuestra sociedad
avanzada, cuando parece que se
trata de una creencia destinada a
desaparecer por su presunto carácter
mítico y simbólico, misteriosamente
reaparece de modos diversos en la
cultura (en el cine o la literatura), e
incluso en los testimonios de
personas que narran hechos
portentosos que atribuyen a seres
que están más allá de nuestra
percepción sensible (lo cual puede
aplicarse tanto a la oración de
intercesión como a las prácticas
esotéricas o al espiritismo).



Un conocido exegeta del siglo pasado
afirmaba, en su intento de
desmitificar el Nuevo Testamento
para hacerlo más creíble al hombre
contemporáneo, que no podía
encender la luz eléctrica o escuchar
la radio y seguir creyendo en el
mundo de los ángeles y de los
demonios. ¿Qué diría si hubiera
conocido internet, las redes sociales y
los smartphones? El avance
tecnológico, que nos permite
dominar cada vez más nuestros
límites espacio-temporales, ¿es algo
que nos aleja o tal vez nos acerca al
mundo puramente espiritual? ¿Qué
dice la fe cristiana de todo esto?

Ante semejante cuestión, lo primero
es admitir con claridad que, mientras
es necesario afirmar la existencia de
Dios para dar razón de la existencia
del mundo, pues Él lo ha creado, no
se puede decir lo mismo de otros
seres, aunque sean superiores a
nosotros. Basado en que solo Dios es



Creador, el cristianismo ha
descartado desde el principio la idea
de divinidades intermedias como si
Dios, que es puro espíritu, no pudiera
tener ninguna relación con lo que es
lejano a él, o sea, lo material.

De todos modos, aunque solo Dios es
necesario, el cristianismo, que
compartía elementos de otras
cosmovisiones, consiguió poco a poco
encontrar una explicación racional a
la existencia de seres puramente
espirituales. En este punto, la
reflexión de Santo Tomás fue de gran
ayuda, pues en la época patrística
suscitó numerosas controversias.
Gracias a su metafísica del ser, el
Aquinate consiguió explicar que es
posible que existan seres creados
puramente espirituales[1]. Alguno
podría pensar que esto se da ya
plenamente en el alma humana, pero
el hombre tiene una naturaleza que
es también corpórea. Así como en la
creación de Dios hay seres



puramente materiales, y otros
compuestos de materia y espíritu, es
muy conveniente, según el principio
del orden del universo y de la
perfección de la misma creación, que
haya seres creados puramente
espirituales[2].

La mediación para llegar a Dios

En realidad, estas reflexiones tienen
su punto de arranque y de llegada en
la narración bíblica de la Historia de
la Salvación, en la cual aparecen
junto a Dios, único Señor y Creador,
otros seres cuya fuerza e influjo,
positivo o negativo, se hacen notar
en este mundo. Los ángeles aparecen
como «espíritus destinados a un
servicio» (Hb 1,14), que se puede
resumir simbólicamente en dos
actividades: cantar y volar[3]. Ellos
cantan, es decir, alaban
incesantemente a Dios,
constituyendo los coros celestiales a
los que la liturgia de la Iglesia se une



de muchos modos. Por eso no es de
extrañar que, cuando se devalúa la
dimensión litúrgico-sacramental de
la fe, la doctrina de los ángeles quede
arrinconada. Por otro lado, los
ángeles vuelan, es decir, son
enviados por Dios para cuidar de los
hombres, ejerciendo así una
participación en la providencia
salvífica de Dios. Así, el Nuevo
Testamento nos los muestra
acompañando los momentos más
importantes de la vida de Cristo y de
la Iglesia naciente. De modo análogo,
custodian la vida de cada persona e
institución, de ahí que la tradición
cristiana hable de la existencia de un
ángel de la guarda[4]. La visión
cristiana, pues, está caracterizada
por la mediación: la grandeza del
Creador se muestra precisamente en
que su proyecto está pensado para
cumplirse con el concurso de sus
criaturas libres. Y cuanto más
elevadas, serán mayormente
partícipes de su gobierno sobre la



creación. También nosotros
experimentamos que es más fácil
hacer directamente las cosas que
conseguir que otros libremente las
hagan, pero esto último es signo de
mayor perfección, como muestra, por
ejemplo, la experiencia de gobierno
en una familia o en instituciones de
diverso tipo.

Por todo esto se entiende que
también los ángeles, como seres
personales y libres, hayan tenido, por
así decir, su propia historia, de la que
la Biblia nos dice de modo escueto
que algunos se han rebelado contra
Dios para siempre[5]. En realidad, la
existencia del diablo y sus secuaces,
afirmada por la Iglesia desde el
principio y confirmada en nuestros
días en diversas ocasiones por el
papa Francisco[6], constituye la cara
oculta de un mensaje de esperanza:
el mal que todos vemos en el mundo,
y no solo el que es producido por
otros, sino también el que nosotros



mismos cometemos, es algo que nos
supera, que en cierto sentido
proviene de un principio que está
más allá («no nos dejes caer en la
tentación y líbranos del mal») y, a la
vez, que no es divino y, por tanto, no
es originario, no es necesario. Como
es sabido, los relatos de tantas
tradiciones culturales tratan de
explicar el origen del bien y del mal
que hay en nuestro mundo –y dentro
de nosotros–, y para ello, acuden a
una oposición originaria de
principios contrarios. Esto significa
que el mal es tan radical como el
bien, que siempre ha estado, está y
estará ahí, y que, en definitiva, no
puede ser sanado. Esto aboca
ineludiblemente a una visión
desesperada del ser humano[7].

El cristianismo dice, sin embargo,
que solo el bien es originario, y que
la existencia del mal, que nadie
puede negar, ha sido el resultado del
uso torcido de la libertad de las



criaturas, en primer lugar, de las
angélicas. Por eso experimentamos
con fuerza el poder del mal en el
mundo y en la Historia, de manera
que a veces parece invencible. El
anuncio esperanzado cristiano es la
afirmación de que Dios ha puesto un
remedio, que Dios mismo ha
asumido ese mal en su Hijo,
encarnado y muerto en una cruz,
para que todos aquellos que se unan
a él puedan vencerlo, asociándose al
triunfo pascual de su resurrección.
Ese triunfo, tras la Ascensión de
Jesucristo a los cielos, se muestra en
la historia tantas veces pequeño y
vulnerable, e incluso invisible, pero
es real, crece misteriosamente y solo
al final se mostrará con todo su
esplendor. Dios mismo no deja de
ofrecer manifestaciones visibles de
su poder en su providencia salvífica
en la historia, mediante los
sacramentos, la efusión de sus
múltiples gracias que actúan de
modo más o menos escondido pero



real en la vida de las personas,
sirviéndose del concurso de los
ángeles, de los santos, y de tantas
personas.

Misericordia e infierno

Si Dios es tan bueno y misericordioso
que toma la iniciativa para curar a
sus criaturas, ¿por qué no hace lo
mismo con los ángeles caídos? Parece
un contrasentido hablar de sanación
y sostener, como hace la Iglesia, la
existencia del infierno como castigo
perpetuo para los demonios y para
todos aquellos hombres que mueren
alejados de Dios. Parece que el
infierno implica eternizar lo que
precisamente la fe cristiana dice que
no es eterno, sino que tiene un
origen en la historia. Si el mal ha
comenzado, se supone que también
tendrá un término, para que al final,
como dice San Pablo, «Dios sea todo
en todos» (1Co 15,28). De hecho, ya
desde Orígenes, no han faltado



dentro de la Iglesia en épocas
distintas, también en nuestros días,
voces que, inspirándose en esas
palabras de San Pablo, se han alzado
para sugerir una reconciliación
universal al final de los tiempos. Si
Dios es misericordioso, ¿cómo puede
permitir que haya personas que sean
condenadas para siempre lejos de Él?

Sin embargo, algo dentro de nosotros
nos dice que la vida de las personas,
humanas o angélicas, goza de un don
inestimable, que es la libertad, un
don que Dios mismo ha dado y no
puede quitar sin violentar la
naturaleza de lo que él mismo ha
creado. No puede ser que Dios no se
tome en serio la libertad de sus
criaturas. Y, a la vez, dentro de
nosotros hay un fuerte sentido de la
justicia, que clama porque el
impenitente mal cometido no quede
impune[8]; algo nos dice que no puede
suceder que triunfe la inmoralidad,
como por desgracia sucede tantas



veces en la historia de nuestro
mundo, donde no se hace siempre
justicia, más aún, se cometen
auténticas injusticias que son parte
de ese mal del que venimos
hablando. Si Dios es realmente Dios,
omnipotente y bueno, no puede
tratar del mismo modo a quien se ha
comportado según el bien y a quien
se ha empecinado sin
arrepentimiento en cometer males
terribles[9]. Esta es una convicción de
las grandes tradiciones religiosas de
la humanidad: que Dios es
remunerador. Ciertamente el castigo
tiene en esta tierra una clara
finalidad medicinal, pero cuando se
acaba el tiempo para entrar en la
dimensión definitiva de la existencia,
también acaba el tiempo del
arrepentimiento, pues la decisión se
ha hecho de algún modo eterna: he
aquí el enorme poder de la libertad.

El cristianismo, un dualismo de
libertades



En efecto, nos encontramos, a fin de
cuentas, ante el misterio de la
libertad, tanto de Dios como de sus
criaturas. Dios ha creado libremente,
sin constricciones, de modo que la
existencia de las criaturas es fruto de
una libre voluntad divina de amar y
ser amado. Un filósofo moderno
explicaba cómo precisamente la
omnipotencia se manifiesta de un
modo mayor en la creación de seres
libres[10]. Se trata de un riesgo que
Dios ha querido correr, como decía
san Josemaría[11], pues la libertad de
sus criaturas es real, y prueba de ello
es que pueden elegir no solo no
amar, sino incluso odiar a su
Creador, y ello no solo por un espacio
de tiempo, sino también para
siempre. Por eso, Benedicto XVI
hablaba de nuestra libertad como de
una «omnipotencia a la inversa»[12].
El hombre es realmente dueño de su
libertad, y puede decidir emplearla
para el odio y la destrucción.



Por eso, es verdad que el
cristianismo, en cierto sentido, es un
dualismo, pues sostiene que la
Historia es el escenario de un drama,
de una lucha entre el bien y el mal,
entre la gracia y el pecado. Sin
embargo, no dice que ambos poderes
sean de igual categoría, sino que más
bien uno de ellos permite la
existencia del otro sin aniquilarlo. Se
trata, como dice Ratzinger, de un
dualismo de libertades o existencial,
pero de ningún modo de un dualismo
ontológico[13]. Solo el bien es
originario.

Comenzábamos afirmando que para
muchos solo existe lo que se
experimenta por medio de los
sentidos. También sugeríamos que
quizá nuestros avances tecnológicos
expresen de alguna manera un
acercamiento a una condición de
vida que supera los límites espacio-
temporales de nuestra condición en
este mundo. Como hemos tratado de



mostrar, la existencia de fuerzas
invisibles nos lleva a considerar que,
en virtud de nuestra espiritualidad,
que incluye el gran don de la
libertad, no estamos necesariamente
abocados al mundo de una
experiencia visible pero caduca, sino
que poseemos un ser abierto a un
mundo asimismo real pero más
amplio, el mundo de la esperanza.
Esta realidad se manifiesta a los ojos
de la fe, entremezclada con este
mundo, donde bien y mal conviven y
crecen juntos –como el trigo y la
cizaña de la parábola de Jesús (cfr. 
Mt 13,24-30)– y que se manifestará
plenamente al final de la Historia,
cuando llegue el tiempo de la siega y
el Señor del mundo juzgue con
misericordia a sus criaturas libres.

Santiago Sanz



Lecturas recomendadas

E. Peterson, El libro de los ángeles,
Rialp, Madrid 1957.

San Juan Pablo II, Creo en Dios Padre,
Palabra, Madrid 1990, pp. 157-170.

Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
X-2007.

S.-T. Bonino, Angels and Demons. A
Catholic Introduction, The Catholic
University of America Press,
Washington D.C. 2016.

[1] «Aun cuando en el ángel no haya
composición de forma y de materia,
sin embargo, sí se da en él el acto y la
potencia. Esto resulta evidente si
partimos del análisis de las cosas
materiales, en las cuales se
encuentra una doble composición. La
primera, la de la materia y la forma,



a partir de las cuales se constituye
alguna naturaleza, y la naturaleza
compuesta de esta forma no es su
propio ser, sino que el ser es su acto.
Por eso, la misma naturaleza se
relaciona con su ser como la potencia
con el acto. Por lo tanto, suprimida la
materia, y suponiendo que la forma
subsista sin materia, todavía
permanece la relación de la forma
con su mismo ser, tal como la
potencia se relaciona con el acto.
Este tipo de composición es el que
hay que entender en los ángeles […].
En Dios, sin embargo, el ser y aquello
por lo que es no son cosas distintas,
como quedó demostrado. Por lo
tanto, sólo Dios es acto puro» (Santo
Tomás de Aquino, STh, I, q. 50, a.2, ad
3).

[2] Cfr. Santo Tomás de Aquino, STh,
I, q. 50, a. 1; q. 51, a. 1.

[3] Estas expresiones se encuentran
en J. Ratzinger, Allgemeine



Schöpfungslehre, Regensburg 1976,
pp. 61-64.

[4] «Nadie podrá negar que cada fiel
tiene a su lado un ángel como
protector y pastor para conducir su
vida» (San Basilio, Contra Eunomio,
3,1).

[5] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 391-392.

[6] «No aceptaremos la existencia del
diablo si nos empeñamos en mirar la
vida solo con criterios empíricos y
sin sentido sobrenatural.
Precisamente, la convicción de que
este poder maligno está entre
nosotros, es lo que nos permite
entender por qué a veces el mal tiene
tanta fuerza destructiva. Es verdad
que los autores bíblicos tenían un
bagaje conceptual limitado para
expresar algunas realidades y que en
tiempos de Jesús se podía confundir,
por ejemplo, una epilepsia con la
posesión del demonio. Sin embargo,



eso no debe llevarnos a simplificar
tanto la realidad diciendo que todos
los casos narrados en los evangelios
eran enfermedades psíquicas y que
en definitiva el demonio no existe o
no actúa. Su presencia está en la
primera página de las Escrituras, que
acaban con la victoria de Dios sobre
el demonio(cfr. Papa Francisco, 
Homilía, 11-X-2013). De hecho,
cuando Jesús nos dejó el
Padrenuestro quiso que
termináramos pidiendo al Padre que
nos libere del Malo. La expresión
utilizada allí no se refiere al mal en
abstracto y su traducción más
precisa es “el Malo”. Indica un ser
personal que nos acosa. Jesús nos
enseñó a pedir cotidianamente esa
liberación para que su poder no nos
domine» (Papa Francisco, Exhort.
Ap., Gaudete et exsultate, 19-III-2018,
n. 160).

[7] Cfr. Benedicto XVI, Audiencia
general, 3-XII-2008.



[8] «Hay algo en la misma conciencia
moral del hombre que reacciona
ante la pérdida de una tal
perspectiva: ¿El Dios que es Amor no
es también Justicia definitiva?
¿Puede Él admitir que estos terribles
crímenes pueden quedar impunes?
¿La pena definitiva no es en cierto
modo necesaria para obtener el
equilibrio moral en la tan intrincada
historia de la humanidad? ¿Un
infierno no es en cierto sentido “la
última tabla de salvación” para la
conciencia moral del hombre?» (Juan
Pablo II, Cruzando el umbral de la
esperanza, Plaza & Janés, Barcelona
1994, p. 194).

[9] «Puede haber personas que han
destruido totalmente en sí mismas el
deseo de la verdad y la
disponibilidad para el amor.
Personas en las que todo se ha
convertido en mentira; personas que
han vivido para el odio y que han
pisoteado en ellas mismas el amor.



Ésta es una perspectiva terrible, pero
en algunos casos de nuestra propia
historia podemos distinguir con
horror figuras de este tipo. En
semejantes individuos no habría ya
nada remediable y la destrucción del
bien sería irrevocable: esto es lo que
se indica con la palabra
infierno» (Benedicto XVI, Enc. Spe
salvi, 3-X-2007, n. 46).

[10] Cfr. S. Kierkegaard, Diario, vol. 1,
VII A 181 (edición de C. Fabro,
Morcelliana, Brescia 1962, pp.
512-513).

[11] «Dios ha querido que seamos
cooperadores suyos, ha querido
correr el riesgo de nuestra
libertad» (San Josemaría, Es Cristo
que pasa, n. 113); cfr. Ídem., «Las
riquezas de la fe», en Los domingos
de ABC, 2-XI-1969, pp. 4-7.

[12] Benedicto XVI, Mensaje Urbi et
orbi, 25-XII-2012.



[13] Cfr. S. Sanz, Joseph Ratzinger y la
doctrina de la creación. Los apuntes
de Münster de 1964 (II). Algunos
temas fundamentales, «Revista
Española de Teología» 74 (2014), pp.
201-248 [231].

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/opus-dei-
angeles-y-demonios/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/opus-dei-angeles-y-demonios/
https://opusdei.org/es-mx/article/opus-dei-angeles-y-demonios/
https://opusdei.org/es-mx/article/opus-dei-angeles-y-demonios/

	La luz de la fe (XV): fuerzas invisibles: los ángeles, el demonio y el infierno

