
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (VIII): La
batalla de nuestra
formación

En este octavo artículo nos
detenemos en algunas actitudes
y consejos que nos disponen
mejor para ser semilla fértil en
nuestro lugar en el mundo.

23/10/2021

Aunque su momento de esplendor
era ya por entonces cosa del pasado,
Atenas seguía siendo un referente
cultural en tiempos de san Pablo. Nos



dice san Lucas de sus habitantes,
mentes inquietas, que «no se
dedicaban a otra cosa que a decir o
escuchar algo nuevo» (Hch 17,21). De
ahí que resulte algo sorprendente su
rechazo escéptico al anuncio de la
única novedad que merece tal
nombre: la de la muerte y
resurrección de Cristo, que nos salva
del pecado (cfr. Hch 17,32). A san
Pablo debió de marcarle
profundamente este fracaso en el
corazón mismo de la cultura clásica.
De hecho, lo llevó a reflexionar
profundamente, bajo la guía del
Espíritu Santo, sobre el contenido de
la novedad cristiana: ¿por qué los
atenienses no habían sido
interpelados por lo que al apóstol de
las gentes le había cambiado la vida?

Viejas novedades y novedad
auténtica



En sus cartas a los cristianos de
Corinto, a quienes se dirigió
inmediatamente después de los
atenienses, se recoge el fruto de ese
proceso de pensamiento. San Pablo
presenta dos grandes ejes para poder
acoger su mensaje: por un lado está
el misterio de la cruz de Cristo, difícil
de asimilar con la sola lógica
humana (cfr. 1Co 1,20-25); por otro,
están también sus implicaciones
concretas en la vida diaria: la cruz
comporta un nuevo modo de estar en
el mundo (cfr. 1Co 5,7-8). Solo desde
esta doble acogida de Jesús
crucificado en nuestra existencia
puede hablarse de novedad en
sentido propio. «Si alguno está en
Cristo, es una nueva criatura: lo viejo
pasó, ya ha llegado lo nuevo» (2Co
5,17).

Con esta misma novedad entronca la
luz que san Josemaría recibió el 2 de
octubre de 1928: su visión de los
cristianos como «portadores de la



única llama capaz de iluminar los
caminos terrenos de las almas, del
único fulgor en el que nunca podrán
darse oscuridades, penumbras ni
sombras»[1]. La auténtica novedad
cristiana, nuestra vida en Jesús, le
permitía darse cuenta de que
algunas de las llamadas novedades
que agitaban entonces la vida de la
sociedad y de la Iglesia no eran en
realidad más que «volterianismos de
peluca empolvada o liberalismos
desacreditados del XIX»[2]. Siempre
seguirán apareciendo y
desapareciendo; siempre habrá, en
contraste con el mensaje cristiano,
otras novedades que son solo un
renacer de «los errores que ha
habido a lo largo de los siglos»[3], es
decir, algo profundamente viejo.

Buena parte de nuestra misión de
cristianos corrientes consiste en
llevar la auténtica novedad de Cristo
a todos los ámbitos de nuestra vida,
sin dejarnos seducir por lo que en el



fondo no es más que apariencia de
nuevo. Para eso resulta
imprescindible acogerla primero en
nuestra vida, dejarla crecer con
paciencia y empeño, para que vaya
dando forma a nuestra mentalidad y
a nuestras actitudes. Solo así
contribuiremos a que «muchos no
permanezcan en tinieblas, sino que
anden por senderos que llevan hasta
la vida eterna»[4].

Lo más importante es el
sembrador

Varias de las parábolas de Jesús
sobre el Reino de Dios ponen de
manifiesto que su presencia entre
nosotros es un don gratuito. Por
ejemplo, en la parábola del
sembrador (cfr. Mt 13,3), el punto de
partida es la intervención de alguien
que siembra la semilla. Sin esa
acción previa es evidente que no
puede haber fruto. Por eso ya aquí
estamos ante lo más importante de la



narración; que el terreno sea bueno,
regular o malo, también es
importante, pero secundario.

La fe nos descubre que somos hijos
de Dios: herederos del mundo (cfr.
Sal 2,8), llamados a colaborar con
nuestro Padre para que la creación
entera llegue a ser el regalo que él ha
soñado para nosotros (cfr. Rm
8,20-23). Animados por la misma fe
que sostenía la misión de los
primeros cristianos, procuramos
descubrir cómo todos los caminos de
la tierra pueden llevar a Dios.
Estamos convencidos de que «el
mundo no es malo, porque ha salido
de las manos de Dios, porque es
criatura suya, porque Yahveh lo miró
y vio que era bueno»[5].

Sabiéndonos hijos y herederos –en
definitiva: apóstoles– nos
convertimos nosotros mismos en esa
semilla lanzada a los cuatros vientos.
Nos entusiasma, sobre todo, saber



que Dios se empeña en arrojar una y
otra vez la simiente para enriquecer
un mundo con profundos anhelos de
fructificar. Así «podemos
comprender toda la maravilla de la
llamada divina. La mano de Cristo
nos ha cogido de un trigal: el
sembrador aprieta en su mano
llagada el puñado de trigo. La sangre
de Cristo baña la simiente, la
empapa. Luego, el Señor echa al aire
ese trigo, para que muriendo sea
vida y, hundiéndose en la tierra, sea
capaz de multiplicarse en espigas de
oro»[6].

Trabajar la tierra, mejorar la
semilla

Sin embargo, no basta con lanzar la
semilla: también es necesario que
esta tenga la fuerza y la inteligencia
para echar raíces. Además, la tierra
se puede abonar; podemos trabajarla
y disponerla de la mejor manera (cfr.
Lc 13,6-9).



Si queremos que el fruto sea tan
fecundo que, como dice Jesús, incluso
los pájaros puedan cobijarse en las
ramas del árbol en el que se
convertirá aquel primer gesto (cfr.
Mt 13,31-32), parte esencial de
nuestro modo de colaborar será
preparar, en la medida de nuestras
posibilidades, una buena semilla.
Para eso necesitamos, en primer
lugar, convencernos de que la fe que
queremos vivir y compartir no es
algo irracional ni arbitrario, sino que
tiene una relación íntima con la
verdad; necesitamos tener la
experiencia vital de que la fe no es
simplemente «un sentimiento
hermoso, que consuela y entusiasma,
pero dependiendo de los cambios en
nuestro estado de ánimo o de la
situación de los tiempos»[7]. El Papa
Francisco nos lo ha recordado: «El
hombre tiene necesidad de
conocimiento, tiene necesidad de
verdad, porque sin ella no puede
subsistir, no va adelante. La fe, sin



verdad, no salva, no da seguridad a
nuestros pasos»[8].

La sed de verdad nos permite acoger
la fe en nuestra inteligencia,
descubrir su carácter razonable.
Nuestra inteligencia se abre entonces
a horizontes mucho más amplios; la
realidad se nos vuelve a la vez más
comprensible y más profunda. Es
lógico que sea así: si el cristiano
quiere ser sembrador de la novedad
de Cristo, no puede renunciar a
reflexionar sobre su fe, ni a poner en
relación con ella todos los ámbitos de
su vida, incluido su trabajo
profesional. Este ejercicio de pensar
las cosas a la luz de la fe, que no es
simplemente acudir a unas
respuestas prefabricadas, se
convertirá poco a poco en un
auténtico hábito bueno, una virtud:
quizá una de las más importantes.
Solo a la luz de esta inteligencia de la
fe pueden llegar a percibirse los



«brillos divinos que reverberan en
las realidades más vulgares»[9].

Para que esta apertura a la verdad
haga lo más fecunda posible nuestra
fe, es imprescindible la humildad
ante la realidad, la docilidad al
Espíritu Santo, que nos habla a
través de los sucesos cotidianos y de
las personas que nos rodean (cfr. Jn
14,26); en definitiva, a través de la
historia. Aunque tal vez pudiera
parecer que en nuestro intento por
llevar la luz de Cristo al mundo lo
más importante sería una actitud de
seguridad y de potencia, en realidad
la fuerza solo puede venir de Dios.
En este sentido, «la humildad es
sumisión creativa a la fuerza de la
verdad y del amor. La humildad es
rechazo de las apariencias y de la
superficialidad; es la expresión de la
profundidad del espíritu humano; es
condición de su grandeza»[10].

La «batalla» de san Josemaría



Se comprende así el empeño de san
Josemaría para que desde el
principio el Opus Dei ofreciera una
profunda formación filosófica y
teológica, que incidiera a su vez en el
ámbito profesional de cada uno. En
su búsqueda por encontrar la
manera adecuada de hacer esto
posible, hablaba de una auténtica
«batalla»[11]. Este lenguaje bélico
subraya el carácter arduo de la
empresa de la propia formación y,
por tanto, la necesidad de empeñarse
en ella, siempre según las
circunstancias personales de cada
uno. Santo Tomás de Aquino hablaba
de la virtud de la «estudiosidad», que
implica «un particular empeño en la
búsqueda del conocimiento de las
cosas»[12]; es decir, la actitud
permanente de cultivar una sana
curiosidad por conocer a fondo
nuestro mundo y vencer los
obstáculos que nos impiden llevarlo
a cabo. En todo caso, lo importante
será no perder de vista la grandeza



del objetivo que nos sirve de
impulso: hacer propio el mensaje de
Cristo para poder sembrarlo en la
realidad que nos circunda.

El lenguaje bélico permite también
considerar la importancia de la
estrategia. ¿Cómo conseguir un fin
tan alto cuando nos falta el tiempo y
la serenidad para afrontar con rigor
las grandes cuestiones? Para algunos
la estrategia puede consistir en
aprovechar bien los medios de
formación en los que ya participan,
cultivando las disposiciones
necesarias para sacarles más partido.
Para otros, pasará por aplicarse el
consejo de la literatura clásica que
utilizaba san Josemaría: non multa
sed multum[13] –no empeñarse en
muchas cosas, sino mucho en una
sola, o unas pocas–, quizás
haciéndose aconsejar un plan de
lecturas adaptado y progresivo.
Otros, por su parte, sabrán
aprovechar, con el orden



imprescindible en cualquier
actividad intelectual, los incontables
recursos que hoy ofrece internet. La
imagen del guante que se adapta a la
mano, con la que el fundador del
Opus Dei hablaba del plan de vida,
sirve también para ilusionarnos con
nuestro propio plan de formación,
para crecer en el conocimiento de
nuestra fe.

Dos consejos para adquirir una
mirada amplia

Si la luz de la fe permite comprender
el mundo en su sentido más
profundo, el cristiano debe saberse
protagonista y nunca mero
espectador de los grandes debates
culturales e intelectuales presentes
en la sociedad. Como nada de lo
humano le es ajeno, cultiva un
carácter inquieto y sanamente
inconformista desde su juventud, sin
miedo de «contribuir, con iniciativa y
espontaneidad, a mejorar el mundo y



la cultura de nuestro tiempo, de
modo que se abran a los planes de
Dios para la humanidad»[14].

Para la realización de esta tarea, san
Josemaría nos dejó dos consejos. El
primero se refiere a tener una
mirada amplia, que no se contenta
con objetivos pequeños: «Para ti, que
deseas formarte una mentalidad
católica, universal, transcribo
algunas características: amplitud de
horizontes, y una profundización
enérgica, en lo permanentemente
vivo de la ortodoxia católica; afán
recto y sano –nunca frivolidad– de
renovar las doctrinas típicas del
pensamiento tradicional, en la
filosofía y en la interpretación de la
historia...; una cuidadosa atención a
las orientaciones de la ciencia y del
pensamiento contemporáneos; y una
actitud positiva y abierta, ante la
transformación actual de las
estructuras sociales y de las formas
de vida»[15].



Se trata de un programa amplísimo
en el que valdría la pena detenerse
con calma. El «afán» de comprender,
que requiere lectura y estudio, nos
hace sabernos insertos en una
tradición que nos precede y que nos
permite ver más allá del presente:
«somos como enanos a los hombros
de gigantes. Podemos ver más, y más
lejos que ellos, no por alguna
distinción física nuestra, sino porque
somos elevados por su gran
altura»[16]. Con ese bagaje, podemos
afrontar de modo positivo los nuevos
logros e interrogantes de nuestro
tiempo, y aprendemos a discernir
con espíritu constructivo y con la
ayuda de otros lo que puede
considerarse verdadero progreso. De
este modo vamos forjando una visión
personal y razonada de los grandes
temas; vamos cultivando una
verdadera mentalidad universal, 
católica.



Ante este reto de abrir todo lo
humano a los planes de Dios,
Benedicto XVI ha otorgado mucha
importancia a las «minorías
creativas»; son normalmente ellas
«las que determinan el futuro». Por
eso, concretamente, «la Iglesia
católica debe comprenderse como
minoría creativa que tiene una
herencia de valores que no son algo
del pasado, sino una realidad muy
viva y actual. La Iglesia debe
actualizar, estar presente en el
debate público, en nuestra lucha por
un auténtico concepto de libertad y
de paz»[17].

Encontrar personas capaces de
sintonizar con esta pasión por la
formación y por el análisis profundo
de toda la realidad, y luego caminar
junto a ellas para sacar juntos
iniciativas de todo tipo, es una de las
experiencias más fecundas de la
vocación de cristianos en medio del
mundo. La historia de los primeros



fieles de la Obra es una confirmación
muy cercana a nosotros de esta
fecundidad[18]. En esta tarea, cada
uno debe situarse en el gran terreno
de juego del mundo, y encontrar,
desde las circunstancias que definen
su vida, su propio modo de
colaborar.

El segundo consejo de san Josemaría
se refiere al uso del plural. La luz de
la fe permite, en casi todo, encontrar
más de una solución, más de un
camino. Actuaciones, modos de
pensar y soluciones diversas pueden
ser legítimamente inspiradas por una
misma fe y, por lo tanto, deben ser
respetadas[19]. Por ello, la fe nos lleva
a cultivar nuestra capacidad de
escucha, de colaboración y de
diálogo, con un sano afán de
aprender y de enriquecernos con
otros puntos de vista.

* * *



La Sagrada Escritura nos dice que
«María guardaba todas estas cosas
ponderándolas en su corazón» (Lc
2,19): todo lo que sucedía a su
alrededor, y en especial aquello que
tenía que ver con su hijo, resonaba
en su mundo interior. Considerar
una y otra vez la belleza de nuestra
fe y la grandeza de nuestra misión
encenderá también nuestro corazón
en deseos de formarnos cada vez
mejor y de encontrar los modos
concretos de lograrlo. También nos
llevará a plantear iniciativas,
buscando la colaboración de otros
que hagan presente la perenne
novedad de Cristo en los nuevos
areópagos de la cultura. Y nos
ayudará, si fuera necesario, a
sacudirnos cualquier asomo de
«pesimismo estéril»[20], conscientes
de aquello que decía con frecuencia
san Josemaría: «El mundo nos
espera»[21].



[1] San Josemaría, Forja, n. 1.

[2] San Josemaría, Camino, n. 849.

[3] San Josemaría, El fin sobrenatural
de la Iglesia, n. 2.

[4] Forja, n. 1

[5] San Josemaría, Conversaciones, n.
114

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 3.

[7] Francisco, Enc. Lumen fidei, n. 24.

[8] Ibíd.

[9] Conversaciones, n. 119.

[10] San Juan Pablo II, Ángelus, 4-
III-1979.

[11] Cfr. M. Montero, “La formación
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.



[12] Santo Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] Camino, n. 333.

[14] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[15] San Josemaría, Surco, n. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citado por
Juan de Salisbury, Metalogicon,
compuesto en 1159.

[17] Benedicto XVI, Encuentro con
periodistas, 26-IX-2009.

[18] Algunas referencias en J. L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; y en
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Cfr. Conversaciones, n. 117.

[20] Cfr. Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium, nn. 84-86.



[21] Surco, n. 290.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/muy-

humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-
nuestra-formacion/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es-mx/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es-mx/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es-mx/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/

	Muy humanos, muy divinos (VIII): La batalla de nuestra formación

