
opusdei.org

En la Epifanía del
Señor

El 6 de enero de 1956 san
Josemaría pronunció la homilía
titulada “En la Epifanía del
Señor”, que está publicada en
'Es Cristo que pasa'.

02/01/2026

No hace mucho, he admirado un
relieve en mármol, que representa la
escena de la adoración de los Magos
al Niño Dios. Enmarcando ese
relieve, había otros: cuatro ángeles,
cada uno con un símbolo: una
diadema, el mundo coronado por la



cruz, una espada, un cetro. De esta
manera plástica, utilizando signos
conocidos, se ha ilustrado el
acontecimiento que conmemoramos
hoy: unos hombres sabios —la
tradición dice que eran reyes— se
postran ante un Niño, después de
preguntar en Jerusalén: ¿dónde está
el nacido rey de los judíos?

Yo también, urgido por esa pregunta,
contemplo ahora a Jesús, reclinado en
un pesebre, en un lugar que es sitio
adecuado sólo para las bestias.
¿Dónde está, Señor, tu realeza: la
diadema, la espada, el cetro? Le
pertenecen, y no los quiere; reina
envuelto en pañales. Es un Rey
inerme, que se nos muestra
indefenso: es un niño pequeño.
¿Cómo no recordar aquellas palabras
del Apóstol: se anonadó a sí mismo,
tomando forma de siervo?

Nuestro Señor se encarnó, para
manifestarnos la voluntad del Padre.



Y he aquí que, ya en la cuna, nos
instruye. Jesucristo nos busca —con
una vocación, que es vocación a la
santidad— para consumar, con Él, la
Redención. Considerad su primera
enseñanza: hemos de corredimir no
persiguiendo el triunfo sobre
nuestros prójimos, sino sobre
nosotros mismos. Como Cristo,
necesitamos anonadarnos, sentirnos
servidores de los demás, para
llevarlos a Dios.

¿Dónde está el Rey? ¿No será que
Jesús desea reinar, antes que nada en
el corazón, en tu corazón? Por eso se
hace Niño, porque ¿quién no ama a
una criatura pequeña? ¿Dónde está
el Rey? ¿Dónde está el Cristo, que el
Espíritu Santo procura formar en
nuestra alma? No puede estar en la
soberbia que nos separa de Dios, no
puede estar en la falta de caridad
que nos aísla. Ahí no puede estar
Cristo; ahí el hombre se queda solo.



A los pies de Jesús Niño, en el día de
la Epifanía, ante un Rey sin señales
exteriores de realeza, podéis decirle:
Señor, quita la soberbia de mi vida;
quebranta mi amor propio, este
querer afirmarme yo e imponerme a
los demás. Haz que el fundamento de
mi personalidad sea la identificación
contigo.

El camino de la fe

La meta no es fácil: identificarnos
con Cristo. Pero tampoco es difícil, si
vivimos como el Señor nos ha
enseñado: si acudimos diariamente a
su Palabra, si empapamos nuestra
vida con la realidad sacramental —la
Eucaristía— que Él nos ha dado por
alimento, porque el camino del
cristiano es andador, como recuerda
una antigua canción de mi tierra.
Dios nos ha llamado clara e
inequívocamente. Como los Reyes
Magos, hemos descubierto una



estrella, luz y rumbo, en el cielo del
alma.

Hemos visto su estrella en Oriente y
venimos a adorarle. Es nuestra
misma experiencia. También
nosotros advertimos que, poco a
poco, en el alma se encendía un
nuevo resplandor: el deseo de ser
plenamente cristianos; si me permitís
la expresión, la ansiedad de
tomarnos a Dios en serio. Si cada uno
de vosotros se pusiera ahora a contar
en voz alta el proceso íntimo de su
vocación sobrenatural, los demás
juzgaríamos que todo aquello era
divino. Agradezcamos a Dios Padre, a
Dios Hijo, a Dios Espíritu Santo y a
Santa María, por la que nos vienen
todas las bendiciones del cielo, este
don que, junto con el de la fe, es el
más grande que el Señor puede
conceder a una criatura: el afán bien
determinado de llegar a la plenitud
de la caridad, con el convencimiento
de que también es necesaria —y no



sólo posible— la santidad en medio
de las tareas profesionales, sociales...

Considerad con qué finura nos invita
el Señor. Se expresa con palabras
humanas, como un enamorado: Yo te
he llamado por tu nombre... Tú eres
mío. Dios, que es la hermosura, la
grandeza, la sabiduría, nos anuncia
que somos suyos, que hemos sido
escogidos como término de su amor
infinito. Hace falta una recia vida de
fe para no desvirtuar esta maravilla,
que la Providencia divina pone en
nuestras manos. Fe como la de los
Reyes Magos: la convicción de que ni
el desierto, ni las tempestades, ni la
tranquilidad de los oasis nos
impedirán llegar a la meta del Belén
eterno: la vida definitiva con Dios.

Un camino de fe es un camino de
sacrificio. La vocación cristiana no
nos saca de nuestro sitio, pero exige
que abandonemos todo lo que
estorba al querer de Dios. La luz que



se enciende es sólo el principio;
hemos de seguirla, si deseamos que
esa claridad sea estrella, y luego sol. 
Mientras los Magos estaban en Persia
—escribe San Juan Crisóstomo— no
veían sino una estrella; pero cuando
abandonaron su patria, vieron al
mismo sol de justicia. Se puede decir
que no hubieran continuado viendo la
estrella, si hubiesen permanecido en
su país. Démonos prisa, pues, también
nosotros; y aunque todos nos lo
impidan, corramos a la casa de ese
Niño.

Firmeza en la vocación

Hemos visto su estrella en Oriente y
venimos a adorarle. Al oír esto, el Rey
Herodes se turbó y, con él, toda
Jerusalén. Todavía hoy se repite esta
escena. Ante la grandeza de Dios,
ante la decisión, seriamente humana
y profundamente cristiana, de vivir
de modo coherente con la propia fe,
no faltan personas que se extrañan, y



aun se escandalizan, desconcertadas.
Se diría que no conciben otra
realidad que la que cabe en sus
limitados horizontes terrenos. Ante
los hechos de generosidad, que
perciben en la conducta de otros que
han oído la llamada del Señor,
sonríen con displicencia, se asustan o
—en casos que parecen
verdaderamente patológicos—
concentran todo su esfuerzo en
impedir la santa determinación que
una conciencia ha tomado con la más
plena libertad.

Yo he presenciado, en ocasiones, lo
que podría calificarse como una
movilización general, contra quienes
habían decidido dedicar toda su vida
al servicio de Dios y de los demás
hombres. Hay algunos, que están
persuadidos de que el Señor no
puede escoger a quien quiera sin
pedirles permiso a ellos, para elegir a
otros; y de que el hombre no es capaz
de tener la más plena libertad, para



responder que sí al Amor o para
rechazarlo. La vida sobrenatural de
cada alma es algo secundario, para
los que discurren de esa manera;
piensan que merece prestársele
atención, pero sólo después que
estén satisfechas las pequeñas
comodidades y los egoísmos
humanos. Si así fuera, ¿qué quedaría
del cristianismo? Las palabras de
Jesús, amorosas y a la vez exigentes,
¿son sólo para oírlas, o para oírlas y
ponerlas en práctica? Él dijo: sed
perfectos como vuestro Padre celestial
es perfecto.

Nuestro Señor se dirige a todos los
hombres, para que vengan a su
encuentro, para que sean santos. No
llama sólo a los Reyes Magos, que
eran sabios y poderosos; antes había
enviado a los pastores de Belén, no
ya una estrella, sino uno de sus
ángeles. Pero, pobres o ricos, sabios o
menos sabios, han de fomentar en su



alma la disposición humilde que
permite escuchar la voz de Dios.

Considerad el caso de Herodes: era
un potente de la tierra, y tiene la
oportunidad de servirse de la
colaboración de los sabios: reuniendo
a todos los príncipes de los sacerdotes
y a los escribas del pueblo, les
preguntó dónde había de nacer el
Mesías. Su poder y su ciencia no le
llevan a reconocer a Dios. Para su
corazón empedernido, poder y
ciencia son instrumentos de maldad:
el deseo inútil de aniquilar a Dios, el
desprecio por la vida de un puñado
de niños inocentes.

Sigamos leyendo el santo Evangelio: 
ellos contestaron: en Belén de Judá,
pues así está escrito por el profeta: Y
tú, Belén, tierra de Judá, no eres
ciertamente la más pequeña entre los
príncipes de Judá, porque de ti saldrá
un jefe que apacentará a mi pueblo
Israel. No podemos pasar por alto



estos detalles de misericordia divina:
quien iba a redimir al mundo, nace
en una aldea perdida. Y es que Dios
no hace acepción de personas, como
nos repite insistentemente la
Escritura. No se fija, para invitar a un
alma a una vida de plena coherencia
con la fe, en méritos de fortuna, en
nobleza de familia, en altos grados de
ciencia. La vocación precede a todos
los méritos: la estrella que habían
visto en Oriente les precedía, hasta
que, llegada encima del lugar en que
estaba el Niño, se detuvo.

La vocación es lo primero; Dios nos
ama antes de que sepamos dirigirnos
a Él, y pone en nosotros el amor con
el que podemos corresponderle. La
paternal bondad de Dios nos sale al
encuentro. Nuestro Señor no sólo es
justo, es mucho más: misericordioso.
No espera que vayamos a Él; se
anticipa, con muestras inequívocas
de paternal cariño.



Buen pastor, buen guía

Si la vocación es lo primero, si la
estrella luce de antemano, para
orientarnos en nuestro camino de
amor de Dios, no es lógico dudar
cuando, en alguna ocasión, se nos
oculta. Ocurre en determinados
momentos de nuestra vida interior,
casi siempre por culpa nuestra, lo
que pasó en el viaje de los Reyes
Magos: que la estrella desaparece.
Conocemos ya el resplandor divino
de nuestra vocación, estamos
persuadidos de su carácter
definitivo, pero quizá el polvo que
levantamos al andar —nuestras
miserias— forma una nube opaca,
que impide el paso de la luz.

¿Qué hacer, entonces? Seguir los
pasos de aquellos hombres santos:
preguntar. Herodes se sirvió de la
ciencia para comportarse
injustamente; los Reyes Magos la
utilizan para obrar el bien. Pero los



cristianos no tenemos necesidad de
preguntar a Herodes o a los sabios de
la tierra. Cristo ha dado a su Iglesia la
seguridad de la doctrina, la corriente
de gracia de los Sacramentos; y ha
dispuesto que haya personas para
orientar, para conducir, para traer a
la memoria constantemente el
camino. Disponemos de un tesoro
infinito de ciencia: la Palabra de
Dios, custodiada en la Iglesia; la
gracia de Cristo, que se administra en
los Sacramentos; el testimonio y el
ejemplo de quienes viven rectamente
junto a nosotros, y que han sabido
construir con sus vidas un camino de
fidelidad a Dios.

Permitidme un consejo: si alguna vez
perdéis la claridad de la luz, recurrid
siempre al buen pastor. ¿Quién es el
buen pastor? El que entra por la
puerta de la fidelidad a la doctrina de
la Iglesia; el que no se comporta
como el mercenario que viendo venir
el lobo, desampara las ovejas y huye;



y el lobo las arrebata y dispersa el
rebaño. Mirad que la palabra divina
no es vana; y la insistencia de Cristo
—¿no veis con qué cariño habla de
pastores y de ovejas, del redil y del
rebaño?— es una demostración
práctica de la necesidad de un buen
guía para nuestra alma.

Si no hubiese pastores malos, escribe
San Agustín, Él no habría precisado,
hablando del bueno. ¿Quién es el
mercenario? El que ve el lobo y huye.
El que busca su gloria, no la gloria de
Cristo; el que no se atreve a reprobar
con libertad de espíritu a los
pecadores. El lobo coge una oveja por
el cuello, el diablo induce a un fiel a
cometer adulterio. Y tú, callas, no
repruebas. Tú eres mercenario; has
visto venir al lobo y has huido. Quizá
él diga: no; estoy aquí, no he huido.
No, respondo, has huido porque te has
callado; y has callado, porque has
tenido miedo.



La santidad de la Esposa de Cristo se
ha demostrado siempre —como se
demuestra también hoy— por la
abundancia de buenos pastores. Pero
la fe cristiana, que nos enseña a ser
sencillos, no nos induce a ser
ingenuos. Hay mercenarios que
callan, y hay mercenarios que hablan
palabras que no son de Cristo. Por
eso, si el Señor permite que nos
quedemos a oscuras, incluso en cosas
pequeñas; si sentimos que nuestra fe
no es firme, acudamos al buen
pastor, al que entra por la puerta
ejercitando su derecho, al que, dando
su vida por los demás, quiere ser, en
la palabra y en la conducta, un alma
enamorada: un pecador quizá
también, pero que confía siempre en
el perdón y en la misericordia de
Cristo.

Si vuestra conciencia os reprueba
por alguna falta —aunque no os
parezca grave—, si dudáis, acudid al
Sacramento de la Penitencia. Id al



sacerdote que os atiende, al que sabe
exigir de vosotros fe recia, finura de
alma, verdadera fortaleza cristiana.
En la Iglesia existe la más plena
libertad para confesarse con
cualquier sacerdote, que tenga las
legítimas licencias; pero un cristiano
de vida clara acudirá —¡libremente!
— a aquel que conoce como buen
pastor, que puede ayudarle a
levantar la vista, para volver a ver en
lo alto la estrella del Señor.

Oro, incienso y mirra

Videntes autem stellam gavisi sunt
gaudio magno valde, dice el texto
latino con admirable reiteración: al
descubrir nuevamente la estrella, se
gozaron con un gozo muy grande.
¿Por qué tanta alegría? Porque, los
que no dudaron nunca, reciben del
Señor la prueba de que la estrella no
había desaparecido: dejaron de
contemplarla sensiblemente, pero la
habían conservado siempre en el



alma. Así es la vocación del cristiano:
si no se pierde la fe, si se mantiene la
esperanza en Jesucristo que estará
con nosotros hasta la consumación de
los siglos, la estrella reaparece. Y, al
comprobar una vez más la realidad
de la vocación, nace una mayor
alegría, que aumenta en nosotros la
fe, la esperanza y el amor.

Entrando en la casa, vieron al Niño
con María, su Madre, y, arrodillados,
le adoraron. Nos arrodillamos
también nosotros delante de Jesús,
del Dios escondido en la humanidad:
le repetimos que no queremos volver
la espalda a su divina llamada, que
no nos apartaremos nunca de Él; que
quitaremos de nuestro camino todo
lo que sea un estorbo para la
fidelidad; que deseamos
sinceramente ser dóciles a sus
inspiraciones. Tú, en tu alma, y
también yo —porque hago una
oración íntima, con hondos gritos
silenciosos— estamos contando al



Niño que anhelamos ser tan buenos
cumplidores como aquellos siervos
de la parábola, para que también a
nosotros pueda contestarnos: 
alégrate, siervo bueno y fiel.

Y abriendo sus tesoros le ofrecieron
dones: oro, incienso y mirra.
Detengámonos un poco para
entender este pasaje del Santo
Evangelio. ¿Cómo es posible que
nosotros, que nada somos y nada
valemos, hagamos ofrendas a Dios?
Dice la Escritura: toda dádiva y todo
don perfecto de arriba viene. El
hombre no acierta ni siquiera a
descubrir enteramente la
profundidad y la belleza de los
regalos del Señor: ¡Si tú conocieras el
don de Dios!, responde Jesús a la
mujer samaritana. Jesucristo nos ha
enseñado a esperarlo todo del Padre,
a buscar, antes que nada, el reino de
Dios y su justicia, porque todo lo
demás se nos dará por añadidura, y



bien sabe Él qué es lo que
necesitamos.

En la economía de la salvación,
Nuestro Padre cuida de cada alma
con delicadeza amorosa: cada uno ha
recibido de Dios su propio don, quien
de una manera, quien de otra.
Parecería inútil, por tanto, afanarse
por presentar al Señor algo de lo que
Él tuviera necesidad; desde nuestra
situación de deudores que no tienen
con qué pagar, nuestro dones se
asemejarían a los de la Antigua Ley,
que Dios ya no acepta: Tú no has
querido, ni han sido de tu agrado, los
sacrificios, las ofrendas y los
holocaustos por el pecado, cosas
todas que ofrecen según la Ley.

Pero el Señor sabe que dar es propio
de enamorados, y Él mismo nos
señala lo que desea de nosotros. No
le importan las riquezas, ni los frutos
ni los animales de la tierra, del mar o
del aire, porque todo eso es suyo;



quiere algo íntimo, que hemos de
entregarle con libertad: dame, hijo
mío, tu corazón. ¿Veis? No se
satisface compartiendo: lo quiere
todo. No anda buscando cosas
nuestras, repito: nos quiere a
nosotros mismos. De ahí, y sólo de
ahí, arrancan todos los otros
presentes que podemos ofrecer al
Señor.

Démosle, por tanto, oro: el oro fino
del espíritu de desprendimiento del
dinero y de los medios materiales. No
olvidemos que son cosas buenas, que
vienen de Dios. Pero el Señor ha
dispuesto que los utilicemos, sin
dejar en ellos el corazón, haciéndolos
rendir en provecho de la humanidad.

Los bienes de la tierra no son malos;
se pervierten cuando el hombre los
erige en ídolos y, ante esos ídolos, se
postra; se ennoblecen cuando los
convertimos en instrumentos para el
bien, en una tarea cristiana de



justicia y de caridad. No podemos ir
detrás de los bienes económicos,
como quien va en busca de un tesoro;
nuestro tesoro está aquí, reclinado
en un pesebre; es Cristo y en Él se
han de centrar todos nuestros
amores, porque donde está nuestro
tesoro allí estará también nuestro
corazón.

Ofrecemos incienso: los deseos, que
suben hasta el Señor, de llevar una
vida noble, de la que se desprenda el 
bonus odor Christi, el perfume de
Cristo. Impregnar nuestras palabras
y acciones en el bonus odor, es
sembrar comprensión, amistad. Que
nuestra vida acompañe las vidas de
los demás hombres, para que nadie
se encuentre o se sienta solo. Nuestra
caridad ha de ser también cariño,
calor humano.

Así nos lo enseña Jesucristo. La
Humanidad esperaba desde hacía
siglos la venida del Salvador; los



profetas lo habían anunciado de mil
formas; y hasta en los últimos
rincones de la tierra —aunque
estuviese perdida, por el pecado y
por la ignorancia, gran parte de la
Revelación de Dios a los hombres—
se conservaba el deseo de Dios, el
ansia de ser redimidos.

Llega la plenitud de los tiempos y,
para cumplir esa misión, no aparece
un genio filosófico, como Platón o
Sócrates; no se instala en la tierra un
conquistador poderoso, como
Alejandro. Nace un Infante en Belén.
Es el Redentor del mundo; pero,
antes de hablar, ama con obras. No
trae ninguna fórmula mágica,
porque sabe que la salvación que
ofrece debe pasar por el corazón del
hombre. Sus primeras acciones son
risas, lloros de niño, sueño inerme de
un Dios encarnado: para
enamorarnos, para que lo sepamos
acoger en nuestros brazos.



Nos damos cuenta ahora, una vez
más, de que éste es el cristianismo. Si
el cristiano no ama con obras, ha
fracasado como cristiano, que es
fracasar también como persona. No
puedes pensar en los demás como si
fuesen números o escalones, para
que tú puedas subir; o masa, para ser
exaltada o humillada, adulada o
despreciada, según los casos. Piensa
en los demás —antes que nada, en
los que están a tu lado— como en lo
que son: hijos de Dios, con toda la
dignidad de ese título maravilloso.

Hemos de portarnos como hijos de
Dios con los hijos de Dios: el nuestro
ha de ser un amor sacrificado, diario,
hecho de mil detalles de
comprensión, de sacrificio silencioso,
de entrega que no se nota. Este es el 
bonus odor Christi, el que hacía decir
a los que vivían entre nuestros
primeros hermanos en la fe: ¡Mirad
cómo se aman!



No se trata de un ideal lejano. El
cristiano no es un Tartarín de
Tarascón, empeñado en cazar leones
donde no puede encontrarlos: en los
pasillos de su casa. Quiero hablar
siempre de vida diaria y concreta: de
la santificación del trabajo, de las
relaciones familiares, de la amistad.
Si ahí no somos cristianos, ¿dónde lo
seremos? El buen olor del incienso es
el resultado de una brasa, que quema
sin ostentación una multitud de
granos; el bonus odor Christi se
advierte entre los hombres no por la
llamarada de un fuego de ocasión,
sino por la eficacia de un rescoldo de
virtudes: la justicia, la lealtad, la
fidelidad, la comprensión, la
generosidad, la alegría.

Y, con los Reyes Magos, ofrecemos
también mirra, el sacrificio que no
debe faltar en la vida cristiana. La
mirra nos trae al recuerdo la Pasión
del Señor: en la Cruz le dan a beber
mirra mezclada con vino, y con



mirra ungieron su cuerpo para la
sepultura. Pero no penséis que,
reflexionar sobre la necesidad del
sacrificio y de la mortificación,
signifique añadir una nota de
tristeza a esta fiesta alegre que
celebramos hoy.

Mortificación no es pesimismo, ni
espíritu agrio. La mortificación no
vale nada sin la caridad: por eso
hemos de buscar mortificaciones
que, haciéndonos pasar con señorío
sobre las cosas de la tierra, no
mortifiquen a los que viven con
nosotros. El cristiano no puede ser ni
un verdugo ni un miserable; es un
hombre que sabe amar con obras,
que prueba su amor en la piedra de
toque del dolor.

Pero he de decir, otra vez, que esa
mortificación no consistirá de
ordinario en grandes renuncias, que
tampoco son frecuentes. Estará
compuesta de pequeños



vencimientos: sonreír a quien nos
importuna, negar al cuerpo
caprichos de bienes superfluos,
acostumbrarnos a escuchar a los
demás, hacer rendir el tiempo que
Dios pone a nuestra disposición... Y
tantos detalles más, insignificantes
en apariencia, que surgen sin que los
busquemos —contrariedades,
dificultades, sinsabores—, a lo largo
de cada día.

Sancta Maria, Stella Orientis

Termino, repitiendo unas palabras
del Evangelio de hoy: entrando en la
casa, vieron al Niño con María, su
Madre. Nuestra Señora no se separa
de su Hijo. Los Reyes Magos no son
recibidos por un rey encumbrado en
su trono, sino por un Niño en brazos
de su Madre. Pidamos a la Madre de
Dios, que es nuestra Madre, que nos
prepare el camino que lleva al amor
pleno: Cor Mariæ dulcissimum, iter
para tutum! Su dulce corazón conoce



el sendero más seguro para
encontrar a Cristo.

Los Reyes Magos tuvieron una
estrella; nosotros tenemos a María, 
Stella maris, Stella orientis. Le
decimos hoy: Santa María, Estrella
del mar, Estrella de la mañana,
ayuda a tus hijos. Nuestro celo por
las almas no debe conocer fronteras,
que nadie está excluido del amor de
Cristo. Los Reyes Magos fueron las
primicias de los gentiles; pero,
consumada la Redención, ya no hay
judío o griego, no hay siervo o libre,
no hay varón o hembra —no existe
discriminación de ningún tipo—, 
porque todos sois uno en Cristo Jesús.

Los cristianos no podemos ser
exclusivistas, ni separar o clasificar
las almas; vendrán muchos de Oriente
y de Occidente; en el corazón de
Cristo caben todos. Sus brazos —lo
admiramos de nuevo en el pesebre—
son los de un Niño: pero son los



mismos que se extenderán en la
Cruz, atrayendo a todos los hombres.

Y un último pensamiento para ese
varón justo, Nuestro Padre y Señor
San José, que, en la escena de la
Epifanía, ha pasado, como suele,
inadvertido. Yo lo adivino recogido
en contemplación, protegiendo con
amor al Hijo de Dios que, hecho
hombre, le ha sido confiado a sus
cuidados paternales. Con la
maravillosa delicadeza del que no
vive para sí mismo, el Santo
Patriarca se prodiga en un servicio
tan silencioso como eficaz.

Hemos hablado hoy de vida de
oración y de afán apostólico. ¿Qué
mejor maestro que San José? Si
queréis un consejo que repito
incansablemente desde hace muchos
años, Ite ad Ioseph, acudid a San José:
él os enseñará caminos concretos y
modos humanos y divinos de
acercarnos a Jesús. Y pronto os



atreveréis, como él hizo, a llevar en
brazos, a besar, a vestir, a cuidar a
este Niño Dios que nos ha nacido.
Con el homenaje de su veneración,
los Magos ofrecieron a Jesús oro,
incienso y mirra; José le dio, por
entero, su corazón joven y
enamorado.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/los-reyes-
magos-tuvieron-una-estrella-nosotros-

tenemos-a-maria/ (03/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/los-reyes-magos-tuvieron-una-estrella-nosotros-tenemos-a-maria/
https://opusdei.org/es-mx/article/los-reyes-magos-tuvieron-una-estrella-nosotros-tenemos-a-maria/
https://opusdei.org/es-mx/article/los-reyes-magos-tuvieron-una-estrella-nosotros-tenemos-a-maria/
https://opusdei.org/es-mx/article/los-reyes-magos-tuvieron-una-estrella-nosotros-tenemos-a-maria/

	En la Epifanía del Señor
	El camino de la fe
	Firmeza en la vocación
	Buen pastor, buen guía
	Oro, incienso y mirra
	Sancta Maria, Stella Orientis


