
opusdei.org

“La misericordia de
Dios inspiró su
Obra”

En este estudio de analizan
algunos textos de san Josemaría
sobre la historia del Opus Dei, a
la que llamaba "la historia de
las misericordias de Dios". De
próxima publicación en
Romana, boletín de la
Prelatura.

12/01/2016

Introducción



El título del presente estudio pone en
relación la misericordia de Dios y la
historia del Opus Dei. Dos temas que,
como se ilustra a continuación,
estuvieron entrelazados en el
pensamiento y en la experiencia
fundacional de san Josemaría Escrivá
de Balaguer (la expresión “la
misericordia de Dios inspiró su
Obra” procede de hecho de un escrito
suyo)[1]. El año santo de la
Misericordia, convocado por el Papa
Francisco, ofrece una ocasión
propicia para profundizar en este
engarce.

Es conocida la devoción que san
Josemaría tuvo, desde joven, al Amor
Misericordioso. “Acerca del Amor
Misericordioso –escribía en los
primeros años 30– diré que es una
devoción que me roba el alma”[2].
Como hemos analizado en otro lugar,
las manifestaciones de esta devoción
fueron evolucionando a lo largo de
su vida, pero el tema de la



Misericordia estuvo siempre
presente, incluso, intensificándose al
final de sus días en la tierra[3] Así se
expresaba, por ejemplo, en 1972: “Y
descubrí con más hondura la
misericordia de Dios recientemente;
hace dos o tres años. Entendedme lo
que quiero decir: esa hondura de la
misericordia, que a mí me hace falta
para que el Señor no me tenga en
cuenta tantas faltas de docilidad a su
gracia y tantos errores”[4]

El objetivo de estas páginas no es
volver sobre la devoción de san
Josemaría al Amor Misericordioso, ni
estudiar el tema de la misericordia
de Dios en sus enseñanzas. Lo que
pretendo ahora –como se anticipa en
la explicación del título–, es indagar
en la relación entre la misericordia
de Dios y la misma existencia y vida
del Opus Dei, tal como se nos
presenta en el pensamiento de su
fundador.



Se estudia esta relación a partir de
varios textos en los que san
Josemaría lleva a cabo una lectura,
en clave teológica, de la historia de la
institución por él iniciada y de su
proyección en el futuro: “veo a la
Obra proyectada en los siglos”,
repetía muchas veces[5].

Una lectura de esos textos manifiesta
con claridad que, para san
Josemaría: 1. la historia del Opus Dei
es la historia de las misericordias de
Dios; y 2. el Opus Dei es una
manifestación de la misericordia de
Dios para la humanidad. Estas dos
ideas –interconectadas, pero
distintas– ofrecen la estructura de las
siguientes consideraciones.
Evidentemente, estas reflexiones se
encuadran en la comprensión que
san Josemaría tenía del Opus Dei
como una parte de la Iglesia. Como
escribe Papa Francisco, “la
misericordia es la viga maestra que
sostiene la vida de la Iglesia”[6]



1. La historia del Opus Dei es la
historia de las misericordias de
Dios

San Josemaría, dirigiéndose a sus
hijos espirituales, solía expresarse en
estos términos: “siempre afirmo –es
la pura verdad– que la historia del
Opus Dei habrá que escribirla de
rodillas, porque es la historia de las
misericordias de Dios”[7].
Expresiones similares utilizó, en
diversas ocasiones, tanto de palabra
como por escrito[8]

Para enmarcar adecuadamente estas
expresiones resulta necesario, ante
todo, tener en cuenta que para san
Josemaría toda la historia de los
hombres es el ámbito en el que se
despliega la misericordia de Dios.
“En este canto a las riquezas de la
fe que es la Epístola a los Gálatas,
San Pablo nos dice que el cristiano
debe vivir con la libertad que
Cristo nos ha ganado (cfr. Gal 4, 3).



Ese fue el anuncio de Jesús a los
primeros cristianos, y eso
continuará siendo a lo largo de los
siglos: el anuncio de la liberación
de la miseria y de la angustia. La
historia no está sometida a fuerzas
ciegas ni es el resultado del acaso,
sino que es la manifestación de las
misericordias de Dios Padre. Los
pensamientos de Dios están por
encima de nuestros pensamientos,
dice la Escritura (cfr. Is 55, 8; Rm
11, 33); por eso, confiar en el Señor
quiere decir tener fe a pesar de los
pesares, yendo más allá de las
apariencias. La caridad de Dios –
que nos ama eternamente– está
detrás de cada acontecimiento,
aunque de una manera a veces
oculta para nosotros”[9].

En la línea de lo expuesto por santo
Tomás y recientemente recordado
por el santo padre Francisco, san
Josemaría consideraba, en efecto,
que la misericordia de Dios es la



mayor expresión de su
omnipotencia[10] Conviene recordar,
además, que el fundador del Opus
Dei atribuía la omnipotencia divina
primeramente a Dios Padre creador,
en relación con su particular y viva
experiencia de la filiación divina.

La omnipotencia misericordiosa de
Dios no solo tolera, sino que reclama
la existencia de una libertad real por
parte de los hombres. Libertad que,
en el caso de los santos, llega a su
plenitud a través de una decidida
identificación con la voluntad de
Dios. De este modo, regresamos al
texto con el que se iniciaba este
epígrafe, para retomar el enlace
entre la misericordia de Dios y la
historia del Opus Dei.

“Siempre afirmo –es la pura verdad–
que la historia del Opus Dei habrá
que escribirla de rodillas, porque es
la historia de las misericordias de
Dios. Esto se descubre de modo



particularmente claro en mi vida:
todo lo ha hecho el Señor. Tengo
cincuenta años y sigo cargado de
defectos. En la Obra todo lo ha hecho
Dios; humanamente hablando, ¿qué
había? Sólo buen humor, mucho
amor a Jesucristo y a su Iglesia, y
afán de perseverar ante lo imposible.
El Señor me ha manejado como yo,
de niño, manejaba, a los soldaditos
de plomo: los llevaba por donde
quería, a veces los descabezaba... Así
ha obrado conmigo el Señor: me ha
conducido por las sendas que Él ha
querido, ha permitido que me diesen
buenos trastazos, porque me
convenían”[11].

El texto muestra con claridad que,
para san Josemaría, la afirmación de
que “la historia del Opus Dei es la
historia de las misericordias de Dios”
tiene dos implicaciones principales:
la misericordia de Dios se despliega,
en primer lugar, en su propia
biografía; y en segundo lugar, se



manifiesta en el desarrollo del Opus
Dei. Dos ámbitos estrechamente
relacionados, pero distinguibles.

El fundador del Opus Dei subrayó la
acción de la misericordia de Dios en
su vida poniendo un particular
acento en el modo en el que Dios lo
utilizó como instrumento –“todo lo
ha hecho Dios”–. Así se refleja en la
comparación con el niño que juega
con los soldaditos de plomo, como en
el siguiente texto, en el que san
Josemaría pone de manifiesto la
desproporción entre el instrumento y
la Obra, entre su realidad personal y
la misión encomendada. “Dios
continúa actuando sus misericordias
y poniendo por obra la historia de
sus mirabilia (cfr. Sal 76, 15), de sus
obras admirables. Y sigue fijando sus
ojos en instrumentos
desproporcionados, que
experimentan aquel mismo sagrado
temor y sufren ante la acción del
Espíritu Santo, que es espolón de



acero exigente, porque hasta aquí
lleva Dios, como Maestro, a las almas
sin maestro: baja, si quieres subir;
pierde, si quieres ganar; sufre, si
quieres gozar; muere, si quieres vivir,
dice el místico castellano”[12].

Simultáneamente, san Josemaría
entendía que la principal
manifestación de la misericordia de
Dios en su vida no había sido su
elección como instrumento de las
obras de Dios. Esa manifestación de
la misericordia había sido precedida
por otra aún mayor, que acentuaba
su libertad, evitando toda percepción
puramente instrumental de su
colaboración con la voluntad de Dios.
Para san Josemaría, la gran
manifestación de la misericordia de
Dios en su vida fue que Él le enseñó a
amar “Hijos míos, con la contrición
está el Amor: ninguno de estos
trabajos, ninguna pena me ha hecho
perder el gaudium cum pace, porque
Dios me ha enseñado a amar, y nullo



enim modo sunt onerosi labores
amantium (S. Agustín, De bono
viduitatis, 21, 26); para quien ama, el
trabajo no es nunca carga pesada.
Por esto, lo importante es aprender a
amar, porque in eo quod amatur, aut
non laboratur, aut et labor amatur (S.
Agustín, ibid.): donde hay amor, todo
es felicidad. Y ésta ha sido la gran
misericordia de Dios: que me ha
conducido como a un niño pequeño,
enseñándome a amar. Cuando apenas
era yo adolescente, arrojó el Señor en
mi corazón una semilla encendida en
amor, y esa semilla es hoy, hijas e
hijos míos, un árbol frondoso, de
esbelto tronco, que restaura con su
sombra a una legión de almas”[13].

La conjunción entre libertad e
identificación con la voluntad de
Dios es una dimensión de la vida de
san Josemaría que el cardenal
Ratzinger resaltó y expresó
sintéticamente con las palabras
“dejar obrar a Dios”: “Siempre me ha



llamado la atención el sentido que
Josemaría Escrivá daba al nombre
Opus Dei; una interpretación que
podríamos llamar biográfica y que
permite entender al fundador en su
fisonomía espiritual. Escrivá sabía
que debía fundar algo, y a la vez
estaba convencido de que ese algo no
era obra suya: él no había inventado
nada: sencillamente el Señor se
había servido de él y, en
consecuencia, aquello no era su obra,
sino la Obra de Dios. Él era
solamente un instrumento a través
del cual Dios había actuado”[14].

Estas palabras del cardenal Ratzinger
nos permiten pasar desde la
dimensión biográfica, en la que
contemplábamos el primer campo de
expresión de la misericordia de Dios
en la vida de san Josemaría, al
segundo ámbito indicado
anteriormente: el origen y desarrollo
del Opus Dei como historia de las
misericordias de Dios. Acudamos



además a unas palabras suyas,
escritas al cumplirse siete años de la
fundación de la Obra: “Desde aquel 2
de octubre de 1928, ¡cuántas
misericordias del Señor! Hoy lloré
mucho. Ahora que todo va muy bien,
es cuando me encuentro flojo y como
sin fortaleza. ¡Qué claramente se
conoce que todo lo has hecho y lo
haces tú, Dios mío!”[15]

Son numerosos los textos en los que
san Josemaría se refiere a las
misericordias de Dios que “jalonan”
la historia del Opus Dei, o que han
precedido y acompañado sus
“pasos”. Sirvan dos a modo de
ejemplo. Uno tomado de su
predicación: “El recuerdo de las
grandes misericordias de Dios que
jalonan la historia de nuestra
Obra”[16]. El segundo, de uno de sus
escritos: “Quiero abriros mi corazón,
en esta fiesta del Apóstol de las
gentes, para que os llenéis de
agradecimiento, al considerar cómo



nos ha ido conduciendo el Señor por
este camino nuevo que ha dispuesto
con el Opus Dei. Toda la historia de la
Obra es una historia de las
misericordias de Dios. Ni en esta
carta, ni en muchos documentos que
os escribiera, podría agotar el relato
de estas providencias de la bondad
de Dios, que han precedido y
acompañado siempre los pasos de la
Obra”[17].

Intentar enumerar, por tanto, los
momentos en los que san Josemaría
descubrió la misericordia de Dios en
el devenir de su tarea fundacional,
sería una empresa imposible para los
límites de estas páginas. En todo
caso, y como ilustración de lo
anteriormente expuesto, se puede
hacer referencia a dos facetas de la
historia del Opus Dei: su
consolidación y expansión y, por otro
lado, las incomprensiones sufridas.
Porque, paradójicamente, san
Josemaría unía con frecuencia estas



dos dimensiones de la historia del
Opus Dei, precisamente, desde la
perspectiva de la misericordia.

He aquí dos textos al respecto. De
nuevo, comenzamos eligiendo uno
de su predicación: “Y ahora podría
seguir hablando de ¡tantas cosas!: de
las misericordias de Dios, porque
estos cuarenta y siete años han sido
la historia de las misericordias del
Señor. ¡Cuánta labor, cuánta
extensión, cuántas almas y en todas
partes del mundo! Jesús ha esparcido
la semilla apretándola entre sus
manos sangrantes, y hemos ido con
deshonra, con difamaciones, con
calumnias y con cariño: porque
nunca nos ha faltado el cariño de los
buenos en todos los sitios. Por la
parte que os toca, os doy las gracias;
hermanos e hijos míos: gracias,
muchas gracias”[18]. Y otro de sus
escritos: “Luego han venido, de vez
en cuando, pequeñas oleadas de
cieno sobre nosotros: la misericordia



del Señor, que cuida amorosamente
de su Obra, ha querido que esas
campañas de difamación nos
llenaran de fecundidad. ¡Cuánto bien
nos han hecho! Así la Obra y su
espíritu y sus métodos de apostolado
–toda la doctrina– han quedado no
más o menos dibujados, sino
esculpidos”[19].

Para san Josemaría, la consecuencia
de lo expuesto era que la historia del
Opus Dei debía ser escrita y leída “de
rodillas”. De nuevo, tanto sus
escritos, como su predicación nos
ofrecen ejemplos de esta expresión.
El primero que vamos a citar alude al
momento en el que se trate de
escribir esa historia. “Con estas
Cartas que vengo escribiéndoos, no
pretendo hacer la historia interna de
la Obra, que se escribirá
oportunamente, y que –como he
dicho alguna vez– habrá de hacerse
de rodillas, porque es la historia de
las misericordias del Señor. Pero sí



quiero exponer algunos puntos de
carácter jurídico y teológico, y hacer
algunas consideraciones
relacionadas con nuestra historia,
que habrán de seros de
provecho”[20]. El segundo, en la
misma línea, data de sus últimos
años sobre la tierra: “Los que se
dediquen a escribir la historia
interna de la Obra, tendrán que
hacerlo de rodillas, porque es la
historia de las misericordias de
Dios”[21]. El tercero habla más bien
de la lectura de esa historia, tal y
como él mismo la ha contado en
cuanto fundador: “Algunas cosas yo
las tenía que escribir, porque me lo
mandaba mi confesor; otras, las he
escrito yo en conciencia, y aquí están
cuantas me pedían. Leedlas sin
curiosidad, pero de rodillas, porque
es la historia de las misericordias de
Dios: la historia interna de la Obra
¡es increíble! Es imposible, es haber
hecho un imposible. Ahora todo
parece fácil. ¡Un imposible!”[22].



No habrá pasado desapercibido al
lector el hecho de que el fundador
del Opus Dei, en los tres textos que se
acaban de proponer, al referirse a la
historia del Opus Dei, utiliza la
expresión “la historia interna de la
Obra” Pienso que es relevante para
nuestro tema intentar entender el
significado que san Josemaría daba a
esa expresión. Me limitaré a
proponer una interpretación que, sin
duda, hay que considerar
provisional.

Cabría pensar que para san
Josemaría, la “historia interna de la
Obra” se identifica con la auténtica
historia del Opus Dei, que a su vez se
identifica con lo que Dios “ha
puesto”; recuérdese el “todo lo ha
hecho Dios” y expresiones similares,
que aparecen en los textos arriba
recogidos. San Josemaría fue testigo
privilegiado –en sentido estricto
cabría incluso decir que fue testigo
único– de esa “historia interna de la



Obra”, que él vivió y transmitió luego
al Opus Dei, al entregarle, en su
conjunto, lo que habitualmente se
designa como carisma propio o
espíritu del Opus Dei. Es decir, la
“historia interna de la Obra” sería el
resultado del proceso de decantación
que el fundador llevó a cabo, a lo
largo de su vida, para ir dando forma
y encarnando con fidelidad en
instituciones, normas y costumbres,
modos apostólicos y estilos de vida,
la luz que recibió el 2 de octubre de
1928 y otras sucesivas. La
misericordia de Dios se habría
manifestado en la utilización de un
instrumento “inepto y sordo”, como
en ocasiones se definía a sí mismo,
para hacer su Obra. Dios “escribe con
la pata de una mesa”, o “escribe
derecho con renglones torcidos”, son
expresiones del fundador que se
pueden leer en este contexto. La
“historia interna de la Obra” sería, en
suma, la historia de la acción de Dios



en san Josemaría y, a través de él, en
el constituirse del Opus Dei.

Desde otra perspectiva, se podría
decir que la “historia interna de la
Obra” se distingue en la mente de su
fundador de lo que podríamos
calificar, en lenguaje académico, una
“historia del Opus Dei”, en la que
entran las consecuencias de las
acciones puramente humanas de sus
integrantes, también las limitaciones,
los errores y las infidelidades. Es
decir, también lo que no puede
entrar en el “todo lo ha hecho Dios”,
o, dicho de otro modo, la debilidad e
incluso la infidelidad en cuanto tales
y no en cuanto transformadas por la
misericordia divina y convertidas en
instrumento de esa misericordia.
Obviamente, para alcanzar la
perspectiva “interna” es necesaria
una lectura teológica de los
acontecimientos, que es la que lleva a
cabo san Josemaría. No sería
suficiente una aproximación



“simplemente” histórica. Al mismo
tiempo, conviene destacar que
estamos hablando de dos historias
distintas, pero no contrapuestas. Es
más, deberían ser dos historias
compatibles; pues se trata, en
realidad, de dos aproximaciones a
una misma realidad sobrenatural y
humana. Haciendo una analogía, que
me parece pertinente al caso, se
podría pensar en el historiador de la
Iglesia que debe integrar en su relato
tanto la santidad, que proviene de lo
que “Dios pone” en su Iglesia a través
de la fidelidad de los santos –de todo
cristiano en cuanto que santo–, como
los límites que también los cristianos
introducen a través de sus
imperfecciones e infidelidades. Al fin
y al cabo, hablar de hacer historia
del Opus Dei, en el sentido
académico de la expresión, es hablar
de hacer Historia de la Iglesia, con
todas sus posibilidades y sus
límites[23].



En cualquier caso, con
independencia de la cuestión
suscitada, pienso que los textos
recogidos en las páginas anteriores
muestran con claridad la hondura
con que san Josemaría consideró el
origen y la maduración del Opus Dei
como una “historia de las
misericordias de Dios”. Una
misericordia que se manifestó en su
propia vida, en su tarea como
fundador, en el surgir del Opus Dei,
en los rasgos de su espíritu, en su
consolidación y extensión, e incluso
en las incomprensiones que
acompañaron ese proceso.

Al mismo tiempo, habría que añadir
que las consideraciones de san
Josemaría sobre la relación entre el
Opus Dei y la misericordia de Dios no
se limitan a esta dimensión, que
podríamos llamar historia del
hacerse del Opus Dei. En la mente de
san Josemaría, el Opus Dei, que nace
y madura por misericordia de Dios,



se convierte, a su vez y de modo
inseparable, en instrumento para
hacer presente en el mundo, entre
los hombres, esa misma
misericordia. Ocupémonos ahora de
este punto.

2. El Opus Dei como instrumento
de la misericordia de Dios en la
historia de los hombres

Los textos propuestos hasta el
momento permiten intuir que para
san Josemaría la misericordia de
Dios no se ha expresado solo en las
bondades que jalonan la historia del
Opus Dei desde su inicio y en su
desarrollo: “cómo nos ha ido
conduciendo el Señor por este
camino nuevo que ha dispuesto con
el Opus Dei”. Para san Josemaría, la
misericordia de Dios se manifiesta
también, y en un sentido aun más
fuerte, cuando ve el Opus Dei en la
Iglesia, cumpliendo la misión en el
mundo a la que Dios lo convoca.



Como ya quedó apuntado, la
misericordia de Dios, que alcanza su
ápice en la redención, es una
manifestación de la potencia divina
mayor que la creación originaria. Lo
que no es nada, o menos que nada –
el hombre en su condición
pecadora–, se convierte en
instrumento de redención (1 Co 1,
27-28).

Además, para el fundador del Opus
Dei, la misericordia de Dios se
manifiesta no solo en la posibilidad
de convertirse en instrumento de
redención, sino también en la
llamada a llevar a cabo esa misión,
precisamente en medio del mundo.
Ilustramos estas afirmaciones con
dos textos de san Josemaría.

En el primero, san Josemaría se
dirige de modo específico a los fieles
del Opus Dei, para recordarles que
deben saberse, en virtud de la gracia,
receptores de la misericordia, y vivir



de acuerdo con ese don, pues solo así
podrán ser instrumentos de
misericordia, mediante una labor
llevada a cabo con responsabilidad y
con un delicado respeto a la libertad
de todos los hombres. “Todos los
días, hijos queridísimos, deben
presenciar nuestro afán por cumplir
la misión divina que, por su
misericordia, nos ha encomendado el
Señor. El corazón del Señor es
corazón de misericordia, que se
compadece de los hombres y se
acerca a ellos. Nuestra entrega, al
servicio de las almas, es una
manifestación de esa misericordia
del Señor, no sólo hacia nosotros,
sino hacia la humanidad toda.
Porque nos ha llamado a
santificarnos en la vida corriente,
diaria; y a que enseñemos a los
demás –providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1 P 5, 2),
prudentemente, sin coacción;
espontáneamente, según la voluntad
de Dios– el camino para santificarse



cada uno en su estado, en medio del
mundo”[24].

En el segundo texto, san Josemaría
habla de “nosotros, los cristianos”,
reforzando la idea de que los
miembros del Opus Dei son
“cristianos corrientes”, exponiendo
la misión del bautizado en la
santificación del mundo desde
dentro. “Quiere el Señor que seamos
nosotros, los cristianos –porque
tenemos la responsabilidad
sobrenatural de cooperar con el
poder de Dios, ya que Él así lo ha
dispuesto en su misericordia
infinita–, quienes procuremos
restablecer el orden quebrantado y
devolver a las estructuras
temporales, en todas las naciones, su
función natural de instrumento para
el progreso de la humanidad, y su
función sobrenatural de medio para
llegar a Dios, para la Redención: venit
enim Filius hominis –y nosotros
hemos de seguir los vestigios del



Señor– salvare quod perierat (Mt 18,
11); Jesús vino para salvar a todos los
hombres. Siendo Él la vida, la verdad
y el camino (cfr. Jn 14, 6), quería
enseñar el camino, la verdad y la
vida a todos los hombres, en todos
los tiempos”[25].

San Josemaría descubría la
misericordia de Dios también en
otros rasgos del espíritu del Opus
Dei. Así por ejemplo, en lo que cabría
denominar el “estilo” de la formación
en la Obra, que desarrolla su acción
formativa en un contexto de
fraternidad y de familia: “Jesús va
detrás de la oveja descaminada con
una palabra de cariño y de consuelo,
con una indicación clara de tus
Directores, con el afecto de tus
hermanos, con una corrección llena
de sentido sobrenatural y humano,
con una lectura que remueve...”[26].
O en el modo en el que ese espíritu
armoniza lo divino y lo humano:
“Debéis estar muy agradecidos a



Dios, porque nos ha dado esta
espiritualidad tan sincera y
sencillamente sobrenatural, y a la
vez tan humana, tan cerca de los
nobles quehaceres terrenos. Es
gracia muy especial –luz de Dios, os
decía–, que por su misericordia
hemos recibido, y que con humilde
fidelidad hemos de transmitir a otras
muchas almas”[27].

Para terminar esta breve
caracterización de la misión y de la
vida del Opus Dei, desde la
perspectiva de la misericordia,
conviene hacer referencia a la
confesión, sacramento de la
misericordia por excelencia. El
sacramento de la reconciliación
ocupa, en la predicación de san
Josemaría, un lugar prominente. La
misericordia es, aquí, la expresión
del amor de un Padre que ama
infinitamente a sus hijos y que les
perdona siempre cuando acuden a Él
con humildad (expresada en la



contrición). Tanto el espíritu como la
pastoral del Opus Dei están imbuidos
de este convencimiento. Así lo reflejó
san Juan Pablo II, en diversas
ocasiones, al referirse al carisma de
la confesión que él advertía en el
Opus Dei: “La próxima canonización
de Juan Pablo II me recuerda –
escribía Mons. Echevarría hace
poco– con cuánta frecuencia este
santo Pontífice comentaba que los
fieles de la Prelatura del Opus Dei
han recibido el carisma de la
Confesión: una gracia especial de
Dios para acercar a muchas almas a
este tribunal de misericordia y de
perdón, y así recuperar la alegría
cristiana”[28]

Los textos de san Josemaría que
podrían ilustrar este rasgo del
espíritu y la praxis pastoral del Opus
Dei son muy numerosos.
Proponemos solamente uno, dirigido
a un grupo de fieles del Opus Dei que
se disponían a recibir la ordenación



sacerdotal. “Os vais a ordenar, hijos
míos, para administrar los
Sacramentos y para predicar la
Palabra de Dios. Especialmente el
Sacramento de la Penitencia ha de
ser para vosotros pasión dominante:
habréis de dedicar muchas horas a
administrarlo en el confesonario,
mediante la confesión auricular,
urgidos en vuestra caridad por el
amor misericordioso de Jesús,
reproduciendo en vosotros de este
modo la imagen divina del Buen
Pastor, que busca una a una las
ovejas”[29].

En suma, para san Josemaría, el Opus
Dei será instrumento de la
misericordia de Dios para con los
hombres, en la medida en que sus
fieles acojan la misericordia de Dios
y transmitan con “humilde
fidelidad”, mediante sus propias
vidas, lo que han recibido.

Conclusión



La reflexión llevada a cabo sobre los
textos de san Josemaría en torno a la
historia del Opus Dei, recogidos en
las páginas precedentes, pone de
manifiesto que la percepción de la
misericordia divina estuvo muy
presente, no solo en su vida personal,
sino en la lectura que como fundador
llevó a cabo del nacimiento,
maduración y expansión de la Obra.
Parece claro que la misericordia de
Dios y la existencia del Opus Dei en
la Iglesia se funden en el
pensamiento de su fundador y que
esta fusión ofrece una clave de
lectura fecunda para aproximarse a
su historia.

La historia del Opus Dei como
historia de las misericordias de Dios
y el Opus Dei como instrumento de la
misericordia de Dios en la historia de
los hombres son dos líneas que
estructuran ese pensamiento de san
Josemaría. El engarce entre
misericordia de Dios e historia del



Opus Dei –y análogamente, historia
de la Iglesia– se podría sintetizar del
siguiente modo. A nivel personal, la
máxima expresión de la misericordia
de Dios es que Él ama y enseña a
amar. El hecho de que el fiel del
Opus Dei –y todo cristiano– haya sido
convertido en instrumento de
corredención, a pesar de las
personales limitaciones, es también
manifestación de la misericordia, así
como el hecho de ser llamado a
llevar a cabo esta misión en medio
del mundo. Ser hijo de la Iglesia y ser
llamado a esa concreción de la
vivencia cristiana que es la llamada
al Opus Dei es ser receptor de la
misericordia de Dios, y, a la vez, ser
constituido en instrumento para
difundir misericordia en el mundo,
viviendo en ese mundo.

La misericordia de Dios es, por tanto,
no solo una importante dimensión en
la experiencia espiritual de san
Josemaría, sino una realidad que se



presenta en su pensamiento como la
razón de ser del Opus Dei en su
conjunto y, a fin de cuentas, de la
Iglesia en cuanto tal

Federico M. Requena

Instituto Histórico San Josemaría
Escrivá de Balaguer

[1] Cfr. Carta 25-I-1961, 12, AGP, serie
A.3, 94-2-2.

[2] Apuntes íntimos, n. 510, 25-
XII-1931, cit. en Camino, edición
crítico-histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Madrid 2002, pp. 804-805.

[3] Cfr. Federico M. Requena, “San
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
devoción al Amor Misericordioso
(1927-1935)”, Studia et Documenta, 3
(2009), pp. 139-174. Sobre esa
devoción al Amor Misericordioso,



cfr. Idem., Católicos, devociones y
sociedad durante la dictadura de
Primo de Rivera y la Segunda
República. La Obra del Amor
Misericordioso en España
(1922-1936), Madrid 2008.

[4] Notas de una reunión familiar,
19-XI-72, en volúmenes de
“Catequesis” 1972/2, p. 480, AGP,
Biblioteca P04.

[5] Carta 16-VII-1933, nn. 3 y 26,
citada en Andrés Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei, vol. III,
Madrid 2002, p. 229-230.

[6] Papa Francisco, Misericordiae
Vultus, n. 10.

[7] Notas de una meditación, 11-
IV-1952, AGP, serie A.4.

[8] Cfr. por ejemplo: Carta 14-II-1944,
4, AGP, serie A.3, 92-2-2; Carta 25-
I-1961, 1, AGP, serie A.3, 94-2-2 y
notas de una reunión familiar, 9-



II-1975, en volúmenes de
“Catequesis”, 1975/3, p. 142, AGP,
Biblioteca, P04.

[9] Artículo “Las riquezas de la fe”,
Diario ABC, Madrid, 1-XI-1969, en
José Antonio Loarte (ed), Por las
sendas de la fe, Madrid 2013, pp.
31-32.

[10] Cfr. Papa Francisco, 
Misericordiae Vultus, n. 6.

[11] Notas de una meditación, 11-
IV-1952, AGP, serie A.4.

[12] Carta 6-V-1945, 5, AGP, serie A.3,
94-4-2.

[13] Carta 25-I-1961, 3, AGP, serie A.3,
94-2-2. La cursiva es nuestra.

[14] Joseph Ratzinger, “Dejar obrar a
Dios”, Diario ABC, 6 de octubre de
2002.

[15]Apuntes íntimos, n. 1283, citado
en Andrés Vázquez de Prada, El



Fundador del Opus Dei, tomo I,
Madrid 1997, pp. 557-558.

[16] Notas de una meditación, 15-
I-1959, AGP, serie A.4.

[17] Carta 25-I-1961, 1, AGP, serie A.3,
94-2-2.

[18] Notas de una reunión familiar,
26-VI-1974, en volúmenes de
“Catequesis”, 1974/1, p. 684, AGP,
Biblioteca, P04.

[19] Carta 14-IX-1951, 7, AGP, serie A.
3, 93-3-2.

[20] Carta 14-II-1944, 4, AGP, serie A.
3, 92-2-2.

[21]Notas de una reunión familiar, 9-
II-1975, en volúmenes de
“Catequesis”, 1975/3, p. 142, AGP,
Biblioteca, P04.

[22]Notas de una reunión familiar, 1-
VI-1974, AGP, serie A.4.



[23] He tenido ocasión de abordar
esta cuestión, con la colaboración de
José Luis González Gullón, aunque
desde una perspectiva distinta, en
“Escribir la historia del Opus Dei.
Algunas consideraciones
historiográficas”, en Luis Martínez
Ferrer (ed.), Venti secoli di
storiografia ecclesiastica. Bilancio e
prospettive, Roma 2010, pp. 413-425.

[24] Carta 24-III-1930, 1, AGP, serie A.
3, 91-1-3.

[25] Carta 30-IV-1946, 19, AGP, serie
A.3, 92-5-2.

[26] Notas de una meditación, 15-
I-1959, AGP, serie A.4.

[27] Carta 11-III-1940, 17, AGP, serie
A.3, 91-6-2.

[28] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 1-IV-2014, https://
opusdei.org/es-py/document/carta-
del-pre...

https://opusdei.org/es-py/document/carta-del-prelado-abril-2014/
https://opusdei.org/es-py/document/carta-del-prelado-abril-2014/
https://opusdei.org/es-py/document/carta-del-prelado-abril-2014/


[29] Carta 10-VI-1971, 5, AGP, serie A.
3, 95-2-1.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/la-
misericordia-de-dios-inspiro-su-obra/

(16/12/2025)

https://opusdei.org/es-mx/article/la-misericordia-de-dios-inspiro-su-obra/
https://opusdei.org/es-mx/article/la-misericordia-de-dios-inspiro-su-obra/
https://opusdei.org/es-mx/article/la-misericordia-de-dios-inspiro-su-obra/

	“La misericordia de Dios inspiró su Obra”

