
opusdei.org

La humildad, fuente
de alegría

La humildad es una nota
distintiva básica, uno de los
cimientos de la auténtica vida
cristiana, porque es la “morada
de la caridad”. Ofrecemos un
texto espiritual sobre esta
virtud.

21/01/2018

A Dios nadie le ha visto jamás [1],
afirma la Sagrada Escritura. Mientras
vivimos en esta tierra, no tenemos un
conocimiento inmediato de la
esencia divina; entre Dios y el



hombre hay una distancia infinita, y
sólo Él, adecuándose a la condición
del ser humano, ha podido
franquearla por medio de su
revelación. Dios se ha manifestado a
los hombres en la creación, en la
historia de Israel, en las palabras que
dirige a través de los profetas, y,
finalmente, en su propio Hijo, que es
la revelación última, completa y
definitiva; la epifanía misma de Dios:
el que me ha visto a mí ha visto al
Padre [2].

¡Un Dios que se hace hombre! Es
para sorprenderse. Un Dios que, en
Cristo, ve y se deja ver, oye y se deja
oír, toca y se deja tocar; que se abaja
a la condición humana y se vale de
los sentidos para hacernos entender
la llamada a la intimidad de su amor,
a la santidad. El asombro ante la
Encarnación del Verbo mueve a
contemplar con veneración las
acciones, gestos y palabras de Jesús.
Cuando así se hace, se descubre que



todo en la vida de Cristo, desde su
nacimiento hasta la muerte en la
Cruz, está empapado de humildad,
pues siendo de condición divina, no
consideró como presa codiciable el
ser igual a Dios, sino que se
anonadó a sí mismo tomando la
forma de siervo, hecho semejante
a los hombres; y, mostrándose
igual que los demás hombres, se
humilló a sí mismo haciéndose
obediente hasta la muerte, y
muerte de cruz [3].

La humildad, morada de la caridad

El mensaje de amor de Dios nos ha
llegado a través del abajamiento del
Hijo. La humildad es una nota
distintiva básica, uno de los
cimientos de la auténtica vida
cristiana, porque es la morada de la
caridad. San Agustín afirma: «Si me
preguntáis qué es lo más esencial en
la religión y en la disciplina de
Jesucristo, os responderé: lo primero



es la humildad, lo segundo, la
humildad, y lo tercero, la
humildad»[4]. En la humildad del
Verbo encarnado, además de
mostrarse la hondura del amor de
Dios por nosotros, se nos enseña el
camino real que conduce a la
plenitud de ese amor.

La vida cristiana consiste en la
identificación con Cristo: sólo en la
medida en que nos unimos a Él
somos introducidos en la comunión
con el Dios viviente, fuente de toda
caridad, y nos hacemos capaces de
amar a los demás hombres con su
mismo amor [5]. Ser humilde como
lo fue Cristo significa servir a todos,
muriendo al hombre viejo, a las
tendencias que el pecado original
desordenó en nuestra naturaleza.
Por eso, el cristiano entiende que "las
humillaciones, llevadas por amor,
son sabrosas y dulces, son una
bendición de Dios" [6]. Quien así las
recibe, se abre a toda la riqueza de la



vida sobrenatural y puede exclamar
con San Pablo: perdí todas las
cosas, y las considero como basura
con tal de ganar a Cristo y vivir en
él [7].

Las causas del desasosiego

En contraste con el profundo gozo
interior que proviene de la
humildad, la soberbia no produce
sino inquietud e insatisfacción. La
soberbia lleva a orientar las cosas
hacia el propio yo, y a analizar
cuanto sucede desde una perspectiva
exclusivamente subjetiva: si una cosa
agrada o no, si supone una ventaja o
requiere esfuerzo...; y no considera si
se trata de algo bueno en sí mismo o
para los demás. Ese egocentrismo
lleva a juzgar que los otros actúan y
piensan según las categorías que uno
tiene, y a moverse con la pretensión,
más o menos explícita, de que deben
comportarse como se desea. Así se
explica que un hombre soberbio sea



víctima de frecuentes enfados
cuando considera que no se le tiene
suficientemente en cuenta, o que se
entristezca al advertir los propios
errores o las mejores cualidades de
los demás.

Cuando uno se deja llevar por la
soberbia, aunque trate de buscar su
propia complacencia, siempre
alberga un punto de desasosiego.
¿Qué le falta para ser feliz? Nada,
porque lo tiene todo; y todo, porque
ha perdido de vista lo fundamental:
su capacidad para darse al otro. Su
comportamiento ha forjado un modo
de ser que le dificulta hallar la
verdadera felicidad. Así lo advertía el
fundador del Opus Dei: "si alguna vez
lo pasáis mal, y os dais cuenta de que
el alma se llena de inquietud, es que
estáis pendientes de vosotros mismos
(...). Si tú, mi hijo, te centras en ti
mismo, no sólo tomas un mal
camino, sino que, además, perderás
la felicidad cristiana en esta vida" [8].



La soberbia es siempre un eco de
aquella primera rebelión con la que
el hombre trató de suplantar a Dios,
y cuya consecuencia fue la pérdida
de la amistad con el Creador y de la
armonía consigo mismo. El individuo
orgulloso confía tanto en sus
potencialidades, que llega a olvidar
su naturaleza necesitada de
redención. Por eso, no sólo la
enfermedad física, sino incluso la
inevitable experiencia de los límites,
defectos y miserias, le desconcierta e
incluso le puede llegar a desesperar.
Vive apegado de tal modo a sus
propios gustos y opiniones, que no
consigue apreciar ni valorar
positivamente una visión distinta a la
suya. Por eso, no logra resolver sus
conflictos interiores y está sujeto a
reiteradas discrepancias con los
demás. Esta dificultad de someterse a
otras voluntades le conduce a no
aceptar tampoco el querer de Dios:
fácilmente se convencerá de que no
es posible que Dios le pida aquello



que él no desea, y puede suceder que
hasta la misma conciencia de ser una
criatura dependiente de Dios se
convierta para él en objeto de
resentimiento.

La fuerza de la atracción de la
humildad

Para la persona humilde, en cambio,
confrontarse con la gloria de Dios es
causa de alegría, más aún, el único
motivo de verdadero júbilo. Es cierto
que, al ponerse delante de Él,
descubre su finitud y su pequeñez;
pero su condición de criatura, lejos
de ser ocasión de tristeza o
desesperanza, es fuente de íntimo
gozo. La humildad es una luz que
hace descubrir al hombre la
grandeza de su propia identidad,
como ser personal capaz de dialogar
con el Creador, y aceptar su
dependencia de Él con completa
libertad.



El alma de la persona humilde
experimenta la mayor plenitud
interior cuando advierte que el Ser
absoluto es un Dios personal de
magnificencia infinita, que nos ha
creado, nos mantiene en la existencia
y se nos revela con un rostro
humano en Jesucristo. Conocer la
generosidad divina, su
condescendencia para con sus
criaturas, lleva a quien es humilde a
disfrutar contemplando la belleza de
las cosas creadas, en las que
descubre un reflejo del amor de Dios;
y le mueve al deseo de compartir con
los demás ese permanente
deslumbramiento.

Las reacciones del soberbio y del
humilde son también muy distintas
ante la llamada de Dios. El soberbio
se esconde en una actitud de falsa
modestia, alegando que tiene pocos
méritos, porque no desea renunciar
al mundo que ha construido para sí;
la persona humilde, en cambio, no se



detiene a juzgar si es demasiado poca
cosa para alcanzar la santidad. Le
basta percibir la invitación a entrar
en comunión con Dios para aceptarla
con alegría, por mucho que le
desconcierte.

Quienes –como es el caso de los
santos– luchan por ser
verdaderamente humildes,
adquieren una personalidad que
atrae a los demás. Con su
comportamiento habitual consiguen
crear en torno a sí un remanso de
paz y de alegría, porque reconocen el
valor de los otros. Los aprecian
verdaderamente y, por eso, en su
conversación, en la vida en familia o
en el trato con colegas y amigos,
saben comprender y disculpar; les
mueve el interés de ayudar y
convivir con todos: son capaces de
reconocer lo que deben a quienes les
rodean, sin pretender ni reclamar
derechos. A su lado, en definitiva, se
palpa el amor de Dios que anima sus



vidas: uno se encuentra en
confianza, no se siente juzgado, sino
querido.

Recomenzar a aprender a ser
humildes

Con frecuencia la causa del agobio o
del pesimismo, que a veces nos
invaden, no está en la pequeñez
humana o en el esfuerzo que
debemos realizar ante una
determinada tarea, sino en ver las
cosas con una perspectiva demasiado
centrada en el yo. "¿Por qué nos
entristecemos los hombres?",
preguntaba San Josemaría. Y
respondía: "porque la vida en la
tierra no se desarrolla como nosotros
personalmente esperábamos, porque
surgen obstáculos que impiden o
dificultan seguir adelante en la
satisfacción de lo que
pretendemos" [9].

Se puede probar cierta sensación de
tristeza ante las dificultades propias



o ajenas; ante algunos defectos que
se perciben con más rigor que en el
pasado o que se creían superados;
ante la imposibilidad de alcanzar
objetivos profesionales o apostólicos,
perseguidos con ilusión y esfuerzo
durante mucho tiempo. También se
puede experimentar la rebeldía de
no querer aceptar algunos
acontecimientos o circunstancias que
contrarían y hacen sufrir. Siempre,
pero especialmente en tales
momentos, resulta necesario, como
aconsejaba don Álvaro en una de sus
cartas, que renovemos el propósito
de recomenzar a aprender a ser
humildes [10]: pidiendo al Señor la
humildad, su humildad, y acudiendo
a la Virgen para que nos enseñe y
nos dé fuerza. Este es el sentido de
las palabras del Señor: venid a mí
todos los fatigados y agobiados, y
yo os aliviaré. Llevad mi yugo
sobre vosotros y aprended de mí
que soy manso y humilde de
corazón, y encontraréis descanso



para vuestras almas: porque mi
yugo es suave y mi carga es ligera
[11]. Por eso cada día el alma
enamorada aprende a ser humilde
en la oración: “La oración es la
humildad del hombre que reconoce
su profunda miseria y la grandeza de
Dios, a quien se dirige y adora, de
manera que todo lo espera de Él y
nada de sí mismo" [12]. Sólo se
recupera la paz cuando, en lugar de
razonar y reflexionar en nuestro
interior sobre lo que nos pasa,
procuramos dejar de lado esas
preocupaciones y volvemos a Cristo.

"Alma, calma" [13]. Estas palabras,
que tanto gustaban al Fundador,
sintetizan todo un programa de vida
por el que el alma, contando con la
gracia divina, se enfrenta con ardor y
prudencia a cualquier dificultad.
Cuando se vive así, se cumple lo que
enseñaba San Josemaría: "todas
aquellas contradicciones que tantas
veces nos han hecho sufrir, no han



sido causa de que perdiésemos en
ningún momento la alegría ni la paz,
porque hemos podido experimentar
cómo el Señor saca dulzura –miel
sabrosa– de las rocas áridas de la
dificultad: de petra, melle
saturavit eos (Ps 80, 17)" [14].

Nuestra Madre Santa María nos hace
presente la necesidad de ser
humildes, para vivir cerca de Dios.
Ella es modelo de alegría,
precisamente porque también lo es
de humildad: proclama mi alma las
grandezas del Señor, y se alegra mi
espíritu en Dios mi Salvador:
porque ha puesto los ojos en la
humildad de su esclava [15].

1. 1 Jn 4, 12.

2. Jn 14, 9.

3. Flp 2, 6-8.



4. San Agustín, Epist. 118, 22.

5. Cfr. Rom 5, 5.

6. San Josemaría, Apuntes tomados
de una meditación, 25-XII-1973.

7. Flp 3, 8-9.

8. San Josemaría, Apuntes tomados
de una meditación, 25-XII-1972.

9. San Josemaría, Amigos de Dios, n.
108.

10. Mons. Álvaro del Portillo, Carta 1-
V-1990.

11. Mt 11, 28-30.

12. San Josemaría, Surco, n. 259.

13. San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 9-XI-1972.

14. San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 4.

15. Lc 1, 46-48.



© Fuentes: Documentos, octubre de
2006

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/la-humildad-
fuente-de-alegria/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/la-humildad-fuente-de-alegria/
https://opusdei.org/es-mx/article/la-humildad-fuente-de-alegria/
https://opusdei.org/es-mx/article/la-humildad-fuente-de-alegria/

	La humildad, fuente de alegría

