
opusdei.org

«La esperanza
cristiana, arraigada
en Dios, es nuestra
ancla»

El Papa Francisco analizó otra
de las enfermedades sociales
agravadas por la pandemia: la
brecha entre clases sociales.
Explicó que esta desigualdad es
cada vez mayor debido a una
economía enferma que
prescinde de los valores
humanos fundamentales. Por
eso, animó a aprovechar esta
crisis para cambiar este sistema
de injusticia social y maltrato al
medio ambiente.



26/08/2020

Queridos hermanos y hermanas:

Ante de la pandemia y sus
consecuencias sociales, muchos
corren el riesgo de perder la
esperanza. En este tiempo de
incertidumbre y de angustia, invito a
todos a acoger el don de la esperanza
que viene de Cristo. Él nos ayuda a
navegar en las aguas turbulentas de
la enfermedad, de la muerte y de la
injusticia, que no tienen la última
palabra sobre nuestro destino final.

La pandemia ha puesto de relieve y
agravado problemas sociales, sobre
todo la desigualdad. Algunos pueden
trabajar desde casa, mientras que
para muchos otros esto es imposible.
Ciertos niños, a pesar de las
dificultades, pueden seguir
recibiendo una educación escolar,



mientras que para muchísimos otros
esta se ha interrumpido
bruscamente. Algunas naciones
poderosas pueden emitir moneda
para afrontar la emergencia,
mientras que para otras esto
significaría hipotecar el futuro.

Estos síntomas de desigualdad
revelan una enfermedad social; es un
virus que viene de una economía
enferma. Tenemos que decirlo
sencillamente: la economía está
enferma. Se ha enfermado. Es el
fruto de un crecimiento económico
injusto —esta es la enfermedad: el
fruto de un crecimiento económico
injusto— que prescinde de los
valores humanos fundamentales. En
el mundo de hoy, unos pocos muy
ricos poseen más que todo el resto de
la humanidad. Repito esto porque
nos hará pensar: pocos muy ricos, un
grupito, poseen más que todo el resto
de la humanidad. Esto es estadística



pura. ¡Es una injusticia que clama al
cielo!

Al mismo tiempo, este modelo
económico es indiferente a los daños
infligidos a la casa común. No cuida
de la casa común. Estamos cerca de
superar muchos de los límites de
nuestro maravilloso planeta, con
consecuencias graves e irreversibles:
de la pérdida de biodiversidad y del
cambio climático hasta el aumento
del nivel de los mares y a la
destrucción de los bosques
tropicales. La desigualdad social y el
degrado ambiental van de la mano y
tienen la misma raíz (cfr. Enc. 
Laudato si’, 101): la del pecado de
querer poseer, de querer dominar a
los hermanos y las hermanas, de
querer poseer y dominar la
naturaleza y al mismo Dios. Pero este
no es el diseño de la creación.

«Al comienzo Dios confió la tierra y
sus recursos a la administración

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#101


común de la humanidad para que
tuviera cuidado de ellos» (Catecismo
de la Iglesia Católica, 2402). Dios nos
ha pedido dominar la tierra en su
nombre (cfr. Gen 1, 28), cultivándola
y cuidándola como un jardín, el
jardín de todos (cfr. Gen 2,15).
«Mientras “labrar” significa cultivar,
arar o trabajar [...], “cuidar” significa
proteger, custodiar, preservar» (LS,
67). Pero cuidado con no interpretar
esto como carta blanca para hacer de
la tierra lo que uno quiere. No. Existe
«una relación de reciprocidad
responsable» (ibid.) entre nosotros y
la naturaleza. Una relación de
reciprocidad responsable entre
nosotros y la naturaleza. Recibimos
de la creación y damos a nuestra vez.
«Cada comunidad puede tomar de la
bondad de la tierra lo que necesita
para su supervivencia, pero también
tiene el deber de protegerla» (ibid.).
Ambas partes.

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#I%20El%20destino%20universal%20y%20la%20propiedad%20privada%20de%20los%20bienes
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#I%20El%20destino%20universal%20y%20la%20propiedad%20privada%20de%20los%20bienes
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67


De hecho, la tierra «nos precede y
nos ha sido dada» (ibid.), ha sido
dada por Dios «a toda la
humanidad» (CIC, 2402). Y por tanto
es nuestro deber hacer que sus frutos
lleguen a todos, no solo a algunos. Y
este es un elemento clave de nuestra
relación con los bienes terrenos.
Como recordaban los padres del
Concilio Vaticano II «el hombre, al
usarlos, no debe tener las cosas
exteriores que legítimamente posee
como exclusivamente suyas, sino
también como comunes, en el
sentido de que no le aprovechen a él
solamente, sino también a los
demás» (Const. past. Gaudium et spes,
69). De hecho, «la propiedad de un
bien hace de su dueño un
administrador de la providencia para
hacerlo fructificar y comunicar sus
beneficios a otros» (CIC, 2404).
Nosotros somos administradores de
los bienes, no dueños.
Administradores. “Sí, pero el bien es
mío”. Es verdad, es tuyo, pero para

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#I%20El%20destino%20universal%20y%20la%20propiedad%20privada%20de%20los%20bienes
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#I%20El%20destino%20universal%20y%20la%20propiedad%20privada%20de%20los%20bienes


administrarlo, no para tenerlo
egoístamente para ti.

Para asegurar que lo que poseemos
lleve valor a la comunidad, «la 
autoridad política tiene el derecho y
el deber de regular en función del
bien común el ejercicio legítimo del
derecho de propiedad» (ibid., 2406)
[1]. La «subordinación de la
propiedad privada al destino
universal de los bienes [...] es una
“regla de oro” del comportamiento
social y el primer principio de todo el
ordenamiento ético-social» (LS, 93)
[2].

Las propiedades, el dinero son
instrumentos que pueden servir a la
misión. Pero los transformamos
fácilmente en fines, individuales o
colectivos. Y cuando esto sucede, se
socavan los valores humanos
esenciales. El homo sapiens se
deforma y se convierte en una
especie de homo œconomicus —en un

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html#I%20El%20destino%20universal%20y%20la%20propiedad%20privada%20de%20los%20bienes
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93


sentido peor— individualista,
calculador y dominador. Nos
olvidamos de que, siendo creados a
imagen y semejanza de Dios, somos
seres sociales, creativos y solidarios,
con una inmensa capacidad de amar.
Nos olvidamos a menudo de esto. De
hecho, somos los seres más
cooperativos entre todas las especies,
y florecemos en comunidad, como se
ve bien en la experiencia de los
santos[3]. Hay un dicho español que
me ha inspirado esta frase, y dice así:
florecemos en racimo como los
santos. Florecemos en comunidad
como se ve en la experiencia de los
santos.

Cuando la obsesión por poseer y
dominar excluye a millones de
personas de los bienes primarios;
cuando la desigualdad económica y
tecnológica es tal que lacera el tejido
social; y cuando la dependencia de
un progreso material ilimitado
amenaza la casa común, entonces no



podemos quedarnos mirando. No,
esto es desolador. ¡No podemos
quedarnos mirando! Con la mirada
fija en Jesús (cfr. Heb 12, 2) y con la
certeza de que su amor obra
mediante la comunidad de sus
discípulos, debemos actuar todos
juntos, en la esperanza de generar
algo diferente y mejor. La esperanza
cristiana, enraizada en Dios, es
nuestra ancla. Ella sostiene la
voluntad de compartir, reforzando
nuestra misión como discípulos de
Cristo, que ha compartido todo con
nosotros.

Y esto lo entendieron las primeras
comunidades cristianas, que como
nosotros vivieron tiempos difíciles.
Conscientes de formar un solo
corazón y una sola alma, ponían
todos sus bienes en común,
testimoniando la gracia abundante
de Cristo sobre ellos (cfr. Hch 4,
32-35). Nosotros estamos viviendo
una crisis. La pandemia nos ha



puesto a todos en crisis. Pero
recordad: de una crisis no se puede
salir iguales, o salimos mejores, o
salimos peores. Esta es nuestra
opción. Después de la crisis,
¿seguiremos con este sistema
económico de injusticia social y de
desprecio por el cuidado del
ambiente, de la creación, de la casa
común? Pensémoslo. Que las
comunidades cristianas del siglo XXI
puedan recuperar esta realidad —el
cuidado de la creación y la justicia
social: van juntas—, dando así
testimonio de la Resurrección del
Señor. Si cuidamos los bienes que el
Creador nos dona, si ponemos en
común lo que poseemos de forma
que a nadie le falte, entonces
realmente podremos inspirar
esperanza para regenerar un mundo
más sano y más justo.

Y para finalizar, pensemos en los
niños. Leed las estadísticas: cuántos
niños, hoy, mueren de hambre por



una no buena distribución de las
riquezas, por un sistema económico
como he dicho antes; y cuántos
niños, hoy, no tienen derecho a la
escuela, por el mismo motivo. Que
esta imagen, de los niños necesitados
por hambre y por falta de educación,
nos ayude a entender que después de
esta crisis debemos salir mejores.
Gracias.

[1] cfr. GS, 71; S. Juan Pablo II, Cart.
enc.Sollicitudo rei socialis, 42; Cart.
enc.Centesimus annus, 40.48).

[2] cfr. S. Juan Pablo II, Cart.
enc.Laborem exercens, 19.

[3] “Florecemos en racimo, como los
santos”: expresión común en lengua
española.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html


Saludos

Saludo cordialmente a los fieles de
lengua española. En estos momentos
de pandemia que aflige al mundo
entero, los animo a acoger el don de
la esperanza que viene de Dios.
Cristo, Señor de la Historia, nos
ayuda a navegar por las tumultuosas
aguas que nos toca atravesar, de la
enfermedad, de la muerte, de la
injusticia, y a navegar siempre con la
mirada fija en Él. Que Dios los
bendiga.

Algunos recursos relacionados con
la catequesis del papa Francisco

• Libro electrónico: Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia.

• ¿Qué es el bien común?

• La imaginación de la caridad

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/que-es-el-bien-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/la-imaginacion-de-la-caridad-iniciativas-catolicos/


• Catequesis anteriores

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/justicia-social-
brecha-clases-sociales/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/tag/justicia-social/
https://opusdei.org/es-mx/article/justicia-social-brecha-clases-sociales/
https://opusdei.org/es-mx/article/justicia-social-brecha-clases-sociales/
https://opusdei.org/es-mx/article/justicia-social-brecha-clases-sociales/

	«La esperanza cristiana, arraigada en Dios, es nuestra ancla»

