
opusdei.org

Mensaje para la IX
Jornada Mundial de
los Pobres (2025)

Este año, la Jornada se
celebrará en el marco del
Jubileo de los Pobres, que
tendrá lugar del 14 al 16 de
noviembre en Roma. En el
mensaje de este año, el papa
León XIV nos recuerda que los
pobres están en el corazón de la
vida y misión de la Iglesia,
porque en ellos Dios nos llama
a vivir el Evangelio con
esperanza y solidaridad.



10/11/2025

Tú, Señor, eres mi esperanza
(cfr Sal 71,5)

1. «Tú, Señor, eres mi esperanza» (Sal
71,5). Estas palabras brotan de un
corazón oprimido por graves
dificultades: «Me hiciste pasar por
muchas angustias» (v. 20), dice el
salmista. A pesar de ello, su alma
está abierta y confiada, porque
permanece firme en la fe, que
reconoce el apoyo de Dios y lo
proclama: «Tú eres mi Roca y mi
fortaleza» (v. 3). De ahí nace la
confianza indefectible de que la
esperanza en Él no defrauda: «Yo me
refugio en ti, Señor, ¡que nunca tenga
que avergonzarme!» (v. 1).

En medio de las pruebas de la vida,
la esperanza se anima con la certeza
firme y alentadora del amor de Dios,



derramado en los corazones por el
Espíritu Santo. Por eso no defrauda
(cf. Rm 5,5), y san Pablo puede
escribir a Timoteo: «Nosotros nos
fatigamos y luchamos porque hemos
puesto nuestra esperanza en el Dios
viviente» (1Tm 4,10). El Dios viviente
es, de hecho, el «Dios de la
esperanza» (Rm 15,13), que, en
Cristo, mediante su muerte y
resurrección, se ha convertido en
«nuestra esperanza» (1Tm 1,1). No
podemos olvidar que hemos sido
salvados en esta esperanza, en la que
necesitamos permanecer enraizados.

2. El pobre puede convertirse en
testigo de una esperanza fuerte y
fiable, precisamente porque la
profesa en una condición de vida
precaria, marcada por privaciones,
fragilidad y marginación. No confía
en las seguridades del poder o del
tener; al contrario, las sufre y con
frecuencia es víctima de ellas. Su
esperanza sólo puede reposar en otro



lugar. Reconociendo que Dios es
nuestra primera y única esperanza,
nosotros también realizamos el paso
de las esperanzas efímeras a la 
esperanza duradera. Frente al deseo
de tener a Dios como compañero de
camino, las riquezas se relativizan,
porque se descubre el verdadero
tesoro del que realmente tenemos
necesidad. Resuenan claras y fuertes
las palabras con las que el Señor
Jesús exhortaba a sus discípulos: «No
acumulen tesoros en la tierra, donde
la polilla y la herrumbre los
consumen, y los ladrones perforan
las paredes y los roban. Acumulen,
en cambio, tesoros en el cielo, donde
no hay polilla ni herrumbre que los
consuma, ni ladrones que perforen y
roben» (Mt 6,19-20).

3. La pobreza más grave es no
conocer a Dios. Así nos lo recordaba
el Papa Francisco cuando en 
Evangelii gaudium escribía: «La peor
discriminación que sufren los pobres

https://www.vatican.va/content/francesco/es.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


es la falta de atención espiritual. La
inmensa mayoría de los pobres tiene
una especial apertura a la fe;
necesitan a Dios y no podemos dejar
de ofrecerles su amistad, su
bendición, su Palabra, la celebración
de los Sacramentos y la propuesta de
un camino de crecimiento y de
maduración en la fe» (n. 200). Aquí
se manifiesta una conciencia
fundamental y totalmente original
sobre cómo encontrar en Dios el
propio tesoro. Insiste, en efecto, el
apóstol Juan: «El que dice: “Amo a
Dios”, y no ama a su hermano, es un
mentiroso. ¿Cómo puede amar a
Dios, a quien no ve, el que no ama a
su hermano, a quien ve?» (1 Jn 4,20).

Es una regla de la fe y un secreto de
la esperanza que todos los bienes de
esta tierra, las realidades materiales,
los placeres del mundo, el bienestar
económico, aunque importantes, no
bastan para hacer feliz al corazón.
Las riquezas muchas veces engañan

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios


y conducen a situaciones dramáticas
de pobreza, la más grave de todas es
pensar que no necesitamos a Dios y
que podemos llevar adelante la
propia vida independientemente de
Él. Vuelven a la mente las palabras
de san Agustín: «Sea Dios toda tu
presunción: siéntete indigente de Él,
y así serás de Él colmado. Todo lo que
poseas sin Él, te causará un mayor
vacío.» (Enarr. in Ps. 85,3).

4. La esperanza cristiana, a la que
remite la Palabra de Dios, es certeza
en el camino de la vida, porque no
depende de la fuerza humana sino de
la promesa de Dios, que es siempre
fiel. Por eso, los cristianos desde los
orígenes quisieron identificar la
esperanza con el símbolo del ancla,
que da estabilidad y seguridad. La
esperanza cristiana es como un ancla
que fija nuestro corazón en la
promesa del Señor Jesús, quien nos
ha salvado con su muerte y
resurrección y que volverá de nuevo



en medio de nosotros. Esta esperanza
sigue señalando como verdadero
horizonte de vida el «cielo nuevo» y
la «tierra nueva» (2 P 3,13) donde la
existencia de todas las criaturas
encontrará su sentido auténtico, pues
nuestra verdadera patria está en el
cielo (cf. Flp 3,20).

La ciudad de Dios, en consecuencia,
nos compromete con las ciudades de
los hombres. Estas deben, desde
ahora, comenzar a parecerse a ella.
La esperanza, sostenida por el amor
de Dios derramado en nuestros
corazones por medio del Espíritu
Santo (cf. Rm 5,5 transforma el
corazón humano en tierra fértil,
donde puede brotar la caridad para
la vida del mundo. La Tradición de la
Iglesia reafirma constantemente esta
circularidad entre las tres virtudes
teologales: fe, esperanza y caridad.
La esperanza nace de la fe, que la
alimenta y sostiene, sobre el
fundamento de la caridad, que es



madre de todas las virtudes. Y de la
caridad tenemos necesidad hoy,
ahora. No es una promesa, sino una
realidad a la que miramos con
alegría y responsabilidad: nos
compromete, orientando nuestras
decisiones al bien común. Quien
carece de caridad no solo carece de
fe y esperanza, sino que quita
esperanza a su prójimo.

5. La invitación bíblica a la
esperanza conlleva, por tanto, el
deber de asumir responsabilidades
coherentes en la historia, sin
dilaciones. La caridad, en efecto,
«representa el mayor mandamiento
social» (Catecismo de la Iglesia
Católica, 1889). La pobreza tiene
causas estructurales que deben ser
afrontadas y eliminadas. Mientras
esto sucede, todos estamos llamados
a crear nuevos signos de esperanza
que testimonien la caridad cristiana,
como lo hicieron muchos santos y
santas de todas las épocas. Los

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c2a1_sp.html#II%20La%20conversi%C3%B3n%20y%20la%20sociedad
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s1c2a1_sp.html#II%20La%20conversi%C3%B3n%20y%20la%20sociedad


hospitales y las escuelas, por
ejemplo, son instituciones creadas
para expresar la acogida hacia los
más débiles y marginados. Hoy
deberían formar parte ya de las
políticas públicas de todo país, pero
las guerras y desigualdades con
frecuencia lo impiden. Cada vez más,
los signos de esperanza son hoy las
casas-familia, las comunidades para
menores, los centros de escucha y
acogida, los comedores para los
pobres, los albergues, las escuelas
populares: cuántos signos, a menudo
escondidos, a los que quizás no
prestamos atención y, sin embargo,
tan importantes para sacudirnos de
la indiferencia y motivar el
compromiso en las distintas formas
de voluntariado.

Los pobres no son una distracción
para la Iglesia, sino los hermanos y
hermanas más amados, porque cada
uno de ellos, con su existencia, e
incluso con sus palabras y la



sabiduría que poseen, nos provoca a
tocar con las manos la verdad del
Evangelio. Por eso, la Jornada
Mundial de los Pobres quiere
recordar a nuestras comunidades
que los pobres están en el centro de
toda la acción pastoral. No solo de su
dimensión caritativa, sino también
de lo que la Iglesia celebra y anuncia.
Dios ha asumido su pobreza para
enriquecernos a través de sus voces,
sus historias, sus rostros. Toda forma
de pobreza, sin excluir ninguna, es
un llamado a vivir concretamente el
Evangelio y a ofrecer signos eficaces
de esperanza.

6. Esta es la invitación que nos llega
de la celebración del Jubileo. No es
casualidad que la Jornada Mundial de
los Pobres se celebre hacia el final de
este año de gracia. Cuando se cierre
la Puerta Santa, tendremos que
custodiar y transmitir los dones
divinos que han sido derramados en
nuestras manos a lo largo de todo un



año de oración, conversión y
testimonio. Los pobres no son objetos
de nuestra pastoral, sino sujetos
creativos que nos estimulan a
encontrar siempre formas nuevas de
vivir el Evangelio hoy. Ante la
sucesión de nuevas oleadas de
empobrecimiento, existe el riesgo de
acostumbrarse y resignarse. Todos
los días nos encontramos con
personas pobres o empobrecidas y, a
veces, puede suceder que seamos
nosotros mismos los que tengamos
menos, los que perdamos lo que
antes nos parecía seguro: una
vivienda, comida adecuada para el
día, acceso a la atención médica, un
buen nivel de educación e
información, libertad religiosa y de
expresión.

Al promover el bien común, nuestra
responsabilidad social se basa en el
gesto creador de Dios, que a todos da
los bienes de la tierra; y al igual que
estos, también los frutos del trabajo



del hombre deben ser accesibles de
manera equitativa. Ayudar al pobre
es, en efecto, una cuestión de justicia,
antes que de caridad. Como observa
San Agustín: «Das pan al hambriento,
pero sería mejor que nadie sintiese
hambre y no tuvieses a nadie a quien
dar. Vistes al desnudo, pero ¡ojalá
todos estuviesen vestidos y no
hubiese necesidad de vestir a
nadie!» (Homilías sobre la primera
carta de san Juan a los partos, VIII, 5).

Espero, por tanto, que este Año
Jubilar pueda impulsar el desarrollo
de políticas para combatir antiguas y
nuevas formas de pobreza, además
de nuevas iniciativas de apoyo y
ayuda a los más pobres entre los
pobres. El trabajo, la educación, la
vivienda y la salud son las
condiciones para una seguridad que
nunca se logrará con las armas. Estoy
contento por las iniciativas ya
existentes y por el compromiso que
cada día asumen a nivel



internacional un gran número de
hombres y mujeres de buena
voluntad.

Confiemos en María Santísima,
Consuelo de los afligidos, y con ella
entonemos un canto de esperanza
haciendo nuestras las palabras del Te
Deum: «In Te, Domine, speravi, non
confundar in aeternum —En ti, Señor,
confié, no me veré defraudado para
siempre».

Vaticano, 13 de junio de 2025,
memoria de San Antonio de Padua,
Patrono de los Pobres

LEÓN PP. XIV

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/jornada-
mundial-pobres-2025/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/jornada-mundial-pobres-2025/
https://opusdei.org/es-mx/article/jornada-mundial-pobres-2025/
https://opusdei.org/es-mx/article/jornada-mundial-pobres-2025/

	Mensaje para la IX Jornada Mundial de los Pobres (2025)
	Tú, Señor, eres mi esperanza (cfr Sal 71,5)


