
opusdei.org

Homilía de
Benedicto XVI en la
Vigilia Pascual

Pronunciada por el Santo Padre
en la basílica de San Pedro, en
la Misa que ocupa desde el
Sábado Santo por la noche
hasta las primeras horas del
Domingo de Resurrección.

08/04/2007

Queridos hermanos y hermanas:

Desde los tiempos más antiguos la
liturgia del día de Pascua empieza
con las palabras: Resurrexi et adhuc



tecum sum - he resucitado y siempre
estoy contigo; tú has puesto sobre mí
tu mano. La liturgia ve en ello las
primeras palabras del Hijo dirigidas
al Padre después de su resurrección,
después de volver de la noche de la
muerte al mundo de los vivientes. La
mano del Padre lo ha sostenido
también en esta noche, y así Él ha
podido levantarse, resucitar.

Esas palabras están tomadas del
Salmo 138, en el cual tienen
inicialmente un sentido diferente.
Este Salmo es un canto de asombro
por la omnipotencia y la
omnipresencia de Dios; un canto de
confianza en aquel Dios que nunca
nos deja caer de sus manos. Y sus
manos son manos buenas. El
suplicante imagina un viaje a través
del universo, ¿qué le sucederá? “Si
escalo el cielo, allá estás tú; si me
acuesto en el abismo, allí te
encuentro. Si vuelo hasta el margen
de la aurora, si emigro hasta el



confín del mar, allí me alcanzará tu
izquierda, me agarrará tu derecha. Si
digo: «Que al menos la tiniebla me
encubra…», ni la tiniebla es oscura
para ti, la noche es clara como el
día” (Sal 138 [139],8-12).

En el día de Pascua la Iglesia nos
anuncia: Jesucristo ha realizado por
nosotros este viaje a través del
universo. En la Carta a los Efesios
leemos que Él había bajado a lo
profundo de la tierra y que Aquél
que bajó es el mismo que subió por
encima de los cielos para llenar el
universo (cf. 4, 9s). Así se ha hecho
realidad la visión del Salmo. En la
oscuridad impenetrable de la muerte
Él entró como luz; la noche se hizo
luminosa como el día, y las tinieblas
se volvieron luz. Por esto la Iglesia
puede considerar justamente la
palabra de agradecimiento y
confianza como palabra del
Resucitado dirigida al Padre: “Sí, he
hecho el viaje hasta lo más profundo



de la tierra, hasta el abismo de la
muerte y he llevado la luz; y ahora he
resucitado y estoy agarrado para
siempre de tus manos”. Pero estas
palabras del Resucitado al Padre se
han convertido también en las
palabras que el Señor nos dirige: “He
resucitado y ahora estoy siempre
contigo”, dice a cada uno de
nosotros. Mi mano te sostiene.
Dondequiera que tu caigas, caerás en
mis manos. Estoy presente incluso a
las puertas de la muerte. Donde
nadie ya no puede acompañarte y
donde tú no puedes llevar nada, allí
te espero yo y para ti transformo las
tinieblas en luz.

Estas palabras del Salmo, leídas
como coloquio del Resucitado con
nosotros, son al mismo tiempo una
explicación de lo que sucede en el
Bautismo. En efecto, el Bautismo es
más que un baño o una purificación.
Es más que la entrada en una
comunidad. Es un nuevo nacimiento.



Un nuevo inicio de la vida. El
fragmento de la Carta a los Romanos,
que hemos escuchado ahora, dice
con palabras misteriosas que en el
Bautismo hemos sido como
“incorporados” en la muerte de
Cristo. En el Bautismo nos
entregamos a Cristo; Él nos toma
consigo, para que ya no vivamos
para nosotros mismos, sino gracias a
Él, con Él y en Él; para que vivamos
con Él y así para los demás. En el
Bautismo nos abandonamos nosotros
mismos, depositamos nuestra vida en
sus manos, de modo que podamos
decir con san Pablo: “Vivo yo, pero
no soy yo, es Cristo quien vive en
mí”. Si nos entregamos de este modo,
aceptando una especie de muerte de
nuestro yo, entonces eso significa
también que el confín entre muerte y
vida se hace permeable. Tanto antes
como después de la muerte estamos
con Cristo y por esto, desde aquel
momento en adelante, la muerte ya
no es un verdadero confín. Pablo nos



lo dice de un modo muy claro en su 
Carta a los Filipenses: “Para mí la
vida es Cristo. Si puedo estar junto a
Él (es decir, si muero) es una
ganancia. Pero si quedo en esta vida,
todavía puedo llevar fruto. Así me
encuentro en este dilema: partir - es
decir, ser ejecutado - y estar con
Cristo, sería lo mejor; pero,
quedarme en esta vida es más
necesario para vosotros” (cf. 1,21ss).
A un lado y otro del confín de la
muerte él está con Cristo; ya no hay
una verdadera diferencia. Pero sí, es
verdad: “Sobre los hombros y de
frente tú me llevas. Siempre estoy en
tus manos”. A los Romanos escribió
Pablo: “Ninguno… vive para sí
mismo y ninguno muere por sí
mismo… Si vivimos, ... si morimos,...
somos del Señor” (14,7s).

Queridos catecúmenos que vais a ser
bautizados, ésta es la novedad del
Bautismo: nuestra vida pertenece a
Cristo, ya no más a nosotros mismos.



Pero precisamente por esto ya no
estamos solos ni siquiera en la
muerte, sino que estamos con Aquél
que vive siempre. En el Bautismo,
junto con Cristo, ya hemos hecho el
viaje cósmico hasta las
profundidades de la muerte.
Acompañados por Él, más aún,
acogidos por Él en su amor, somos
liberados del miedo. Él nos abraza y
nos lleva, dondequiera que vayamos.
Él que es la Vida misma.

Volvamos de nuevo a la noche del
Sábado Santo. En el Credo decimos
respecto al camino de Cristo:
“Descendió a los infiernos”. ¿Qué
ocurrió entonces? Ya que no
conocemos el mundo de la muerte,
sólo podemos figurarnos este proceso
de la superación de la muerte a
través de imágenes que siempre
resultan poco apropiadas. Sin
embargo, con toda su insuficiencia,
ellas nos ayudan a entender algo del
misterio. La liturgia aplica las



palabras del Salmo 23 [24] a la
bajada de Jesús en la noche de la
muerte: “¡Portones!, alzad los
dinteles, que se alcen las antiguas
compuertas!” Las puertas de la
muerte están cerradas, nadie puede
volver atrás desde allí. No hay una
llave para estas puertas de hierro.
Cristo, en cambio, tiene esta llave. Su
Cruz abre las puertas de la muerte,
las puertas irrevocables. Éstas ahora
ya no son insuperables. Su Cruz, la
radicalidad de su amor es la llave
que abre estas puertas. El amor de
Cristo que, siendo Dios, se ha hecho
hombre para poder morir; este amor
tiene la fuerza para abrir las puertas.
Este amor es más fuerte que la
muerte. Los iconos pascuales de la
Iglesia oriental muestran como Cristo
entra en el mundo de los muertos. Su
vestido es luz, porque Dios es luz. “La
noche es clara como el día, las
tinieblas son como luz” (cf. Sal 138
[139],12). Jesús que entra en el
mundo de los muertos lleva los



estigmas: sus heridas, sus
padecimientos se han convertido en
fuerza, son amor que vence la
muerte. Él encuentra a Adán y a
todos los hombres que esperan en la
noche de la muerte. A la vista de
ellos parece como si se oyera la
súplica de Jonás: “Desde el vientre
del infierno pedí auxilio, y escuchó
mi clamor” (Jon 2,3). El Hijo de Dios
en la encarnación se ha hecho una
sola cosa con el ser humano, con
Adán. Pero sólo en aquel momento,
en el que realiza aquel acto extremo
de amor descendiendo a la noche de
la muerte, Él lleva a cabo el camino
de la encarnación. A través de su
muerte Él toma de la mano a Adán, a
todos los hombres que esperan y los
lleva a la luz.

Ahora, sin embargo, se puede
preguntar: ¿Pero qué significa esta
imagen? ¿Qué novedad ocurrió
realmente allí por medio de Cristo?
El alma del hombre, precisamente, es



de por sí inmortal desde la creación,
¿qué novedad ha traído Cristo? Sí, el
alma es inmortal, porque el hombre
está de modo singular en la memoria
y en el amor de Dios, incluso después
de su caída. Pero su fuerza no basta
para elevarse hacia Dios. No tenemos
alas que podrían llevarnos hasta
aquella altura. Y sin embargo, nada
puede satisfacer eternamente al
hombre si no el estar con Dios. Una
eternidad sin esta unión con Dios
sería una condena. El hombre no
logra llegar arriba, pero anhela ir
hacia arriba: “Desde el vientre del
infierno te pido auxilio...”. Sólo Cristo
resucitado puede llevarnos hacia
arriba, hasta la unión con Dios, hasta
donde no pueden llegar nuestras
fuerzas. Él carga verdaderamente la
oveja extraviada sobre sus hombros
y la lleva a casa. Nosotros vivimos
agarrados a su Cuerpo, y en
comunión con su Cuerpo llegamos
hasta el corazón de Dios. Y sólo así se



vence la muerte, somos liberados y
nuestra vida es esperanza.

Éste es el júbilo de la Vigilia Pascual:
nosotros somos liberados. Por medio
de la resurrección de Jesús el amor
se ha revelado más fuerte que la
muerte, más fuerte que el mal. El
amor lo ha hecho descender y, al
mismo tiempo, es la fuerza con la
que Él asciende. La fuerza por medio
de la cual nos lleva consigo. Unidos
con su amor, llevados sobre las alas
del amor, como personas que aman,
bajamos con Él a las tinieblas del
mundo, sabiendo que precisamente
así subimos también con Él. Pidamos,
pues, en esta noche: Señor,
demuestra también hoy que el amor
es más fuerte que el odio. Que es más
fuerte que la muerte. Baja también
en las noches y a los infiernos de
nuestro tiempo moderno y toma de
la mano a los que esperan. ¡Llévalos
a la luz! ¡Estate también conmigo en
mis noches oscuras y llévame fuera!



¡Ayúdame, ayúdanos a bajar contigo
a la oscuridad de quienes esperan,
que claman hacia ti desde el vientre
del infierno! ¡Ayúdanos a llevarles tu
luz! ¡Ayúdanos a llegar al “sí” del
amor, que nos hace bajar y
precisamente así subir c ontigo!
Amén.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/homilia-de-
benedicto-xvi-en-la-vigilia-pascual/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-la-vigilia-pascual/
https://opusdei.org/es-mx/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-la-vigilia-pascual/
https://opusdei.org/es-mx/article/homilia-de-benedicto-xvi-en-la-vigilia-pascual/

	Homilía de Benedicto XVI en la Vigilia Pascual

