
opusdei.org

Frente al mal no hay
que callar

En su mensaje para la
Cuaresma, el Papa reflexiona
sobre la corrección fraterna:
“(…) lo que anima la reprensión
cristiana nunca es un espíritu
de condena o recriminación; lo
que la mueve es siempre el
amor y la misericordia”.

23/03/2012

MENSAJE DEL SANTO PADRE
BENEDICTO XVI PARA LA
CUARESMA 2012 «Fijémonos los
unos en los otros para estímulo de



la caridad y las buenas obras» ( 
Hb 10, 24) Queridos hermanos y
hermanas

La Cuaresma nos ofrece una vez más
la oportunidad de reflexionar sobre
el corazón de la vida cristiana: la
caridad. En efecto, este es un tiempo
propicio para que, con la ayuda de la
Palabra de Dios y de los Sacramentos,
renovemos nuestro camino de fe,
tanto personal como comunitario. Se
trata de un itinerario marcado por la
oración y el compartir, por el silencio
y el ayuno, en espera de vivir la
alegría pascual.

Este año deseo proponer algunas
reflexiones a la luz de un breve texto
bíblico tomado de la Carta a los
Hebreos : «Fijémonos los unos en los
otros para estímulo de la caridad y las
buenas obras» (10,24). Esta frase
forma parte de una perícopa en la
que el escritor sagrado exhorta a
confiar en Jesucristo como sumo



sacerdote, que nos obtuvo el perdón
y el acceso a Dios. El fruto de acoger
a Cristo es una vida que se despliega
según las tres virtudes teologales: se
trata de acercarse al Señor «con
corazón sincero y llenos de fe » (v.
22), de mantenernos firmes «en la 
esperanza que profesamos» (v. 23),
con una atención constante para
realizar junto con los hermanos «la 
caridad y las buenas obras» (v. 24).
Asimismo, se afirma que para
sostener esta conducta evangélica es
importante participar en los
encuentros litúrgicos y de oración de
la comunidad, mirando a la meta
escatológica: la comunión plena en
Dios (v. 25). Me detengo en el
versículo 24, que, en pocas palabras,
ofrece una enseñanza preciosa y
siempre actual sobre tres aspectos de
la vida cristiana: la atención al otro,
la reciprocidad y la santidad
personal.



1. “Fijémonos” : la responsabilidad
para con el hermano.

El primer elemento es la invitación a
«fijarse»: el verbo griego usado es 
katanoein, que significa observar
bien, estar atentos, mirar
conscientemente, darse cuenta de
una realidad. Lo encontramos en el
Evangelio, cuando Jesús invita a los
discípulos a «fijarse» en los pájaros
del cielo, que no se afanan y son
objeto de la solícita y atenta
providencia divina (cf. Lc 12,24), y a
«reparar» en la viga que hay en
nuestro propio ojo antes de mirar la
brizna en el ojo del hermano (cf. Lc
6,41). Lo encontramos también en
otro pasaje de la misma Carta a los
Hebreos, como invitación a «fijarse
en Jesús» (cf. 3,1), el Apóstol y Sumo
Sacerdote de nuestra fe. Por tanto, el
verbo que abre nuestra exhortación
invita a fijar la mirada en el otro,
ante todo en Jesús, y a estar atentos
los unos a los otros, a no mostrarse



extraños, indiferentes a la suerte de
los hermanos. Sin embargo, con
frecuencia prevalece la actitud
contraria: la indiferencia o el
desinterés, que nacen del egoísmo,
encubierto bajo la apariencia del
respeto por la «esfera privada».
También hoy resuena con fuerza la
voz del Señor que nos llama a cada
uno de nosotros a hacernos cargo del
otro. Hoy Dios nos sigue pidiendo
que seamos «guardianes» de
nuestros hermanos (cf. Gn 4,9), que
entablemos relaciones caracterizadas
por el cuidado reciproco, por la
atención al bien del otro y a todo su
bien. El gran mandamiento del amor
al prójimo exige y urge a tomar
conciencia de que tenemos una
responsabilidad respecto a quien,
como yo, es criatura e hijo de Dios: el
hecho de ser hermanos en
humanidad y, en muchos casos,
también en la fe, debe llevarnos a ver
en el otro a un verdadero alter ego, a
quien el Señor ama infinitamente. Si



cultivamos esta mirada de
fraternidad, la solidaridad, la justicia,
así como la misericordia y la
compasión, brotarán naturalmente
de nuestro corazón. El Siervo de Dios
Pablo VI afirmaba que el mundo
actual sufre especialmente de una
falta de fraternidad: «El mundo está
enfermo. Su mal está menos en la
dilapidación de los recursos y en el
acaparamiento por parte de algunos
que en la falta de fraternidad entre
los hombres y entre los
pueblos» (Carta. enc. Populorum
progressio [26 de marzo de 1967], n.
66).

La atención al otro conlleva desear el
bien para él o para ella en todos los
aspectos: físico, moral y espiritual. La
cultura contemporánea parece haber
perdido el sentido del bien y del mal,
por lo que es necesario reafirmar con
fuerza que el bien existe y vence,
porque Dios es «bueno y hace el
bien» ( Sal 119,68). El bien es lo que



suscita, protege y promueve la vida,
la fraternidad y la comunión. La
responsabilidad para con el prójimo
significa, por tanto, querer y hacer el
bien del otro, deseando que también
él se abra a la lógica del bien;
interesarse por el hermano significa
abrir los ojos a sus necesidades. La
Sagrada Escritura nos pone en
guardia ante el peligro de tener el
corazón endurecido por una especie
de «anestesia espiritual» que nos
deja ciegos ante los sufrimientos de
los demás.

El evangelista Lucas refiere dos
parábolas de Jesús, en las cuales se
indican dos ejemplos de esta
situación que puede crearse en el
corazón del hombre. En la parábola
del buen Samaritano, el sacerdote y
el levita «dieron un rodeo», con
indiferencia, delante del hombre al
cual los salteadores habían
despojado y dado una paliza (cf. Lc
10,30-32), y en la del rico epulón, ese



hombre saturado de bienes no se
percata de la condición del pobre
Lázaro, que muere de hambre
delante de su puerta (cf. Lc 16,19). En
ambos casos se trata de lo contrario
de «fijarse», de mirar con amor y
compasión.

¿Qué es lo que impide esta mirada
humana y amorosa hacia el
hermano? Con frecuencia son la
riqueza material y la saciedad, pero
también el anteponer los propios
intereses y las propias
preocupaciones a todo lo demás.
Nunca debemos ser incapaces de
«tener misericordia» para con quien
sufre; nuestras cosas y nuestros
problemas nunca deben absorber
nuestro corazón hasta el punto de
hacernos sordos al grito del pobre.
En cambio, precisamente la
humildad de corazón y la
experiencia personal del sufrimiento
pueden ser la fuente de un despertar
interior a la compasión y a la



empatía: «El justo reconoce los
derechos del pobre, el malvado es
incapaz de conocerlos» ( Pr 29,7). Se
comprende así la bienaventuranza
de «los que lloran» ( Mt 5,4), es decir,
de quienes son capaces de salir de sí
mismos para conmoverse por el
dolor de los demás. El encuentro con
el otro y el hecho de abrir el corazón
a su necesidad son ocasión de
salvación y de bienaventuranza.

El «fijarse» en el hermano
comprende además la solicitud por
su bien espiritual. Y aquí deseo
recordar un aspecto de la vida
cristiana que a mi parecer ha caído
en el olvido: la corrección fraterna
con vistas a la salvación eterna . Hoy
somos generalmente muy sensibles
al aspecto del cuidado y la caridad en
relación al bien físico y material de
los demás, pero callamos casi por
completo respecto a la
responsabilidad espiritual para con
los hermanos. No era así en la Iglesia



de los primeros tiempos y en las
comunidades verdaderamente
maduras en la fe, en las que las
personas no sólo se interesaban por
la salud corporal del hermano, sino
también por la de su alma, por su
destino último. En la Sagrada
Escritura leemos: «Reprende al sabio
y te amará. Da consejos al sabio y se
hará más sabio todavía; enseña al
justo y crecerá su doctrina» ( Pr
9,8ss). Cristo mismo nos manda
reprender al hermano que está
cometiendo un pecado (cf. Mt 18,15).
El verbo usado para definir la
corrección fraterna — elenchein —es
el mismo que indica la misión
profética, propia de los cristianos,
que denuncian una generación que
se entrega al mal (cf. Ef 5,11).

La tradición de la Iglesia enumera
entre las obras de misericordia
espiritual la de «corregir al que se
equivoca». Es importante recuperar
esta dimensión de la caridad



cristiana. Frente al mal no hay que
callar. Pienso aquí en la actitud de
aquellos cristianos que, por respeto
humano o por simple comodidad, se
adecúan a la mentalidad común, en
lugar de poner en guardia a sus
hermanos acerca de los modos de
pensar y de actuar que contradicen
la verdad y no siguen el camino del
bien. Sin embargo, lo que anima la
reprensión cristiana nunca es un
espíritu de condena o recriminación;
lo que la mueve es siempre el amor y
la misericordia, y brota de la
verdadera solicitud por el bien del
hermano. El apóstol Pablo afirma: «Si
alguno es sorprendido en alguna
falta, vosotros, los espirituales,
corregidle con espíritu de
mansedumbre, y cuídate de ti mismo,
pues también tú puedes ser
tentado» ( Ga 6,1).

En nuestro mundo impregnado de
individualismo, es necesario que se
redescubra la importancia de la



corrección fraterna, para caminar
juntos hacia la santidad. Incluso «el
justo cae siete veces» ( Pr 24,16), dice
la Escritura, y todos somos débiles y
caemos (cf. 1 Jn 1,8). Por lo tanto, es
un gran servicio ayudar y dejarse
ayudar a leer con verdad dentro de
uno mismo, para mejorar nuestra
vida y caminar cada vez más
rectamente por los caminos del
Señor. Siempre es necesaria una
mirada que ame y corrija, que
conozca y reconozca, que discierna y
perdone (cf. Lc 22,61), como ha
hecho y hace Dios con cada uno de
nosotros.

2. “Los unos en los otros” : el don
de la reciprocidad.

Este ser «guardianes» de los demás
contrasta con una mentalidad que, al
reducir la vida sólo a la dimensión
terrena, no la considera en
perspectiva escatológica y acepta
cualquier decisión moral en nombre



de la libertad individual. Una
sociedad como la actual puede llegar
a ser sorda, tanto ante los
sufrimientos físicos, como ante las
exigencias espirituales y morales de
la vida. En la comunidad cristiana no
debe ser así. El apóstol Pablo invita a
buscar lo que «fomente la paz y la
mutua edificación» ( Rm 14,19),
tratando de «agradar a su prójimo
para el bien, buscando su
edificación» ( ib. 15,2), sin buscar el
propio beneficio «sino el de la
mayoría, para que se salven» ( 1 Co
10,33). Esta corrección y exhortación
mutua, con espíritu de humildad y de
caridad, debe formar parte de la vida
de la comunidad cristiana.

Los discípulos del Señor, unidos a
Cristo mediante la Eucaristía, viven
en una comunión que los vincula los
unos a los otros como miembros de
un solo cuerpo. Esto significa que el
otro me pertenece, su vida, su
salvación, tienen que ver con mi vida



y mi salvación. Aquí tocamos un
elemento muy profundo de la
comunión: nuestra existencia está
relacionada con la de los demás,
tanto en el bien como en el mal; tanto
el pecado como las obras de caridad
tienen también una dimensión
social. En la Iglesia, cuerpo místico
de Cristo, se verifica esta
reciprocidad: la comunidad no cesa
de hacer penitencia y de invocar
perdón por los pecados de sus hijos,
pero al mismo tiempo se alegra, y
continuamente se llena de júbilo por
los testimonios de virtud y de
caridad, que se multiplican. «Que
todos los miembros se preocupen los
unos de los otros» ( 1 Co 12,25),
afirma san Pablo, porque formamos
un solo cuerpo. La caridad para con
los hermanos, una de cuyas
expresiones es la limosna —una
típica práctica cuaresmal junto con la
oración y el ayuno—, radica en esta
pertenencia común. Todo cristiano
puede expresar en la preocupación



concreta por los más pobres su
participación del único cuerpo que es
la Iglesia. La atención a los demás en
la reciprocidad es también reconocer
el bien que el Señor realiza en ellos y
agradecer con ellos los prodigios de
gracia que el Dios bueno y
todopoderoso sigue realizando en sus
hijos. Cuando un cristiano se percata
de la acción del Espíritu Santo en el
otro, no puede por menos que
alegrarse y glorificar al Padre que
está en los cielos (cf. Mt 5,16).

3. “Para estímulo de la caridad y
las buenas obras” : caminar juntos
en la santidad.

Esta expresión de la Carta a los
Hebreos (10, 24) nos lleva a
considerar la llamada universal a la
santidad, el camino constante en la
vida espiritual, a aspirar a los
carismas superiores y a una caridad
cada vez más alta y fecunda (cf. 1 Co
12,31-13,13). La atención recíproca



tiene como finalidad animarse
mutuamente a un amor efectivo cada
vez mayor, «como la luz del alba, que
va en aumento hasta llegar a pleno
día» ( Pr 4,18), en espera de vivir el
día sin ocaso en Dios. El tiempo que
se nos ha dado en nuestra vida es
precioso para descubrir y realizar
buenas obras en el amor de Dios. Así
la Iglesia misma crece y se desarrolla
para llegar a la madurez de la
plenitud de Cristo (cf. Ef 4,13). En
esta perspectiva dinámica de
crecimiento se sitúa nuestra
exhortación a animarnos
recíprocamente para alcanzar la
plenitud del amor y de las buenas
obras.

Lamentablemente, siempre está
presente la tentación de la tibieza, de
sofocar el Espíritu, de negarse a
«comerciar con los talentos» que se
nos ha dado para nuestro bien y el de
los demás (cf. Mt 25 , 25ss). Todos
hemos recibido riquezas espirituales



o materiales útiles para el
cumplimiento del plan divino, para
el bien de la Iglesia y la salvación
personal (cf. Lc 12,21b; 1 Tm 6,18).
Los maestros de espiritualidad
recuerdan que, en la vida de fe,
quien no avanza, retrocede.
Queridos hermanos y hermanas,
aceptemos la invitación, siempre
actual, de aspirar a un «alto grado de
la vida cristiana» (Juan Pablo II,
Carta ap. Novo millennio ineunte [6
de enero de 2001], n. 31). Al
reconocer y proclamar beatos y
santos a algunos cristianos
ejemplares, la sabiduría de la Iglesia
tiene también por objeto suscitar el
deseo de imitar sus virtudes. San
Pablo exhorta: «Que cada cual estime
a los otros más que a sí mismo» ( Rm
12,10).

Ante un mundo que exige de los
cristianos un testimonio renovado de
amor y fidelidad al Señor, todos han
de sentir la urgencia de ponerse a



competir en la caridad, en el servicio
y en las buenas obras (cf. Hb 6,10).
Esta llamada es especialmente
intensa en el tiempo santo de
preparación a la Pascua. Con mis
mejores deseos de una santa y
fecunda Cuaresma, os encomiendo a
la intercesión de la Santísima Virgen
María y de corazón imparto a todos
la Bendición Apostólica.

Vaticano, 3 de noviembre de 2011
BENEDICTUS PP. XVI

© Copyright 2011 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/frente-al-mal-
no-hay-que-callar/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/es-mx/article/frente-al-mal-no-hay-que-callar/
https://opusdei.org/es-mx/article/frente-al-mal-no-hay-que-callar/
https://opusdei.org/es-mx/article/frente-al-mal-no-hay-que-callar/

	Frente al mal no hay que callar

