opusdei.org

La experiencia del
sufrimiento y el
dolor

La principal peculiaridad del
dolor humano es que plantea
un interrogante existencial.
¢Como responder? El
sufrimiento es un cruce de
caminos, un lugar de paso; no
es nunca la estacion final, en la
que existe una interaccion
mutua entre el dolor y el amor.

26/05/2018



Articulo de Paola Binetti en el
Congreso La grandeza de la vida
corriente (Roma, 2002)

El sufrimiento experimentado por
san Josemaria en su propia familia
fue un modo muy practico de

adquirir la madurez que otros sdlo
alcanzan después de muchos afios.

Aunque el dolor es una de las
experiencias mas comunes de la
vida, siempre sorprende y
continuamente nos exige aprender y
adaptarnos a las nuevas
circunstancias. Nadie puede
considerarse “experto” en el dolor;
siempre tiene una dimension de
originalidad: en la forma como se
manifiesta, en sus causas, y en las
diversas reacciones que
desencadena. Muchas veces nos
encontramos sufriendo
profundamente por motivos y
razones que nunca esperamos. El
Santo Padre Juan Pablo II, escribe:



«El sufrimiento humano suscita
compasion; suscita también respeto,
y a su manera, atemoriza. En efecto,
en €] esta contenida la grandeza de
un misterio especifico [...] el hombre,
en su sufrimiento, es un misterio
intangible» (1).

La principal peculiaridad del dolor
humano es que plantea un
interrogante existencial. «Dentro de
cada sufrimiento experimentado por
el hombre, y también en lo profundo
del mundo del sufrimiento, aparece
inevitablemente la pregunta: ¢ por
qué? Es una pregunta acerca de la
causa, de la razon; una pregunta
acerca de la finalidad (para qué); en
definitiva, acerca del sentido» (2). En
efecto, cuando se emprende la
busqueda del sentido del dolor, el ser
humano se cuestiona sobre el sentido
de su misma existencia y trata de
aclarar el alcance y el significado de
su propia libertad. «¢Puedo rechazar
el dolor? ¢Puedo, acaso, fijar una



distancia del dolor, eliminarlo? El
dolor le imprime a la vida su sentido
efimero» (3). Esta experiencia
humana nos mueve a buscar la
ayuda de otras personas y a ofrecer,
a la vez, nuestra asistencia. La
experiencia del dolor nos ensefia a
prestar mas atencion a otras
personas (4). El dolor marca la
diferencia entre una persona
madura y equilibrada, que es capaz
de enfrentar obstaculos y situaciones
dificiles, y una persona que se deja
llevar y absorber por sus propias
emociones y sensaciones.

La interaccion mutua entre el
dolor y el amor

«No olvides que el Dolor es la piedra
de toque del Amor» (5). Esta
afirmacion incisiva y profunda de
san Josemaria Escriva esta
relacionada con las diferentes
reacciones ante el dolor. Existe una
relacion entre la manera en que cada



persona vive el dolor y su forma de
amar, porque solamente se acepta el
dolor cuando se capta que su sentido
es el amor. Solo asi se puede llegar a
exclamar: «Bendito sea el dolor.
Amado el dolor. Santificado sea el
dolor [...] jGlorificado sea el

dolor!» (6). En los escritos de san
Josemaria, el misterio del dolor es
una constante piedra de toque; se
convierte en ocasion para un
encuentro cara a cara con Dios, que
se hizo Hombre para ensefiarnos a
vivir como hombres. Al elegir la
Encarnacion, Jesucristo quiso
experimentar todo el sufrimiento
humanamente posible para
ensefiarnos que el amor puede
superar cualquier clase de dolor. En
uno de los pasajes de Camino, san
Josemaria expresa: Todo un
programa para cursar con
aprovechamiento la asignatura del
dolor, nos da el Apdstol: «spe
gaudentes —por la esperanza,
contentos, in tribulatione patientes —



sufridos, en la tribulacion, orationis
instantes —en la oracioén,
continuos» (7).

El dolor es un punto de encuentro
entre la alegria de la esperanza y la
necesidad de la oracion. Los
cristianos aceptan el dolor con la
esperanza de un gozo futuro. Son
plenamente conscientes de sus
limites y confian en la ayuda que se
implora a Dios en la oracion. No se
trata del convencimiento de que la
propia capacidad de afrontar las
dificultades por si mismo, ni de
adoptar la posicion pesimista de
aquel que piensa que el sufrimiento
es la ultima e inevitable estacion en
el camino de la vida, «Si sabes que
esos dolores —fisicos o morales—
son purificacién y merecimiento,
bendicelos» (8).

El sufrimiento es un cruce de
caminos, un lugar de paso; no es
nunca la estacion final. Asi, la



oracion se convierte en un momento
importante donde el sufrimiento
encuentra su sentido y, con la gracia
de Dios, se convierte en alegria (9). El
efecto catartico de la oracion se hace
realidad porque, cada vez que el
hombre reza, experimenta la
misericordia de Dios y comparte sus
preocupaciones y problemas,
recibiendo al mismo tiempo una
sefal casi intangible de su Amor:
«jDios mio, enséname amar! jDios
mio, enséfiame a orar!» (10).

La relacion entre el dolor y el amor
es muy fuerte. Aquellos que aman y
que se «forjan en el fuego del dolor»,
encuentran el gozo (11). «<El Amor es
también la fuente mas plena de la
respuesta a la pregunta sobre el
sentido del sufrimiento » (12). San
Josemaria solia decir: «Te quiero feliz
en la tierra. No lo seras, si no pierdes
ese miedo al dolor. Porque, mientras
‘caminamos’, en el dolor esta
precisamente la felicidad» (13). Esta



es una afirmacion tan tajante que
marca el camino hacia la felicidad,
hacia el fin ultimo del hombre. Sin
embargo, hay momentos en este
recorrido en los que la experiencia
del dolor forja la vida de un hombre.
No se trata ya de una cuestion de
aceptacion o rechazo del dolor, sino
de aprender a considerar el
sufrimiento como parte de nuestra
propia existencia y como parte del
plan de Dios para cada uno de
nosotros.

«El sufrimiento es también una
llamada a manifestar la grandeza
moral del hombre, su madurez
espiritual» (14). Afortunadamente,
con su libertad y su racionalidad el
hombre puede afrontar con éxito los
acontecimientos dolorosos. Para
poder hacerlo, debe alcanzar un
nivel mas alto de madurez personal,
logro que no se produce de manera
pasiva y tampoco puede considerarse
como definitivamente alcanzada. Es



necesario hacer acopio de todos los
recursos espirituales y adoptar una
actitud apropiada. Como afirma
Viktor Frankl, la capacidad para
sufrir forma parte de la propia
educacion; es una fase importante
del crecimiento interior y también de
autoorganizacion (15).

Actualmente, la incapacidad para
afrontar el dolor y el sufrimiento,
fisico o espiritual, proviene
precisamente de la falta de “cultura
del sufrimiento”. Inicial- mente, son
los padres quienes temen enfrentar a
sus hijos con el sacrificio. Como
consecuencia, se ven tentados a
darles todo y de forma inmediata.
Piensan que siempre habra tiempo
para sufrir mas adelante o guardan
la ilusién de que estos momentos no
llegardn nunca para ellos (16). Es
dificil entender como una persona
puede resistir el advenimiento
imprevisto de un dolor intenso sin
haberlo experimentado antes. De



hecho, estas personas estan mas
propensas a sufrir crisis nerviosas y
depresiones.

El sufrimiento experimentado por
san Josemaria en su propia familia
fue un modo muy practico de
adquirir la madurez que otros sdlo
alcanzan después de muchos afios.
Su biografia es ejemplar. Estuvo
seriamente enfermo en su infancia;
tuvo que enfrentar la muerte de tres
de sus hermanas; contemplo el
sufrimiento de su padre ante las
consecuencias de una crisis
economica; se vio obligado a
trasladarse a otra ciudad con el
consecuente cambio en el estilo de
vida. Luego, volvio a experimentar el
sufrimiento en el seminario, dolor
que, aunado a muchas horas de
oracion ante el Santisimo
Sacramento, le hizo madurar
espiritualmente. Las multiples
pruebas internas y externas que el
Sefior le envio, requirieron una gran



dosis de espiritu de sacrificio; incluso
la persecucion que sufrié durante la
fundacion del Opus Dei. Sufrio
ademas de diabetes, enfermedad que
le dejo exhausto durante muchos
anos. En cierta forma, podriamos
decir que no se le ahorrd nada. San
Josemaria siempre tuvo la capacidad
de entender el sufrimiento y dolor
ajenos debido a su propia
experiencia personal y no
simplemente por conocimiento
teorico. Enfrento el sufrimiento con
fe y valentia, y con una gran
paciencia humana y sobrenatural.

Los enfermos son un tesoro

«Los testigos de la cruz y de la
resurreccion del Cristo han
transmitido a la Iglesia y a la
humanidad un especifico Evangelio
del sufrimiento. El mismo Redentor
ha escrito este Evangelio ante todo
con el propio sufrimiento asumido
por amor, para que el hombre ‘no



perezca, sino que tenga vida eterna’.
Este sufrimiento, junto con la
palabra de su ensefianza, se ha
convertido en un rico manantial para
cuantos han participado en los
sufrimientos de Jesus en la primera
generacion de sus discipulos y
confesores y luego, en las que se han
ido sucediendo a lo largo de los
siglos» (17).

El Santo Padre Juan Pablo II cree que
aquellos que sufren son
protagonistas privilegiados del
Evangelio del Dolor, que Jesucristo
en persona comenzo a escribir con
su propio dolor. Cada persona que
sufre trae este Evangelio a la vida
con su propio dolor personal. Es un
Evangelio vivo, que nunca
terminaremos de escribir, y que
verdaderamente nos capacita para
reconocer a Dios mismo en cada uno
de los que sufren. En su profecia del
Juicio Final, nuestro Sefior nos dice:
«Entonces dira el Rey a los que estan



a su derecha: Venid, benditos de mi
Padre, tomad posesion del reino
preparado para vosotros desde la
creacion del mundo. Porque [...]
estuve enfermo y me visitasteis [...]
Sefior, scuando te vimos enfermo [...]
y fuimos a verte? [...] Y el Rey les
dira: en verdad os digo que cuantas
veces hicisteis eso a uno de estos mis
hermanos menores, a mi me lo
hicisteis» (18). Consciente de la
identificacion entre Cristo y los
enfermos, san Josemaria siempre
intento transmitir a aquellas
personas cercanas a €l, un especial
carifo por los enfermos.
Constantemente repitio que amaba a
Dios y a los demas con el mismo
corazon. Sabia como amar a los otros
a través de Dios y ellos, a su vez, le
acercaban mas a Dios.

Los enfermos ocupaban un lugar
especial en el corazon de san
Josemaria, porque en cada uno de
ellos veia la imagen de Cristo que



sufre. Por esta razon, cada uno le
atraia, de una manera misteriosa y
fuerte, a la corredencion. En la
oracion, se imaginaba a si mismo
como uno de los Apostoles, deseando
reparar por su huida en el momento
de la Cruz. Para reparar por las
deserciones que habian aumentado
tanto los sufrimientos de Jesus,
deseaba que los enfermos fuesen
amados de la misma manera como
una madre ama con ternura a su
hijo, y que nunca se les dejase solos.
«Como siempre, cuando un hijo mio
se encuentra enfermo, les digo a
aquellos que viven a su lado que
deben cuidarle de tal manera, que no
extrafie los cuidados de su madre
que esta lejos, y que en aquellos
momentos, debemos ser como una
madre para ese hijo mio, cuidandole
como su madre lo hubiese hecho». Y
en otro momento, «Aunque somos
pobres, nunca debemos ahorrar
nada en el cuidado de nuestros
hermanos enfermos. Si fuese



necesario, robariamos un pedacico
de Cielo para ellos y el Sefior nos
perdonaria» (19).

«Nifio. —Enfermo.— Al escribir estas
palabras, ;no sentis la tentacion de
ponerlas con mayuscula? Es que,
para un alma enamorada, los nifios y
los enfermos, son El» (20). Los
enfermos son un tesoro, solia decir,
porque al vivir el ascetismo
sonriente, que era tan preciado por
san Josemaria, el enfermo puede
convertir su dolencia en oracion. Se
convierte en un tesoro para otros
también porque, al cuidarle,
practican la virtud de la caridad y se
enriquecen en tanto que el cuidado
que prestan es lo mejor que pueden
ofrecer. La enfermedad es un tesoro
para la Iglesia porque cada persona
enferma participa en la Pasion de
nuestro Sefior en la Cruz (21). El
enfermo en estado grave, al
acercarse al momento del encuentro
personal con Dios, se dirige hacia ese



instante de una manera especial.
Este encuentro tiene un efecto de
purificacion profunda y, al mismo
tiempo, de paz. «“Este hombre se
muere. Ya no hay nada que hacer
[...]” —Fue hace afios, en un hospital
de Madrid. Después de confesarse,
cuando el sacerdote le daba a besar
su crucifijo, aquel gitano decia a
gritos, sin que lograsen hacerle
callar: —jCon esta boca mia podrida
no puedo besar al Sefior! —Pero, jsi
le vas a dar un abrazo y un beso muy
fuerte enseguida, en el Cielo! [...]
¢Has visto una manera mas
hermosamente tremenda de
manifestar la contricion?» (22).

Este episodio de la vida del Fundador
resume idealmente su actitud frente
a la muerte y el dolor. El valor
purificador del sufrimiento del
gitano adquiere un dimension
ilimitada y, junto con la gracia del
sacramento de la Penitencia, la
muerte pierde el espectro del temor.



Se convierte, en cambio, en la
oportunidad que la fe de todo
hombre espera: la de poder
contemplar a Dios cara a cara, no
como Juez, sino como Padre
amoroso que nos espera para
abrazarnos.

Profesionales que diariamente
tienen contacto con el dolor y el
sufrimiento

No es facil enfrentar la situacion de
personas que sufren diariamente vy,
al mismo tiempo, mantener un
interés vivo por sus problemas y sus
tristezas. En estas circunstancias
existe el riesgo de manejar el dolor
de manera andnima, intentando
aliviar falsamente la atmosfera en la
que deben vivir diariamente los
profesionales de la medicina.

Se pueden encontrar enfermeras
muy competentes a quienes el dolor
ya no les afecta profundamente. En
lugar de ver al paciente como un ser



humano, con una vision integral de
sus necesidades, centran su
preocupacion en lo que se requiere
para responder a las necesidades
clinicas de la persona. Los médicos
también se encuentran
frecuentemente en peligro de
considerar a los pacientes desde un
punto de vista meramente
pragmatico, limitando su atencion al
diagnastico y a las opciones
terapéuticas.

Aparte del contacto con el enfermo
durante las etapas de diagndstico y
planeacion de tratamiento, los
médicos son invisibles, absorbidos
por actividades administrativas,
cursos, consultas con colegas 'y
conferencias.

Las palabras del Fundador del Opus
Dei a un cirujano ortopédico son
significativas. El médico le pregunto
como era posible evadir la rutina en
su profesion: «Vive en la presencia



de Dios, como seguramente ya haces.
Ayer he visitado a una persona
enferma a quien quiero con todo mi
corazon de padre, y entiendo la gran
labor sacerdotal que vosotros los
médicos hacéis. Pero no te
enorgullezcas de esto, jporque todo
el mundo tiene alma sacerdotal!
iNecesitais poner en practica vuestra
alma sacerdotal! Cuando te lavas las
manos, cuando usas tu bata blanca,
cuando te pones los guantes, piensa
en Dios y en su sacerdocio real, al
que San Pedro se refiere. Solo asi
evitaras la rutina en el trabajo. Haras
bien al cuerpo y también al

alma» (23).

El trabajo de los médicos y de las
enfermeras es una realizacion
ininterrumpida e intangible de lo
que llevo a cabo nuestro Sefior
durante su vida en la tierra. Sus
milagros lo demuestran: los ciegos
podian ver; los mudos podian hablar;
los sordos podian oir; los cojos,



caminar. Curo a los epilépticos y a los
leprosos, e incluso resucité muertos.
Un médico, al leer el Evangelio, no
puede evitar percibir la profunda
compasion de Jesus cuando se
acercaba a los enfermos, tomando Fl
la iniciativa para ir a su encuentro y
atendiendo siempre a sus suplicas.
Sin embargo, el Sefior si establecio
una condicion: fe, una fe humana y
sobrenatural en El.

Cuando en el Evangelio aquel padre
pregunta por que los Apostoles no
habian podido curar a su hijo, Jesus
responde que a causa de su falta de
fe (24). Actualmente, los médicos
olvidan con frecuencia la necesidad
fundamental de establecer una
relacion de verdadera confianza con
sus pacientes. Estos se ven
estimulados a poner su confianza en
los medicamentos mas que en la
persona que se los administra. La
burocratizacion inapropiada en la
practica médica puede efectivamente



destruir la relacion médico-paciente
y reducirla a un mero intercambio de
informacion y prescripciones, donde
las estadisticas toman el lugar de la
comunicacion interpersonal.

San Josemaria Escriva recordaba a
los médicos la dimension unica que
posee su relacion personal con el
paciente, y les estimulaba a evitar
caer en la rutina en su trabajo. Les
urgia a mantener su corazon a tono
con el corazon de Dios. No se trataba
de sentimentalismo, sino de la fuerte
conviccion de que no se puede
ejercer la profesion médica como si
fuese cualquier otra profesion, ni
siquiera movido meramente por el
amor a la ciencia.

En una ocasion, algunas enfermeras
le preguntaron como podian mejorar
en su trabajo, y él contesto:
«Necesitamos muchas enfermeras
cristianas. Vuestro trabajo es un
sacerdocio, mucho mas que el



trabajo de un médico. He dicho
mucho mas porque vosotras tenéis la
delicadeza, la proximidad de estar
siempre cerca al paciente. Creo que
para ser enfermera, se requiere una
verdadera vocacion cristiana. Para
perfeccionar esta vocacion, se
requiere estar cientificamente
preparado y tener una gran
delicadeza» (25).

En otra oportunidad, explicé aun
mas el anterior planteamiento: «jQue
Dios os bendiga! Pensad que estais
cuidando a la Sagrada Familia de
Nazaret y que la persona enferma es
Jesus [...] O pensad que es su Madre.
Tratadles con amor, con cuidado, con
delicadeza. Aseguraos de que no
necesiten nada, especialmente la
ayuda espiritual [...] Yo rezo por
vosotras porque pienso en el bien o
en el mal que podéis hacer. A una
persona que esta espiritualmente
preparada, se le puede hablar de su
estado con franqueza. Pero si éste no



es el caso, debéis aprovechar
cualquier oportunidad para
ayudarles a acudir a la Confesion y a
recibir la Comunion. Y llegara el
momento en que la persona que esta
enferma, deseara que se le diga que
se va al Cielo. Yo mismo conozco
algunos ejemplos muy

hermosos» (26).

Mas de una vez, san Josemaria
enfatizo la dimension sacerdotal de
este trabajo: «Me impresiona cuando
me dicen algo que muchos de
vosotros ya conocéis. Los médicos
deben hacer lo que hacen los buenos
confesores, pero en la esfera
material. Los médicos deben no solo
preocuparse del estado fisico del
paciente sino también de su

alma» (27).

El prestigio profesional, una
manera de dar gloria a Dios

El fundador del Opus Dei sabia como
aplicar la llamada universal a la



santidad a la profesion médica. Para
buscar la santidad en el trabajo,
debemos llevar a cabo la labor con
perfeccion, con competencia
profesional. «Al que pueda ser sabio
no le perdonamos que no lo

sea» (28). «La santidad esta
compuesta de heroismos. — Por
tanto, en el trabajo se nos pide el
heroismo de ‘acabar’ bien las tareas
que nos corresponden, dia tras dia,
aunque se repitan las mismas
ocupaciones. Si no, jno queremos ser
santos!» (29).

San Josemaria se referia también con
frecuencia a la necesidad de que el
médico tenga alma sacerdotal.
«Afirmas que vas comprendiendo lo
que quiere decir ‘alma

sacerdotal’ [...] No te enfades si
respondo que los hechos demuestran
que lo entiendes sélo en teoria.—
Cada jornada te pasa lo mismo: al
anochecer, en el examen, todo son
deseos y propdsitos; por la mafiana y



por la tarde, en el trabajo, todo son
pegas y excusas. —¢Asl vives el
‘sacerdocio santo, para ofrecer
victimas espirituales, agradables a
Dios por Jesucristo’?» (30).

También entendio la conexion entre
la santidad y los intereses del
intelecto humano: «Si has de servir a
Dios con tu inteligencia, para ti
estudiar es una obligacion

grave» (31) y «Pon un motivo
sobrenatural a tu ordinaria labor
profesional y habras santificado el
trabajo» (32). Y de nuevo,
dirigiéndose a los médicos, san
Josemaria decia: «Imitadle; de esta
manera, seréis mas refinados, mas
cristianos cada dia; no s6lo mas
doctos, incluso mas que un experto,
sino mdas como uno de los discipulos
de Cristo» (33). (...)

San Josemaria invitaba a enfermeras
y médicos a comparar su trabajo con
el de un sacerdote. Hablaba de su



labor asignandole el calificativo de
mision sagrada, por su cercania con
los que sufren, que son imagenes de
Cristo en la Cruz. Su afecto y
atencion nos recuerdan el amor
compasivo de Jesus por los enfermos
durante su vida terrena. Por estas
razones, san Josemaria Escriva se
refirio con claridad a la necesidad de
vivir la vocacion de médico y de
enfermera con una actitud
verdaderamente profesional: con
pericia cientifica, con el cuidado
amoroso de una madre y con
esperanza humana y sobrenatural.

Resulta dificil entender realmente la
enfermedad sino se ha
experimentado su carga, al menos
una vez en la vida, y si no se han
vivido esos momentos en los que
surge la tentacion de caer en la ira o
en el rechazo. San Josemaria Escriva
estd capacitado para hablar tan clara
y caritativamente acerca del
sufrimiento y el dolor porque los



experimento en su propia vida. Pudo
convivir con el sufrimiento y el dolor
precisamente porque creia en el
amor de Dios. Confiaba en Dios con
la misma confianza que un nifio
pequeriio tiene con su Padre.
Transmitia claramente esta actitud
en su predicacion y sus acciones
hablaban tan elocuentemente como
sus palabras. Cualquiera que acuda a
san Josemaria a confiarle su dolory
su tristeza aprenderd a confiar su
sufrimiento a Dios.

Actas del Congreso La grandeza de
la vida corriente, Vol. IX La
solidaridad de los hijos de Dios,
EDUSC, 2003.

Notas

1. JUAN PABLO II, Carta Apostolica,
Salvifici doloris, 4.

2. Ibidem, 9.



3. C.S. LEWIS, Diario di un dolore,
Milano 1990, p. 40.

4. Cfr. Forja, 987.

5. Camino, 439.

6. Ibidem, 208.

7. Ibidem, 209.

8. Camino, 219.

9. Cfr. Salvifici doloris, 18.
10. Forja, 66.

11. Cfr. Forja, 816.

12. Cfr. Salvifici doloris, 13.
13. Camino, 217.

14. Cfr. Salvifici doloris, 14.

15. Cfr. V. FRANKL, Homo Patiens,
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.



16. Cfr. A. MACINTYRE, Tras la
virtud, Barcelona 1987, pp. 34-35.

17. Cfr. Salvifici dolortis, 25.
18. Mt. XXV, 34-41.

19. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida y sin miedo a la muerte.

Palabras de Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer y Albds a
médicos y enfermos", en AA.VV., En
memoria de Mons. Josemaria Escrivd
de Balaguer, cit., p. 164.

20. Camino, 419.

21. Cfr. P. URBANO, El hombre de
Villa Tevere, Barcelona 1994, p. 235.

22. Via Crucis, 111, 4.

23. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida" ..., cit., pp. 158-159.

24. Cfr. Mt. XVII, 14-20.



25. Cfr. G. HERRANZ, Sin miedo a la
vida..., cit., p. 159.

26. Cfr. ibidem, p. 161.
27. Cfr. ibidem, p. 159.
28. Camino, 332.

29. Surco, 529.

30. Surco, 499.

31. Camino, 336.

32. Ibidem, 359.

33. Cfr. G. HERRANZ, "Sin miedo a la
vida" ..., cit., p. 160.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/experiencia-
del-dolor-sufrimiento-josemaria-
escriva-balaguer/ (25/01/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-mx/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-mx/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-mx/article/experiencia-del-dolor-sufrimiento-josemaria-escriva-balaguer/

	La experiencia del sufrimiento y el dolor

