opusdei.org

Encuentro con el
Comité de
coordinacion del
Celam en el Centro
de Estudios de
Sumaré (Rio de
Janeiro, 28 de julio
de 2013)

Texto del Papa Francisco en su
viaje Apostolico a Rio de Janeiro
(Brasil), con ocasion de la
XXVIII Jornada Mundial de la
Juventud (22-29 julio 2013)



29/07/2013

1. Introduccion

Agradezco al Sefior esta oportunidad
de poder hablar con ustedes,
hermanos Obispos, responsables del
CELAM en el cuatrienio 2011-2015.
Hace 57 afios que el CELAM sirve a
las 22 Conferencias Episcopales de
América Latina y El Caribe,
colaborando solidaria y
subsidiariamente para promover,
impulsar y dinamizar la colegialidad
episcopal y la comunion entre las
Iglesias de esta Region y sus Pastores.

Como Ustedes, también yo soy testigo
del fuerte impulso del Espiritu en la
Quinta Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y El
Caribe en Aparecida, en mayo de
2007, que sigue animando los
trabajos del CELAM para la anhelada



renovacion de las iglesias
particulares. Esta renovacion, en
buena parte de ellas, se encuentra ya
en marcha. Quisiera centrar esta
conversacion en el patrimonio
heredado de aquel encuentro
fraterno y que todos hemos
bautizado como Mision Continental.

2. Caracteristicas peculiares de
Aparecida

Existen cuatro caracteristicas que
son propias de la V Conferencia. Son
como cuatro columnas del desarrollo
de Aparecida y que le confieren su
originalidad.

1) Inicio sin documento

Medellin, Puebla y Santo Domingo
comenzaron sus trabajos con un
camino recorrido de preparacion que
culmino en una especie de
Instrumentum laboris, con el cual se
desarroll6 la discusion, reflexion y
aprobacion del documento final. En



cambio, Aparecida promovio la
participacion de las Iglesias
particulares como camino de
preparacion que culminé en un
documento de sintesis. Este
documento, si bien fue referencia
durante la Quinta Conferencia
General, no se asumio como
documento de partida. El trabajo
inicial consistio en poner en comun
las preocupaciones de los Pastores
ante el cambio de épocay la
necesidad de renovar la vida
discipular y misionera con la que
Cristo fundo la Iglesia.

2) Ambiente de oracion con el Pueblo
de Dios

Es importante recordar el ambiente
de oracion generado por el diario
compartir la Eucaristia y otros
momentos liturgicos, donde siempre
fuimos acompaifados por el Pueblo
de Dios. Por otro lado, puesto que los
trabajos tenian lugar en el subsuelo



del Santuario, la “musica funcional”
que los acompafiaba fueron los
canticos y oraciones de los fieles.

3) Documento que se prolonga en
compromiso, con la Mision
Continental

En este contexto de oraciony
vivencia de fe surgio el deseo de un
nuevo Pentecostés para la Iglesia y el
compromiso de la Mision
Continental. Aparecida no termina
con un Documento sino que se
prolonga en la Mision Continental.

4) La presencia de Nuestra Sefiora,
Madre de América

Es la primera Conferencia del
Episcopado Latinoamericano y El
Caribe que se realiza en un Santuario
mariano.

3. Dimensiones de la Mision
Continental



La Mision Continental se proyecta en
dos dimensiones: programatica y
paradigmatica. La mision
programatica, como su nombre lo
indica, consiste en la realizacién de
actos de indole misionera. La mision
paradigmatica, en cambio, implica
poner en clave misionera la actividad
habitual de las Iglesias particulares.
Evidentemente aqui se da, como
consecuencia, toda una dinamica de
reforma de las estructuras eclesiales.
El “cambio de estructuras” (de
caducas a nuevas) no es fruto de un
estudio de organizacion de la planta
funcional eclesiastica, de lo cual
resultaria una reorganizacion
estatica, sino que es consecuencia de
la dinamica de la mision. Lo que
hace caer las estructuras caducas, lo
que lleva a cambiar los corazones de
los cristianos, es precisamente la
misionariedad . De aqui la
importancia de la mision
paradigmatica.



La Mision Continental, sea
programatica, sea paradigmatica,
exige generar la conciencia de una
Iglesia que se organiza para servir a
todos los bautizados y hombres de
buena voluntad. El discipulo de
Cristo no es una persona aislada en
una espiritualidad intimista, sino
una persona en comunidad, para
darse a los demas. Mision
Continental, por tanto, implica
pertenencia eclesial.

Un planteo como éste, que comienza
por el discipulado misionero e
implica comprender la identidad del
cristiano como pertenencia eclesial,
pide que nos explicitemos cuales son
los desafios vigentes de la
misionariedad discipular . Sefialaré
solamente dos: la renovacion interna
de la Iglesia y el dialogo con el
mundo actual.

Renovacion interna de la Iglesia



Aparecida ha propuesto como
necesaria la Conversion Pastoral.
Esta conversion implica creer en la
Buena Nueva, creer en Jesucristo
portador del Reino de Dios, en su
irrupcion en el mundo, en su
presencia victoriosa sobre el mal;
creer en la asistencia y conduccion
del Espiritu Santo; creer en la Iglesia,
Cuerpo de Cristo y prolongadora del
dinamismo de la Encarnacion.

En este sentido, es necesario que,
como Pastores, nos planteemos
interrogantes que hacen a la marcha
de las Iglesias que presidimos. Estas
preguntas sirven de guia para
examinar el estado de las diocesis en
la asuncion del espiritu de Aparecida
y son preguntas que conviene nos
hagamos frecuentemente como
examen de conciencia.

1. ¢Procuramos que nuestro trabajo y
el de nuestros Presbiteros sea mas
pastoral que administrativo? ¢Quién



es el principal beneficiario de la
labor eclesial, la Iglesia como
organizacion o el Pueblo de Dios en
su totalidad?

2. ¢Superamos la tentacion de
atender de manera reactiva los
complejos problemas que surgen?
¢Creamos un habito pro-activo?
(Promovemos espacios y ocasiones
para manifestar la misericordia de
Dios? ¢Somos conscientes de la
responsabilidad de replantear las
actitudes pastorales y el
funcionamiento de las estructuras
eclesiales, buscando el bien de los
fieles y de la sociedad?

3. En la practica, ¢hacemos participes
de la Mision a los fieles laicos?
¢Ofrecemos la Palabra de Dios y los
Sacramentos con la clara conciencia
y conviccion de que el Espiritu se
manifiesta en ellos?

4. ;Es un criterio habitual el
discernimiento pastoral,



sirviéndonos de los Consejos
Diocesanos? Estos Consejos y los
Parroquiales de Pastoral y de
Asuntos Econdémicos ¢son espacios
reales para la participacion laical en
la consulta, organizacion y
planificacion pastoral? El buen
funcionamiento de los Consejos es
determinante. Creo que estamos muy
atrasados en esto.

5. Los Pastores, Obispos y
Presbiteros, {tenemos conciencia y
conviccion de la mision de los fieles y
les damos la libertad para que vayan
discerniendo, conforme a su proceso
de discipulos, la mision que el Sefior
les confia? ¢L.os apoyamos y
acompafiamos, superando cualquier
tentacion de manipulacion o
sometimiento indebido? ; Estamos
siempre abiertos para dejarnos
interpelar en la busqueda del bien de
la Iglesia y su Misidn en el mundo?



6. Los agentes de pastoral y los fieles
en general ;se sienten parte de la
Iglesia, se identifican con ella y la
acercan a los bautizados distantes y
alejados?

Como se puede apreciar aqui estan
en juego actitudes . La Conversion
Pastoral atafie principalmente a las
actitudes y a una reforma de vida.
Un cambio de actitudes
necesariamente es dindmico: “entra
en proceso” y sdlo se lo puede
contener acompafandolo y
discerniendo. Es importante tener
siempre presente que la brujula,
para no perderse en este camino, es
la de la identidad catolica concebida
como pertenencia eclesial.

Didlogo con el mundo actual

Hace bien recordar las palabras del
Concilio Vaticano II: Los gozos y las
esperanzas, las tristezasy las

angustias de los hombres de nuestro
tiempo, sobre todo de los pobresy de



cuantos sufren, son a la vez gozosy
esperanzas, tristezas y angustias de
los discipulos de Cristo (cf. GS, 1) .
Aqui reside el fundamento del
dialogo con el mundo actual.

La respuesta a las preguntas
existenciales del hombre de hoy,
especialmente de las nuevas
generaciones, atendiendo a su
lenguaje, entrafia un cambio fecundo
que hay que recorrer con la ayuda
del Evangelio, del Magisterio, y de la
Doctrina Social de la Iglesia. Los
escenarios y areopagos son de lo mas
variado. Por ejemplo, en una misma
ciudad, existen varios imaginarios
colectivos que conforman “diversas
ciudades”. Si nos mantenemos
solamente en los parametros de “la
cultura de siempre”, en el fondo una
cultura de base rural, el resultado
terminara anulando la fuerza del
Espiritu Santo. Dios esta en todas
partes: hay que saber descubrirlo
para poder anunciarlo en el idioma



de esa cultura; y cada realidad, cada
idioma, tiene un ritmo diverso.

4. Algunas tentaciones contra el
discipulado misionero

La opcion por la misionariedad del
discipulo sera tentada. Es importante
saber por donde va el mal espiritu
para ayudarnos en el discernimiento.
No se trata de salir a cazar demonios,
sino simplemente de lucidez y
astucia evangélica. Menciono solo
algunas actitudes que configuran
una Iglesia “tentada”. Se trata de
conocer ciertas propuestas actuales
que pueden mimetizarse en la
dindmica del discipulado misionero y
detener, hasta hacer fracasar, el
proceso de Conversion Pastoral.

1. La ideologizacion del mensaje
evangélico . Es una tentacion que se
dio en la Iglesia desde el principio:
buscar una hermenéutica de
interpretacion evangélica fuera del
mismo mensaje del Evangelio y fuera



de la Iglesia. Un ejemplo: Aparecida,
en un momento, sufrié esta tentacion
bajo la forma de asepsia. Se utilizo, y
esta bien, el método de “ver, juzgar,
actuar” (cf. n. 19). La tentacion
estaria en optar por un “ver”
totalmente aséptico, un “ver” neutro,
lo cual es inviable. Siempre el ver
estd afectado por la mirada. No
existe una hermenéutica aséptica. La
pregunta era, entonces: icon qué
mirada vamos a ver la realidad?
Aparecida respondio: Con mirada de
discipulo. Asi se entienden los
numeros 20 al 32. Hay otras maneras
de ideologizacion del mensaje vy,
actualmente, aparecen en
Latinoamérica y El Caribe propuestas
de esta indole. Menciono sélo
algunas:

a) El reduccionismo socializante. Es
la ideologizacion mas facil de
descubrir. En algunos momentos fue
muy fuerte. Se trata de una
pretension interpretativa en base a



una hermenéutica segun las ciencias
sociales. Abarca los campos mas
variados, desde el liberalismo de
mercado hasta la categorizacion
marxista.

b) La ideologizacion psicoldgica. Se
trata de una hermenéutica elitista
que, en definitiva, reduce el
“encuentro con Jesucristo” y su
ulterior desarrollo a una dindmica de
autoconocimiento. Suele darse
principalmente en cursos de
espiritualidad, retiros espirituales,
etc. Termina por resultar una
postura inmanente autorreferencial.
No sabe de trascendencia y, por
tanto, de misionariedad.

c) La propuesta gnostica. Bastante
ligada a la tentacion anterior. Suele
darse en grupos de élites con una
propuesta de espiritualidad superior,
bastante desencarnada, que termina
por desembarcar en posturas
pastorales de “quaestiones



disputatae”. Fue la primera
desviacion de la comunidad
primitiva y reaparece, a lo largo de la
historia de la Iglesia, en ediciones
corregidas y renovadas. Vulgarmente
se los denomina “catdlicos
ilustrados” (por ser actualmente
herederos de la [lustracion).

d) La propuesta pelagiana. Aparece
fundamentalmente bajo la forma de
restauracionismo. Ante los males de
la Iglesia se busca una solucion sélo
en la disciplina, en la restauracion de
conductas y formas superadas que,
incluso culturalmente, no tienen
capacidad significativa. En América
Latina suele darse en pequefios
grupos, en algunas nuevas
Congregaciones Religiosas, en
tendencias exageradas a la
“seguridad” doctrinal o disciplinaria.
Fundamentalmente es estatica, si
bien puede prometerse una dindmica
hacia adentro: involuciona. Busca
“recuperar” el pasado perdido.



2. El funcionalismo. Su accion en la
Iglesia es paralizante. Mas que con la
ruta se entusiasma con la “hoja de
ruta”. La concepcion funcionalista no
tolera el misterio, va a la eficacia.
Reduce la realidad de la Iglesia a la
estructura de una ONG. Lo que vale
es el resultado constatable y las
estadisticas. De aqui se va a todas las
modalidades empresariales de
Iglesia. Constituye una suerte de
“teologia de la prosperidad” en lo
organizativo de la pastoral.

3. El clericalismo es también una
tentacion muy actual en
Latinoamérica. Curiosamente, en la
mayoria de los casos, se trata de una
complicidad pecadora: el cura
clericaliza y el laico le pide por favor
que lo clericalice, porque en el fondo
le resulta mas comodo. El fenémeno
del clericalismo explica, en gran
parte, la falta de adultez y de
cristiana libertad en parte del laicado
latinoamericano. O no crece (la



mayoria), o se acurruca en cobertizos
de ideologizaciones como las ya
vistas, 0 en pertenencias parcialesy
limitadas. Existe en nuestras tierras
una forma de libertad laical a traveés
de experiencias de pueblo: el catolico
como pueblo. Aqui se ve una mayor
autonomia, sana en general, y que se
expresa fundamentalmente en la
piedad popular. El capitulo de
Aparecida sobre piedad popular
describe con profundidad esta
dimension. La propuesta de los
grupos biblicos, de las comunidades
eclesiales de base y de los Consejos
pastorales va en la linea de
superacion del clericalismo y de un
crecimiento de la responsabilidad
laical.

Podriamos seguir describiendo
algunas otras tentaciones contra el
discipulado misionero, pero creo que
éstas son las mas importantes y de
mas fuerza en este momento de
América Latina y El Caribe.



5. Algunas pautas eclesioldgicas

1. El discipulado-misionero que
Aparecida propuso a las Iglesias de
Ameérica Latina y El Caribe es el
camino que Dios quiere para este
“hoy”. Toda proyeccion utopica
(hacia el futuro) o restauracionista
(hacia el pasado) no es del buen
espiritu. Dios es real y se manifiesta
en el "hoy”. Hacia el pasado su
presencia se nos da como “memoria”
de la gesta de salvacion sea en su
pueblo sea en cada uno de nosotros;
hacia el futuro se nos da como
“promesa” y esperanza. En el pasado
Dios estuvo y dejo su huella: la
memoria nos ayuda a encontrarlo; en
el futuro so6lo es promesa... y no esta
en los mil y un “futuribles”. El “hoy”
es lo mas parecido a la eternidad;
mas aun: el "hoy” es chispa de
eternidad. En el “hoy” se juega la
vida eterna.



El discipulado misionero es vocacion:
llamado e invitacion. Se da en un
“hoy” pero “en tension”. No existe el
discipulado misionero estatico. El
discipulo misionero no puede
poseerse a si mismo, su inmanencia
esta en tension hacia la
trascendencia del discipulado y hacia
la trascendencia de la mision. No
admite la autorreferencialidad: o se
refiere a Jesucristo o se refiere al
pueblo a quien se debe anunciar.
Sujeto que se trasciende. Sujeto
proyectado hacia el encuentro: el
encuentro con el Maestro (que nos
unge discipulos) y el encuentro con
los hombres que esperan el anuncio.

Por eso, me gusta decir que la
posicion del discipulo misionero no
es una posicion de centro sino de
periferias: vive tensionado hacia las
periferias... incluso las de la
eternidad en el encuentro con
Jesucristo. En el anuncio evangélico,
hablar de “periferias existenciales”



des-centra, y habitualmente tenemos
miedo a salir del centro. El discipulo-
misionero es un des-centrado: el
centro es Jesucristo, que convocay
envia. El discipulo es enviado a las
periferias existenciales.

2. La Iglesia es institucion pero
cuando se erige en “centro” se
funcionaliza y poco a poco se
transforma en una ONG. Entonces, la
Iglesia pretende tener luz propia y
deja de ser ese “misterium lunae” del
que nos hablaban los Santos Padres.
Se vuelve cada vez mas
autorreferencial y se debilita su
necesidad de ser misionera. De
“Institucion” se transforma en
“Obra”. Deja de ser Esposa para
terminar siendo Administradora; de
Servidora se transforma en
“Controladora”. Aparecida quiere
una Iglesia Esposa, Madre, Servidora,
facilitadora de la fe y no tanto
controladora de la fe.



3. En Aparecida se dan de manera
relevante dos categorias pastorales
que surgen de la misma originalidad
del Evangelio y también pueden
servirnos de pauta para evaluar el
modo como vivimos eclesialmente el
discipulado misionero: la cercaniay
el encuentro . Ninguna de las dos es
nueva, sino que conforman la
manera como se revelo Dios en la
historia. Es el “Dios cercano” a su
pueblo, cercania que llega al maximo
al encarnarse. Es el Dios que sale al
encuentro de su pueblo. Existen en
América Latina y El Caribe pastorales
“lejanas”, pastorales disciplinarias
que privilegian los principios, las
conductas, los procedimientos
organizativos... por supuesto sin
cercania, sin ternura, sin caricia. Se
ignora la “revolucion de la ternura”
que provoco la encarnacion del
Verbo. Hay pastorales planteadas con
tal dosis de distancia que son
incapaces de lograr el encuentro:
encuentro con Jesucristo, encuentro



con los hermanos. Este tipo de
pastorales a lo mas pueden prometer
una dimension de proselitismo pero
nunca llegan a lograr ni insercion
eclesial ni pertenencia eclesial. La
cercania crea comunion y
pertenencia, da lugar al encuentro.
La cercania toma forma de didlogo y
crea una cultura del encuentro. Una
piedra de toque para calibrar la
cercania y la capacidad de encuentro
de una pastoral es la homilia. ;Qué
tal son nuestras homilias? ;Nos
acercan al ejemplo de nuestro Sefior,
que “hablaba como quien tiene
autoridad” o son meramente
preceptivas, lejanas, abstractas?

4. Quien conduce la pastoral, la
Mision Continental (sea
programatica como paradigmatica),
es el Obispo. El Obispo debe
conducir, que no es lo mismo que
mandonear. Ademas de sefialar las
grandes figuras del episcopado
latinoamericano que todos



conocemos quisiera afiadir aqui
algunas lineas sobre el perfil del
Obispo que ya dije a los Nuncios en
la reunion que tuvimos en Roma. Los
Obispos han de ser Pastores,
cercanos a la gente, padres y
hermanos, con mucha
mansedumbre; pacientes y
misericordiosos. Hombres que amen
la pobreza, sea la pobreza interior
como libertad ante el Sefior, sea la
pobreza exterior como simplicidad y
austeridad de vida. Hombres que no
tengan “psicologia de principes”.
Hombres que no sean ambiciosos y
que sean esposos de una Iglesia sin
estar a la expectativa de otra.
Hombres capaces de estar velando
sobre el rebafio que les ha sido
confiado y cuidando todo aquello
que lo mantiene unido: vigilar sobre
su pueblo con atencidon sobre los
eventuales peligros que lo amenacen,
pero sobre todo para cuidar la
esperanza: que haya sol y luz en los
corazones. Hombres capaces de



sostener con amor y paciencia los
pasos de Dios en su pueblo. Y el sitio
del Obispo para estar con su pueblo
es triple: o delante para indicar el
camino, o en medio para mantenerlo
unido y neutralizar los desbandes, o
detras para evitar que alguno se
quede rezagado, pero también, y
fundamentalmente, porque el
rebafio mismo también tiene su
olfato para encontrar nuevos
caminos.

No quisiera abundar en mas detalles
sobre la persona del Obispo, sino
simplemente afadir, incluyéndome
en esta afirmacion, que estamos un
poquito retrasados en lo que a
Conversion Pastoral se refiere.
Conviene que nos ayudemos un poco
mas a dar los pasos que el Sefior
quiere para nosotros en este “hoy” de
Ameérica Latina y El Caribe. Y seria
bueno comenzar por aqui.



Les agradezco la paciencia de
escucharme. Perdonen el desorden
de la charla y, por favor, les pido que
tomemos en serio nuestra vocacion
de servidores del santo pueblo fiel de
Dios, porque en esto se ejercita y se
muestra la autoridad: en la
capacidad de servicio. Muchas
gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/encuentro-
con-el-comite-de-coordinacion-del-
celam-en-el-centro-de-estudios-de-
sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-
de-2013/(25/01/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/

	Encuentro con el Comité de coordinación del Celam en el Centro de Estudios de Sumaré (Río de Janeiro, 28 de julio de 2013)

