
opusdei.org

Encuentro con el
Comité de
coordinación del
Celam en el Centro
de Estudios de
Sumaré (Río de
Janeiro, 28 de julio
de 2013)

Texto del Papa Francisco en su
viaje Apostólico a Río de Janeiro
(Brasil), con ocasión de la
XXVIII Jornada Mundial de la
Juventud (22-29 julio 2013)



29/07/2013

1. Introducción

Agradezco al Señor esta oportunidad
de poder hablar con ustedes,
hermanos Obispos, responsables del
CELAM en el cuatrienio 2011-2015.
Hace 57 años que el CELAM sirve a
las 22 Conferencias Episcopales de
América Latina y El Caribe,
colaborando solidaria y
subsidiariamente para promover,
impulsar y dinamizar la colegialidad
episcopal y la comunión entre las
Iglesias de esta Región y sus Pastores.

Como Ustedes, también yo soy testigo
del fuerte impulso del Espíritu en la
Quinta Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y El
Caribe en Aparecida, en mayo de
2007, que sigue animando los
trabajos del CELAM para la anhelada



renovación de las iglesias
particulares. Esta renovación, en
buena parte de ellas, se encuentra ya
en marcha. Quisiera centrar esta
conversación en el patrimonio
heredado de aquel encuentro
fraterno y que todos hemos
bautizado como Misión Continental.

2. Características peculiares de
Aparecida

Existen cuatro características que
son propias de la V Conferencia. Son
como cuatro columnas del desarrollo
de Aparecida y que le confieren su
originalidad.

1) Inicio sin documento

Medellín, Puebla y Santo Domingo
comenzaron sus trabajos con un
camino recorrido de preparación que
culminó en una especie de 
Instrumentum laboris, con el cual se
desarrolló la discusión, reflexión y
aprobación del documento final. En



cambio, Aparecida promovió la
participación de las Iglesias
particulares como camino de
preparación que culminó en un
documento de síntesis. Este
documento, si bien fue referencia
durante la Quinta Conferencia
General, no se asumió como
documento de partida. El trabajo
inicial consistió en poner en común
las preocupaciones de los Pastores
ante el cambio de época y la
necesidad de renovar la vida
discipular y misionera con la que
Cristo fundó la Iglesia.

2) Ambiente de oración con el Pueblo
de Dios

Es importante recordar el ambiente
de oración generado por el diario
compartir la Eucaristía y otros
momentos litúrgicos, donde siempre
fuimos acompañados por el Pueblo
de Dios. Por otro lado, puesto que los
trabajos tenían lugar en el subsuelo



del Santuario, la “música funcional”
que los acompañaba fueron los
cánticos y oraciones de los fieles.

3) Documento que se prolonga en
compromiso, con la Misión
Continental

En este contexto de oración y
vivencia de fe surgió el deseo de un
nuevo Pentecostés para la Iglesia y el
compromiso de la Misión
Continental. Aparecida no termina
con un Documento sino que se
prolonga en la Misión Continental.

4) La presencia de Nuestra Señora,
Madre de América

Es la primera Conferencia del
Episcopado Latinoamericano y El
Caribe que se realiza en un Santuario
mariano.

3. Dimensiones de la Misión
Continental



La Misión Continental se proyecta en
dos dimensiones: programática y
paradigmática. La misión
programática, como su nombre lo
indica, consiste en la realización de
actos de índole misionera. La misión
paradigmática, en cambio, implica
poner en clave misionera la actividad
habitual de las Iglesias particulares.
Evidentemente aquí se da, como
consecuencia, toda una dinámica de
reforma de las estructuras eclesiales.
El “cambio de estructuras” (de
caducas a nuevas) no es fruto de un
estudio de organización de la planta
funcional eclesiástica, de lo cual
resultaría una reorganización
estática, sino que es consecuencia de
la dinámica de la misión. Lo que
hace caer las estructuras caducas, lo
que lleva a cambiar los corazones de
los cristianos, es precisamente la 
misionariedad . De aquí la
importancia de la misión
paradigmática.



La Misión Continental, sea
programática, sea paradigmática,
exige generar la conciencia de una
Iglesia que se organiza para servir a
todos los bautizados y hombres de
buena voluntad. El discípulo de
Cristo no es una persona aislada en
una espiritualidad intimista, sino
una persona en comunidad, para
darse a los demás. Misión
Continental, por tanto, implica 
pertenencia eclesial.

Un planteo como éste, que comienza
por el discipulado misionero e
implica comprender la identidad del
cristiano como pertenencia eclesial,
pide que nos explicitemos cuáles son 
los desafíos vigentes de la
misionariedad discipular . Señalaré
solamente dos: la renovación interna
de la Iglesia y el diálogo con el
mundo actual.

Renovación interna de la Iglesia



Aparecida ha propuesto como
necesaria la Conversión Pastoral.
Esta conversión implica creer en la
Buena Nueva, creer en Jesucristo
portador del Reino de Dios, en su
irrupción en el mundo, en su
presencia victoriosa sobre el mal;
creer en la asistencia y conducción
del Espíritu Santo; creer en la Iglesia,
Cuerpo de Cristo y prolongadora del
dinamismo de la Encarnación.

En este sentido, es necesario que,
como Pastores, nos planteemos
interrogantes que hacen a la marcha
de las Iglesias que presidimos. Estas
preguntas sirven de guía para
examinar el estado de las diócesis en
la asunción del espíritu de Aparecida
y son preguntas que conviene nos
hagamos frecuentemente como
examen de conciencia.

1. ¿Procuramos que nuestro trabajo y
el de nuestros Presbíteros sea más
pastoral que administrativo? ¿Quién



es el principal beneficiario de la
labor eclesial, la Iglesia como
organización o el Pueblo de Dios en
su totalidad?

2. ¿Superamos la tentación de
atender de manera reactiva los
complejos problemas que surgen?
¿Creamos un hábito pro-activo?
¿Promovemos espacios y ocasiones
para manifestar la misericordia de
Dios? ¿Somos conscientes de la
responsabilidad de replantear las
actitudes pastorales y el
funcionamiento de las estructuras
eclesiales, buscando el bien de los
fieles y de la sociedad?

3. En la práctica, ¿hacemos partícipes
de la Misión a los fieles laicos?
¿Ofrecemos la Palabra de Dios y los
Sacramentos con la clara conciencia
y convicción de que el Espíritu se
manifiesta en ellos?

4. ¿Es un criterio habitual el
discernimiento pastoral,



sirviéndonos de los Consejos
Diocesanos? Estos Consejos y los
Parroquiales de Pastoral y de
Asuntos Económicos ¿son espacios
reales para la participación laical en
la consulta, organización y
planificación pastoral? El buen
funcionamiento de los Consejos es
determinante. Creo que estamos muy
atrasados en esto.

5. Los Pastores, Obispos y
Presbíteros, ¿tenemos conciencia y
convicción de la misión de los fieles y
les damos la libertad para que vayan
discerniendo, conforme a su proceso
de discípulos, la misión que el Señor
les confía? ¿Los apoyamos y
acompañamos, superando cualquier
tentación de manipulación o
sometimiento indebido? ¿Estamos
siempre abiertos para dejarnos
interpelar en la búsqueda del bien de
la Iglesia y su Misión en el mundo?



6. Los agentes de pastoral y los fieles
en general ¿se sienten parte de la
Iglesia, se identifican con ella y la
acercan a los bautizados distantes y
alejados?

Como se puede apreciar aquí están
en juego actitudes . La Conversión
Pastoral atañe principalmente a las
actitudes y a una reforma de vida.
Un cambio de actitudes
necesariamente es dinámico: “entra
en proceso” y sólo se lo puede
contener acompañándolo y
discerniendo. Es importante tener
siempre presente que la brújula,
para no perderse en este camino, es
la de la identidad católica concebida
como pertenencia eclesial.

Diálogo con el mundo actual

Hace bien recordar las palabras del
Concilio Vaticano II: Los gozos y las
esperanzas, las tristezas y las
angustias de los hombres de nuestro
tiempo, sobre todo de los pobres y de



cuantos sufren, son a la vez gozos y
esperanzas, tristezas y angustias de
los discípulos de Cristo (cf. GS, 1) .
Aquí reside el fundamento del
diálogo con el mundo actual.

La respuesta a las preguntas
existenciales del hombre de hoy,
especialmente de las nuevas
generaciones, atendiendo a su
lenguaje, entraña un cambio fecundo
que hay que recorrer con la ayuda
del Evangelio, del Magisterio, y de la
Doctrina Social de la Iglesia. Los
escenarios y areópagos son de lo más
variado. Por ejemplo, en una misma
ciudad, existen varios imaginarios
colectivos que conforman “diversas
ciudades”. Si nos mantenemos
solamente en los parámetros de “la
cultura de siempre”, en el fondo una
cultura de base rural, el resultado
terminará anulando la fuerza del
Espíritu Santo. Dios está en todas
partes: hay que saber descubrirlo
para poder anunciarlo en el idioma



de esa cultura; y cada realidad, cada
idioma, tiene un ritmo diverso.

4. Algunas tentaciones contra el
discipulado misionero

La opción por la misionariedad del
discípulo será tentada. Es importante
saber por dónde va el mal espíritu
para ayudarnos en el discernimiento.
No se trata de salir a cazar demonios,
sino simplemente de lucidez y
astucia evangélica. Menciono sólo
algunas actitudes que configuran
una Iglesia “tentada”. Se trata de
conocer ciertas propuestas actuales
que pueden mimetizarse en la
dinámica del discipulado misionero y
detener, hasta hacer fracasar, el
proceso de Conversión Pastoral.

1. La ideologización del mensaje
evangélico . Es una tentación que se
dio en la Iglesia desde el principio:
buscar una hermenéutica de
interpretación evangélica fuera del
mismo mensaje del Evangelio y fuera



de la Iglesia. Un ejemplo: Aparecida,
en un momento, sufrió esta tentación
bajo la forma de asepsia. Se utilizó, y
está bien, el método de “ver, juzgar,
actuar” (cf. n. 19). La tentación
estaría en optar por un “ver”
totalmente aséptico, un “ver” neutro,
lo cual es inviable. Siempre el ver
está afectado por la mirada. No
existe una hermenéutica aséptica. La
pregunta era, entonces: ¿con qué
mirada vamos a ver la realidad?
Aparecida respondió: Con mirada de
discípulo. Así se entienden los
números 20 al 32. Hay otras maneras
de ideologización del mensaje y,
actualmente, aparecen en
Latinoamérica y El Caribe propuestas
de esta índole. Menciono sólo
algunas:

a) El reduccionismo socializante. Es
la ideologización más fácil de
descubrir. En algunos momentos fue
muy fuerte. Se trata de una
pretensión interpretativa en base a



una hermenéutica según las ciencias
sociales. Abarca los campos más
variados, desde el liberalismo de
mercado hasta la categorización
marxista.

b) La ideologización psicológica. Se
trata de una hermenéutica elitista
que, en definitiva, reduce el
”encuentro con Jesucristo” y su
ulterior desarrollo a una dinámica de
autoconocimiento. Suele darse
principalmente en cursos de
espiritualidad, retiros espirituales,
etc. Termina por resultar una
postura inmanente autorreferencial.
No sabe de trascendencia y, por
tanto, de misionariedad.

c) La propuesta gnóstica. Bastante
ligada a la tentación anterior. Suele
darse en grupos de élites con una
propuesta de espiritualidad superior,
bastante desencarnada, que termina
por desembarcar en posturas
pastorales de “quaestiones



disputatae”. Fue la primera
desviación de la comunidad
primitiva y reaparece, a lo largo de la
historia de la Iglesia, en ediciones
corregidas y renovadas. Vulgarmente
se los denomina “católicos
ilustrados” (por ser actualmente
herederos de la Ilustración).

d) La propuesta pelagiana. Aparece
fundamentalmente bajo la forma de
restauracionismo. Ante los males de
la Iglesia se busca una solución sólo
en la disciplina, en la restauración de
conductas y formas superadas que,
incluso culturalmente, no tienen
capacidad significativa. En América
Latina suele darse en pequeños
grupos, en algunas nuevas
Congregaciones Religiosas, en
tendencias exageradas a la
“seguridad” doctrinal o disciplinaria.
Fundamentalmente es estática, si
bien puede prometerse una dinámica
hacia adentro: involuciona. Busca
“recuperar” el pasado perdido.



2. El funcionalismo. Su acción en la
Iglesia es paralizante. Más que con la
ruta se entusiasma con la “hoja de
ruta”. La concepción funcionalista no
tolera el misterio, va a la eficacia.
Reduce la realidad de la Iglesia a la
estructura de una ONG. Lo que vale
es el resultado constatable y las
estadísticas. De aquí se va a todas las
modalidades empresariales de
Iglesia. Constituye una suerte de
“teología de la prosperidad” en lo
organizativo de la pastoral.

3. El clericalismo es también una
tentación muy actual en
Latinoamérica. Curiosamente, en la
mayoría de los casos, se trata de una
complicidad pecadora: el cura
clericaliza y el laico le pide por favor
que lo clericalice, porque en el fondo
le resulta más cómodo. El fenómeno
del clericalismo explica, en gran
parte, la falta de adultez y de
cristiana libertad en parte del laicado
latinoamericano. O no crece (la



mayoría), o se acurruca en cobertizos
de ideologizaciones como las ya
vistas, o en pertenencias parciales y
limitadas. Existe en nuestras tierras
una forma de libertad laical a través
de experiencias de pueblo: el católico
como pueblo. Aquí se ve una mayor
autonomía, sana en general, y que se
expresa fundamentalmente en la
piedad popular. El capítulo de
Aparecida sobre piedad popular
describe con profundidad esta
dimensión. La propuesta de los
grupos bíblicos, de las comunidades
eclesiales de base y de los Consejos
pastorales va en la línea de
superación del clericalismo y de un
crecimiento de la responsabilidad
laical.

Podríamos seguir describiendo
algunas otras tentaciones contra el
discipulado misionero, pero creo que
éstas son las más importantes y de
más fuerza en este momento de
América Latina y El Caribe.



5. Algunas pautas eclesiológicas

1. El discipulado-misionero que
Aparecida propuso a las Iglesias de
América Latina y El Caribe es el
camino que Dios quiere para este
“hoy”. Toda proyección utópica
(hacia el futuro) o restauracionista
(hacia el pasado) no es del buen
espíritu. Dios es real y se manifiesta
en el ”hoy”. Hacia el pasado su
presencia se nos da como “memoria”
de la gesta de salvación sea en su
pueblo sea en cada uno de nosotros;
hacia el futuro se nos da como
“promesa” y esperanza. En el pasado
Dios estuvo y dejó su huella: la
memoria nos ayuda a encontrarlo; en
el futuro sólo es promesa… y no está
en los mil y un “futuribles”. El “hoy”
es lo más parecido a la eternidad;
más aún: el ”hoy” es chispa de
eternidad. En el “hoy” se juega la
vida eterna.



El discipulado misionero es vocación:
llamado e invitación. Se da en un
“hoy” pero “en tensión”. No existe el
discipulado misionero estático. El
discípulo misionero no puede
poseerse a sí mismo, su inmanencia
está en tensión hacia la
trascendencia del discipulado y hacia
la trascendencia de la misión. No
admite la autorreferencialidad: o se
refiere a Jesucristo o se refiere al
pueblo a quien se debe anunciar.
Sujeto que se trasciende. Sujeto
proyectado hacia el encuentro: el
encuentro con el Maestro (que nos
unge discípulos) y el encuentro con
los hombres que esperan el anuncio.

Por eso, me gusta decir que la
posición del discípulo misionero no
es una posición de centro sino de
periferias: vive tensionado hacia las
periferias… incluso las de la
eternidad en el encuentro con
Jesucristo. En el anuncio evangélico,
hablar de “periferias existenciales”



des-centra, y habitualmente tenemos
miedo a salir del centro. El discípulo-
misionero es un des-centrado: el
centro es Jesucristo, que convoca y
envía. El discípulo es enviado a las
periferias existenciales.

2. La Iglesia es institución pero
cuando se erige en “centro” se
funcionaliza y poco a poco se
transforma en una ONG. Entonces, la
Iglesia pretende tener luz propia y
deja de ser ese “misterium lunae” del
que nos hablaban los Santos Padres.
Se vuelve cada vez más
autorreferencial y se debilita su
necesidad de ser misionera. De
“Institución” se transforma en
“Obra”. Deja de ser Esposa para
terminar siendo Administradora; de
Servidora se transforma en
“Controladora”. Aparecida quiere
una Iglesia Esposa, Madre, Servidora,
facilitadora de la fe y no tanto
controladora de la fe.



3. En Aparecida se dan de manera
relevante dos categorías pastorales
que surgen de la misma originalidad
del Evangelio y también pueden
servirnos de pauta para evaluar el
modo como vivimos eclesialmente el
discipulado misionero: la cercanía y
el encuentro . Ninguna de las dos es
nueva, sino que conforman la
manera cómo se reveló Dios en la
historia. Es el “Dios cercano” a su
pueblo, cercanía que llega al máximo
al encarnarse. Es el Dios que sale al
encuentro de su pueblo. Existen en
América Latina y El Caribe pastorales
“lejanas”, pastorales disciplinarias
que privilegian los principios, las
conductas, los procedimientos
organizativos… por supuesto sin
cercanía, sin ternura, sin caricia. Se
ignora la “revolución de la ternura”
que provocó la encarnación del
Verbo. Hay pastorales planteadas con
tal dosis de distancia que son
incapaces de lograr el encuentro:
encuentro con Jesucristo, encuentro



con los hermanos. Este tipo de
pastorales a lo más pueden prometer
una dimensión de proselitismo pero
nunca llegan a lograr ni inserción
eclesial ni pertenencia eclesial. La
cercanía crea comunión y
pertenencia, da lugar al encuentro.
La cercanía toma forma de diálogo y
crea una cultura del encuentro. Una
piedra de toque para calibrar la
cercanía y la capacidad de encuentro
de una pastoral es la homilía. ¿Qué
tal son nuestras homilías? ¿Nos
acercan al ejemplo de nuestro Señor,
que “hablaba como quien tiene
autoridad” o son meramente
preceptivas, lejanas, abstractas?

4. Quien conduce la pastoral, la
Misión Continental (sea
programática como paradigmática),
es el Obispo. El Obispo debe
conducir, que no es lo mismo que
mandonear. Además de señalar las
grandes figuras del episcopado
latinoamericano que todos



conocemos quisiera añadir aquí
algunas líneas sobre el perfil del
Obispo que ya dije a los Nuncios en
la reunión que tuvimos en Roma. Los
Obispos han de ser Pastores,
cercanos a la gente, padres y
hermanos, con mucha
mansedumbre; pacientes y
misericordiosos. Hombres que amen
la pobreza, sea la pobreza interior
como libertad ante el Señor, sea la
pobreza exterior como simplicidad y
austeridad de vida. Hombres que no
tengan “psicología de príncipes”.
Hombres que no sean ambiciosos y
que sean esposos de una Iglesia sin
estar a la expectativa de otra.
Hombres capaces de estar velando
sobre el rebaño que les ha sido
confiado y cuidando todo aquello
que lo mantiene unido: vigilar sobre
su pueblo con atención sobre los
eventuales peligros que lo amenacen,
pero sobre todo para cuidar la
esperanza: que haya sol y luz en los
corazones. Hombres capaces de



sostener con amor y paciencia los
pasos de Dios en su pueblo. Y el sitio
del Obispo para estar con su pueblo
es triple: o delante para indicar el
camino, o en medio para mantenerlo
unido y neutralizar los desbandes, o
detrás para evitar que alguno se
quede rezagado, pero también, y
fundamentalmente, porque el
rebaño mismo también tiene su
olfato para encontrar nuevos
caminos.

No quisiera abundar en más detalles
sobre la persona del Obispo, sino
simplemente añadir, incluyéndome
en esta afirmación, que estamos un
poquito retrasados en lo que a
Conversión Pastoral se refiere.
Conviene que nos ayudemos un poco
más a dar los pasos que el Señor
quiere para nosotros en este “hoy” de
América Latina y El Caribe. Y sería
bueno comenzar por aquí.



Les agradezco la paciencia de
escucharme. Perdonen el desorden
de la charla y, por favor, les pido que
tomemos en serio nuestra vocación
de servidores del santo pueblo fiel de
Dios, porque en esto se ejercita y se
muestra la autoridad: en la
capacidad de servicio. Muchas
gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

vatican.va

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/encuentro-
con-el-comite-de-coordinacion-del-
celam-en-el-centro-de-estudios-de-
sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-

de-2013/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/encuentro-con-el-comite-de-coordinacion-del-celam-en-el-centro-de-estudios-de-sumare-rio-de-janeiro-28-de-julio-de-2013/

	Encuentro con el Comité de coordinación del Celam en el Centro de Estudios de Sumaré (Río de Janeiro, 28 de julio de 2013)

