
opusdei.org

En la fiesta del
Corpus Christi

Ofrecemos 2 audios de una
homilía de San Josemaría sobre
la devoción al Santísimo
Sacramento.

20/05/2008

Tratar a Jesús en la Palabra y en el
Pan (7:50 min)

El optimismo cristiano (7:34 min)

EN LA FIESTA DEL CORPUS
CHRISTI



Homilía pronunciada el 28–V–1964,
fiesta del Corpus Christi. AUDIO 1
Tratar a Jesús en la Palabra y en el
Pan

Jesús se esconde en el Santísimo
Sacramento del altar, para que nos
atrevamos a tratarle, para ser el
sustento nuestro, con el fin de que
nos hagamos una sola cosa con El. Al
decir sin mí no podéis nada (Ioh XV,
5.), no condenó al cristiano a la
ineficacia, ni le obligó a una
búsqueda ardua y difícil de su
Persona. Se ha quedado entre
nosotros con una disponibilidad
total.

Cuando nos reunimos ante el altar
mientras se celebra el Santo
Sacrificio de la Misa, cuando
contemplamos la Sagrada Hostia
expuesta en la custodia o la
adoramos escondida en el Sagrario,
debemos reavivar nuestra fe, pensar
en esa existencia nueva, que viene a



nosotros, y conmovernos ante el
cariño y la ternura de Dios.

Perseveraban todos en la doctrina de
los Apóstoles, en la comunicación de
la fracción del pan, y en las oraciones
(Act II, 42.). Así nos describen las
Escrituras la conducta de los
primeros cristianos: congregados por
la fe de los Apóstoles en perfecta
unidad, al participar de la Eucaristía,
unánimes en la oración. Fe, Pan,
Palabra.

Jesús, en la Eucaristía, es prenda
segura de su presencia en nuestras
almas; de su poder, que sostiene el
mundo; de sus promesas de
salvación, que ayudarán a que la
familia humana, cuando llegue el fin
de los tiempos, habite
perpetuamente en la casa del Cielo,
en torno a Dios Padre, Dios Hijo y
Dios Espíritu Santo: Trinidad
Beatísima, Dios Unico. Es toda
nuestra fe la que se pone en acto



cuando creemos en Jesús, en su
presencia real bajo los accidentes del
pan y del vino.

No comprendo cómo se puede vivir
cristianamente sin sentir la
necesidad de una amistad constante
con Jesús en la Palabra y en el Pan,
en la oración y en la Eucaristía. Y
entiendo muy bien que, a lo largo de
los siglos, las sucesivas generaciones
de fieles hayan ido concretando esa
piedad eucarística. Unas veces, con
prácticas multitudinarias,
profesando públicamente su fe;
otras, con gestos silenciosos y
callados, en la sacra paz del templo o
en la intimidad del corazón.

Ante todo, hemos de amar la Santa
Misa que debe ser el centro de
nuestro día. Si vivimos bien la Misa,
¿cómo no continuar luego el resto de
la jornada con el pensamiento en el
Señor, con la comezón de no
apartarnos de su presencia, para



trabajar como El trabajaba y amar
como El amaba? Aprendemos
entonces a agradecer al Señor esa
otra delicadeza suya: que no haya
querido limitar su presencia al
momento del Sacrificio del Altar,
sino que haya decidido permanecer
en la Hostia Santa que se reserva en
el Tabernáculo, en el Sagrario.

Os diré que para mí el Sagrario ha
sido siempre Betania, el lugar
tranquilo y apacible donde está
Cristo, donde podemos contarle
nuestras preocupaciones, nuestros
sufrimientos, nuestras ilusiones y
nuestras alegrías, con la misma
sencillez y naturalidad con que le
hablaban aquellos amigos suyos,
Marta, María y Lázaro. Por eso, al
recorrer las calles de alguna ciudad o
de algún pueblo, me da alegría
descubrir, aunque sea de lejos, la
silueta de una iglesia; es un nuevo
Sagrario, una ocasión más de dejar
que el alma se escape para estar con



el deseo junto al Señor
Sacramentado.

Fecundidad de la Eucaristía

Cuando el Señor en la Ultima Cena
instituyó la Sagrada Eucaristía, era
de noche, lo que –comenta San Juan
Crisóstomo– manifestaba que los
tiempos habían sido cumplidos (In
Matthaeum homiliae, 82, 1 (PG 58,
700).). Se hacía noche en el mundo,
porque los viejos ritos, los antiguos
signos de la misericordia infinita de
Dios con la humanidad iban a
realizarse plenamente, abriendo el
camino a un verdadero amanecer: la
nueva Pascua. La Eucaristía fue
instituida durante la noche,
preparando de antemano la mañana
de la Resurrección.

También en nuestras vidas hemos de
preparar esa alborada. Todo lo
caduco, lo dañoso y lo que no sirve –
el desánimo, la desconfianza, la
tristeza, la cobardía– todo eso ha de



ser echado fuera. La Sagrada
Eucaristía introduce en los hijos de
Dios la novedad divina, y debemos
responder in novitate sensus (Rom
XII, 2.), con una renovación de todo
nuestro sentir y de todo nuestro
obrar. Se nos ha dado un principio
nuevo de energía, una raíz poderosa,
injertada en el Señor. No podemos
volver a la antigua levadura,
nosotros que tenemos el Pan de
ahora y de siempre.

En esta fiesta, en ciudades de una
parte y otra de la tierra, los cristianos
acompañan en procesión al Señor,
que escondido en la Hostia recorre
las calles y plazas –lo mismo que en
su vida terrena–, saliendo al paso de
los que quieren verle, haciéndose el
encontradizo con los que no le
buscan. Jesús aparece así, una vez
más, en medio de los suyos: ¿cómo
reaccionamos ante esa llamada del
Maestro?



Porque las manifestaciones externas
de amor deben nacer del corazón, y
prolongarse con testimonio de
conducta cristiana. Si hemos sido
renovados con la recepción del
Cuerpo del Señor, hemos de
manifestarlo con obras. Que nuestros
pensamientos sean sinceros: de paz,
de entrega, de servicio. Que nuestras
palabras sean verdaderas, claras,
oportunas; que sepan consolar y
ayudar, que sepan, sobre todo, llevar
a otros la luz de Dios. Que nuestras
acciones sean coherentes, eficaces,
acertadas: que tengan ese bonus odor
Christi (2 Cor II, 15.), el buen olor de
Cristo, porque recuerden su modo de
comportarse y de vivir.

La procesión del Corpus hace
presente a Cristo por los pueblos y
las ciudades del mundo. Pero esa
presencia, repito, no debe ser cosa de
un día, ruido que se escucha y se
olvida. Ese pasar de Jesús nos trae a
la memoria que debemos descubrirlo



también en nuestro quehacer
ordinario. Junto a esa procesión
solemne de este jueves, debe estar la
procesión callada y sencilla, de la
vida corriente de cada cristiano,
hombre entre los hombres, pero con
la dicha de haber recibido la fe y la
misión divina de conducirse de tal
modo que renueve el mensaje del
Señor en la tierra. No nos faltan
errores, miserias, pecados. Pero Dios
está con los hombres, y hemos de
disponernos para que se sirva de
nosotros y se haga continuo su
tránsito entre las criaturas.

Vamos, pues, a pedir al Señor que
nos conceda ser almas de Eucaristía,
que nuestro trato personal con El se
exprese en alegría, en serenidad, en
afán de justicia. Y facilitaremos a los
demás la tarea de reconocer a Cristo,
contribuiremos a ponerlo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Se cumplirá la promesa de
Jesús: Yo, cuando sea exaltado sobre



la tierra, todo lo atraeré hacia mí (Ioh
XII, 32.).

AUDIO 2 El optimismo cristiano

Quizá alguna vez pueda venir la
tentación de pensar que todo eso es
hermoso, como lo es un sueño
irrealizable. Os he hablado de
renovar la fe y la esperanza;
permaneced firmes, con la seguridad
absoluta de que nuestras ilusiones se
verán colmadas por las maravillas de
Dios. Pero resulta indispensable que
nos anclemos, de verdad, en la virtud
cristiana de la esperanza.

Que no nos acostumbremos a los
milagros que se operan ante
nosotros; a este admirable portento
de que el Señor baje cada día a las
manos del sacerdote. Jesús nos
quiere despiertos, para que nos
convenzamos de la grandeza de su
poder, y para que oigamos
nuevamente su promesa: venite post
me, et faciam vos fieri piscatores



hominum (Mc I, 17.), si me seguís, os
haré pescadores de hombres; seréis
eficaces, y atraeréis las almas hacia
Dios. Debemos confiar, por tanto, en
esas palabras del Señor: meterse en
la barca, empuñar los remos, izar las
velas, y lanzarse a ese mar del
mundo que Cristo nos entrega como
heredad. Duc in altum et laxate retia
vestra in capturam! (Lc V, 4.): bogad
mar adentro, y echad vuestras redes
para pescar.

Ese celo apostólico, que Cristo ha
puesto en nuestro corazón, no debe
agotarse –extinguirse–, por una falsa
humildad. Si es verdad que
arrastramos miserias personales,
también lo es que el Señor cuenta
con nuestros errores. No escapa a su
mirada misericordiosa que los
hombres somos criaturas con
limitaciones, con flaquezas, con
imperfecciones, inclinadas al pecado.
Pero nos manda que luchemos, que
reconozcamos nuestros defectos; no



para acobardarnos, sino para
arrepentirnos y fomentar el deseo de
ser mejores.

Además, hemos de recordar siempre
que somos sólo instrumentos: ¿qué es
Apolo?, ¿qué es Pablo? Unos ministros
de aquel en quien habéis creído, y eso
según el don que a cada uno ha
concedido el Señor. Yo planté, regó
Apolo, pero Dios es quien ha dado el
crecer (1 Cor III, 4–6.). La doctrina, el
mensaje que hemos de propagar,
tiene una fecundidad propia e
infinita, que no es nuestra, sino de
Cristo. Es Dios mismo quien está
empeñado en realizar la obra
salvadora, en redimir el mundo.

Fe, pues, sin permitir que nos
domine el desaliento; sin pararnos en
cálculos meramente humanos. Para
superar los obstáculos, hay que
empezar trabajando, metiéndose de
lleno en la tarea, de manera que el
mismo esfuerzo nos lleve a abrir



nuevas veredas. Ante cualquier
dificultad, ésta es la panacea:
santidad personal, entrega al Señor.

Ser santos es vivir tal y como nuestro
Padre del cielo ha dispuesto que
vivamos. Me diréis que es difícil. Sí,
el ideal es muy alto. Pero a la vez es
fácil: está al alcance de la mano.
Cuando una persona se pone
enferma, ocurre en ocasiones que no
se logra encontrar la medicina. En lo
sobrenatural, no sucede así. La
medicina está siempre cerca: es
Cristo Jesús, presente en la Sagrada
Eucaristía, que nos da además su
gracia en los otros Sacramentos que
instituyó.

Repitamos, con la palabra y con las
obras: Señor, confío en Ti, me basta
tu providencia ordinaria, tu ayuda de
cada día. No tenemos por qué pedir a
Dios grandes milagros. Hemos de
suplicar, en cambio, que aumente
nuestra fe, que ilumine nuestra



inteligencia, que fortalezca nuestra
voluntad. Jesús permanece siempre
junto a nosotros, y se comporta
siempre como quien es.

Desde el comienzo de mi
predicación, os he prevenido contra
un falso endiosamiento. No te turbe
conocerte como eres: así, de barro.
No te preocupe. Porque tú y yo
somos hijos de Dios –y éste es
endiosamiento bueno–, escogidos por
llamada divina desde toda la
eternidad: nos eligió el Padre, por
Jesucristo, antes de la creación del
mundo para que seamos santos en su
presencia (Eph I, 4.). Nosotros que
somos especialmente de Dios,
instrumentos suyos a pesar de
nuestra pobre miseria personal,
seremos eficaces si no perdemos el
conocimiento de nuestra flaqueza.
Las tentaciones nos dan la dimensión
de nuestra propia debilidad.



Si sentís decaimiento, al
experimentar –quizá de un modo
particularmente vivo– la propia
mezquindad, es el momento de
abandonarse por completo, con
docilidad en las manos de Dios.
Cuentan que un día salió al
encuentro de Alejandro Magno un
pordiosero, pidiendo una limosna.
Alejandro se detuvo y mandó que le
hicieran señor de cinco ciudades. El
pobre, confuso y aturdido, exclamó:
¡yo no pedía tanto! Y Alejandro
repuso: tú has pedido como quien
eres; yo te doy como quien soy.

Aun en los momentos en los que
percibamos más profundamente
nuestra limitación, podemos y
debemos mirar a Dios Padre, a Dios
Hijo, a Dios Espíritu Santo,
sabiéndonos partícipes de la vida
divina. No existe jamás razón
suficiente para volver la cara atrás
(Cfr. Lc IX, 62.): el Señor está a
nuestro lado. Hemos de ser fieles,



leales, hacer frente a nuestras
obligaciones, encontrando en Jesús el
amor y el estímulo para comprender
las equivocaciones de los demás y
superar nuestros propios errores. Así
todos esos decaimientos –los tuyos,
los míos, los de todos los hombres–,
serán también soporte para el reino
de Cristo.

Reconozcamos nuestras
enfermedades, pero confesemos el
poder de Dios. El optimismo, la
alegría, el convencimiento firme de
que el Señor quiere servirse de
nosotros, han de informar la vida
cristiana. Si nos sentimos parte de
esta Iglesia Santa, si nos
consideramos sostenidos por la roca
firme de Pedro y por la acción del
Espíritu Santo, nos decidiremos a
cumplir el pequeño deber de cada
instante: sembrar cada día un poco.
Y la cosecha desbordará los graneros.



Acabemos esto rato de oración.
Recordad –saboreando, en la
intimidad del alma, la infinita
bondad divina– que, por las palabras
de la Consagración, Cristo se va a
hacer realmente presente en la
Hostia, con su Cuerpo, con su Sangre,
con su Alma y con su Divinidad.
Adoradle con reverencia y con
devoción; renovad en su presencia el
ofrecimiento sincero de vuestro
amor; decidle sin miedo que le
queréis; agradecedle esta prueba
diaria de misericordia tan llena de
ternura, y fomentad el deseo de
acercaros a comulgar con confianza.
Yo me pasmo ante este misterio de
Amor; el Señor busca mi pobre
corazón como trono, para no
abandonarme si yo me aparto de El.

Reconfortados por la presencia de
Cristo, alimentados de su Cuerpo,
seremos fieles durante esta vida
terrena, y luego, en el cielo, junto a
Jesús y a su Madre, nos llamaremos



vencedores. ¿Dónde está, ¡oh muerte!,
tu victoria? ¿Dónde está, ¡oh muerte!,
tu aguijón? Demos gracias a Dios que
nos ha traído la victoria, por la virtud
de nuestro Señor Jesucristo (1 Cor XV,
55 y 57.).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/en-la-fiesta-
del-corpus-christi-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/en-la-fiesta-del-corpus-christi-2/
https://opusdei.org/es-mx/article/en-la-fiesta-del-corpus-christi-2/
https://opusdei.org/es-mx/article/en-la-fiesta-del-corpus-christi-2/

	En la fiesta del Corpus Christi

