opusdei.org

El desafio del
'nosotros’. La
caridad en las
relaciones para
superar diferencias

El Papa nos invita a ser
constructores de nuevos
vinculos sociales. Para eso es
imprescindible, ademas de
predicar el Evangelio, procurar
personalmente ser un auténtico
testimonio de caridad cristiana.

15/03/2021



«Vosotros sois la luz del mundo» (Mt
5,14), dijo Jesus en uno de sus
primeros discursos, desde la cima de
un monte. Era un reto ambicioso
para sus oyentes, que dificilmente
habrian salido de Palestina y que en
muchos aspectos no eran mejores
que otros pueblos del entorno.
¢Como podian iluminar todo el
mundo? El Papa Francisco también
ha recordado en alguna ocasion que
los bautizados estamos llamados a
ser en el mundo «un evangelio
viviente», a sazonar todos los
ambientes con «una vida santa», con
«el testimonio de una caridad
genuina»'. Su propuesta adquiere
en nuestros dias una relevancia
especial al considerar que los
cristianos, en algunos lugares del
mundo, son una inmensa minoria,
como ocurria en los primeros
tiempos de la Iglesia: para muchos
hombres y mujeres del siglo XXI, la
relacion con un catolico que vive su
fe sera a veces la unica oportunidad



de aproximarse al Evangelio. Esto
supone una enorme oportunidad.
Ademas, contamos con una garantia:
la luz que aspiramos a transmitir a
otros no es nuestra, sino de Dios.

Esa luz tiene que ver, ciertamente,
con el contenido de un mensaje que
nos gustaria extender en el mundo;
pero también —y no es menos
importante- con el medio que lo
transmite y con el modo de hacerlo.
Ambos aspectos estan
intrinsecamente unidos, el uno
influye en el otro: nuestra condicion
de discipulos de Jesus se manifiesta a
la vez en el qué y en el como.
Sabemos bien que el cristianismo no
es puro conocimiento, no consiste en
un saber tedrico ni en una suma de
lecturas: es, sobre todo, un modo de
estar en el mundo y de relacionarse
con los demas que tiene su origen en
el encuentro con Jesucristo. Implica
un empefo practico que, cuando
surge de ese didlogo interior con



Dios, acaba interpelando a las
personas cercanas. San Josemaria lo
resumio en uno de los puntos
iniciales de Camino: «Ojala fuera tal
tu compostura y tu conversacion que
todos pudieran decir al verte o al
oirte hablar: éste lee la vida de
Jesucristo»™.

Por eso, la formacion cristiana no
busca una simple erudicion
doctrinal, sino conformarnos con
Jesus. Asi extenderemos la buena
noticia a través de nuestras palabras
y especialmente con nuestra propia
vida, como él mismo hizo. Este modo
de desenvolvernos en el mundo no es
ajeno a la convivencia con los otros
hombres, incluidos, como es logico,
los que pueden parecer mas lejanos.
El planteamiento de Jesus es
magnanimo, incluso revolucionario,
supone una de las grandes
novedades del Evangelio: «<Amad a
vuestros enemigos, haced bien a los
que os odian; bendecid a los que os



maldicen y rogad por los que os
calumnian» (Lc 6,27-29). Siempre
podremos mirarnos en ese mensaje y
examinar hasta qué punto lo hemos
hecho nuestro.

La diferencia es un regalo

Todas las personas somos diferentes.
Nos distinguimos en el aspecto fisico,
la voz, la forma de pensar, el modo
de interpretar la libertad, las
soluciones que proponemos a los
conflictos de la existencia, hasta en la
manera de entender la humanidad o
la propia vida. Frente a esa realidad,
nuestra actitud no es simplemente la
de tolerar la diferencia, resignarse
ante ella, aceptarla como si fuera un
mal inevitable. Esa diversidad ha
sido querida por Dios y, por tanto, es
una riqueza, una manifestacion de su
infinitud. Las diferencias forman
parte de la grandeza de la creacion,
podemos y debemos beneficiarnos de
ellas. Queriendo a los demas tal



como son, los queremos como los
quiere Dios. Hemos escuchado tantas
veces decir que el amor de Dios es
incondicional que tal vez el alcance
del adjetivo se ha podido diluir un
poco. Sin embargo se trata de un reto
decisivo: el amor de Dios supera y
desborda todas nuestras condiciones,
por muy razonadas que nos
parezcan. Por eso se convierte
también en un desafio, en una
llamada para que amemos
incondicionalmente, sin prejuicios,
sin antecedentes, sin excepciones, sin
inercias de ninguna clase.

Ese empefio nos conducird a evitar el
riesgo de pasar sutilmente del «soy
distinto» a «soy mejor», a alejar la
tentacion de convertirnos en el
criterio para medir a los demas, un
peligro frecuente en todo tipo de
grupos humanos, desde un circulo de
amigos hasta una nacion entera. Ese
«soy el mejor» puede inducir una
cierta superioridad moral que



aumenta las distancias entre
personas hasta crear a veces
fronteras impermeables. Por el
contrario, san Josemaria, pensando
en el espiritu del Opus Dei, predico
siempre que «la misidon sobrenatural
que hemos recibido no nos lleva a
distinguirnos y a separarnos de los
demas; nos lleva a unirnos a todos,
porque somos iguales que los otros
ciudadanos de nuestra patria»".
Ademas, siempre es posible
descubrir en el projimo cualidades
que lo hace mejor que nosotros. «L.o
dijo con claridad santo Tomas de
Aquino, una de las mentes mas
prodigiosas de la historia de la
humanidad: “En cualquier hombre
existe algun aspecto por el que otros
pueden considerarlo superior”.
Siempre hay alguien que de algun
modo nos supera y del que podemos
aprender»™,

Decidirse a buscar al otro



Los algoritmos de las redes sociales —
la férmula que selecciona la
informacion que recibimos- generan
una tendencia a buscar, promover,
compartir y consumir solamente
noticias, comentarios o
interpretaciones que avalan nuestras
propias ideas. Esto muchas veces nos
puede llevar a minusvalorar o
ignorar opciones alternativas o
experiencias distintas a la nuestra. El
Papa Francisco nos ha puesto en
guardia frente a este peligro: «El
funcionamiento de muchas
plataformas a menudo acaba por
favorecer el encuentro entre
personas que piensan del mismo
modo, obstaculizando la
confrontacion entre las diferencias.
Estos circuitos cerrados facilitan la
difusion de informaciones y noticias
falsas, fomentando prejuicios y
odios»[5].

Siempre es mas comodo recibir
permanentemente confirmaciones



de lo que pensamos. La inercia nos
aleja de las dudas en cuestiones
opinables, apaga el sano espiritu
critico. A todos nos cuestan las
conversaciones dificiles, no siempre
nos encontramos comodos al
abandonar la seguridad de lo
conocido. Por eso, el camino para
encontrar al otro requiere una
decision personal, una actitud
proactiva. Buscar juntos la verdad a
través del didlogo, del conocimiento
mutuo, «es un camino perseverante,
hecho también de silencios y de
sufrimientos, capaz de recoger con
paciencia la larga experiencia de las
personas y de los pueblos»'®,

En ese didlogo, los cristianos tenemos
claro que no se trata de cambiar el
mensaje de Cristo ni de confrontarlo
retoricamente con otras propuestas
en busca de un punto medio
conciliador. Seria tramposo
enfrentar el qué y el como en una
lucha tedrica. Los cristianos



queremos vivir el mensaje de Cristo
en su integridad, adquirir una nueva
manera de ser: esta es una premisa
sustancial de nuestra mision. Por eso
estamos abiertos a conocer, valorar y
aprovechar la experiencia de los
demas.

Esta aspiracion se puede complicar
cuando las personas que piensan de
modo diferente adoptan posturas
hostiles. El desenlace de la vida
terrena de Jesus puede ser un espejo
para mirarnos cuando nos inquieten
las dudas. Descubriremos en su
pasion y en su muerte que esa
incomprension no deberia
preocuparnos mas de lo necesario.
La asimetria que asume el cristiano
al convivir de ese modo, al convivir
desde la cruz, encarna el discurso del
Sefior sobre el amor a los enemigos.
Ma4ds aun, esa desproporcion en el
trato que damos a los demas puede
ser una manifestacion especifica del
cristianismo. En palabras del mismo



Jesus: «Si amais a los que os aman,
qué merito tendréis?, pues también
los pecadores aman a quienes les
aman» (cfr. Lc 6,32-33). Esto lo
podemos aplicar también a quienes
nos comprenden —o0 comprendemos-
menos y a quienes cuyo trato se nos
puede hacer un poco mas dificil, al
menos al principio.

Jesus acoge a la samaritana

Es razonable imaginar una sintonia
creciente de Jesus con los apostoles
conforme pasan los meses juntos:
son sus amigos, las personas mas
cercanas, las mas favorables a su
mision. Pero también van
apareciendo en los evangelios otros
hombres y mujeres ajenos a los
intereses, a la geografia y al estilo de
vida de los doce. Por ejemplo, la
samaritana. El didlogo que Jesus
mantiene con ella es uno de los mas
extensos del Evangelio. Es una
conversacion que le sirve a Jesus



para reducir rapidamente las
distancias que los separan. Mientras
Pedro y los demas buscan algo para
comer, €l pide agua a la mujer e
inicia una conversacion en la que
rapidamente deshace sus prejuicios y
barreras. Las palabras del Maestro
sacuden el alma de la samaritana v,
cuando se despiden, ella se siente
impulsada a compartir su
descubrimiento con todos: «Dejé su
cantaro, fue a la ciudad y le dijo a la
gente: venid a ver a un hombre que
me ha dicho todo lo que he hecho.
¢No serd el Cristo?» (Jn 4,28-29). Se
habia convertido en una mujer
apostol de la que Dios se sirvio para
que muchos samaritanos creyeran en
Jesus.

La relacion del Sefior con la mujer
samaritana encierra una ensefianza
elocuente: no debemos descartar a
nadie. Las distancias entre ambos
eran evidentes, pero el desenlace del
relato evangélico nos anima a llevar



hasta Dios a personas que nos
pueden parecer poco afines. Jesus
transformo rapidamente en un
nosotros aquel unico encuentro. En
ocasiones, las diferencias con otras
personas o los juicios apresurados
que hacemos de ellas se ponen de
manifiesto después de una simple
conjuncion adversativa: «es buen
trabajador, pero...», «es muy
generosa con su tiempo, pero...», «es
de un trato bastante agradable,
pero...». El pero sera con frecuencia
inevitable, a veces simplemente
reflejara alguna situacion externa.
Debemos estar atentos para no
convertirlo en una excusa para
mantener la distancia con el otro.

Ala hora de deshacer nudos, pensar
en la propia familia aporta una clave
que tal vez hemos experimentado en
primera persona. Los lazos
especialisimos que nos unen a
nuestros padres, hermanos o hijos
proporcionan un sentido distinto a



ese pero. Lo que antes suponia una
objecion, incluso una trinchera, nos
sirve para unir, nos aporta una razon
l6gica para no descartar a nadie.
Podemos tener tal o cual diferencia
con una persona, incluso de una
entidad considerable, «pero es mi
hermano», «pero es mi hija», «pero es
mi padre». De algun modo, la caridad
consiste en aplicar ese criterio en
otros ambitos. En el caso de la
samaritana, Jesus transformo el pero
en un ademads. Un cristiano es
alguien que acoge. Y su acogida tiene
mas sentido con los que vienen de
mas lejos. «Nosotros, procurando —
dentro de nuestra poquedad- imitar
al Sefior, tampoco “excluimos a
nadie, no apartamos a ningun alma
de nuestro amor en Jesucristo. Por
eso habréis de cultivar una amistad
firme, leal, sincera —es decir,
cristiana- con todos vuestros
compafieros de profesion: mas aun,
con todos los hombres, cualesquiera



que sean sus circunstancias
personales”»"”’.

El «giro copernicano» del amor

En ese emperfio por tender puentesy
estrechar las relaciones con personas
distintas, la alegria de los cristianos
puede suponer una ventaja decisiva.
«Ganar en afabilidad, alegria,
paciencia, optimismo, delicadeza, y
en todas las virtudes que hacen
amable la convivencia es importante
para que las personas puedan
sentirse acogidas y ser felices»
persona alegre interpela con su
propia vida, sin necesidad de
justificaciones tedricas previas.
Benedicto XVI considera que «la
fuerza con que la verdad se impone
tiene que ser la alegria, que es su
expresion mas clara. Por ella
deberian apostar los cristianos y en
ella deberian darse a conocer al
mundo»™'. Por eso, en cierto sentido,
la alegria es una responsabilidad en

B Una



este mundo agitado y cambiante. La
paciencia es igualmente necesaria,
sobre todo con personas que pueden
presentar una actitud un poco hostil.
«Ofrecer nuestra amistad de manera
auténtica presupone la capacidad de
arriesgar, pues cabe la posibilidad de
no ser correspondido»[10]. Y, unido a
la paciencia, también es
imprescindible el respeto, que «no es
una educada resignacion ante los
defectos de los demas, con la que nos
quedamos protegidos detras de
nuestro muro de defensa, sino un
porte cercano, comprensivo,
magnanimo, que nos permite mirar
de verdad a los ojos a cada uno»™".

Las manifestaciones anteriores se
engloban dentro de la caridad, que es
el rasgo fundamental en nuestra
relacion con los demas. Ya lo
experimento san Pablo: «<Aunque
tuviera el don de profeciay
conociera todos los misterios y toda
la ciencia, y aunque tuviera tanta fe



como para trasladar montafas, si no
tengo caridad, no seria nada» (1 Cor
13,2). También Benedicto XVI hablo
del «giro copernicano del amor» que
consiste en entrar en una nueva
dimension de la caridad: Dios nos
ama no porque nosotros seamos
buenos o reunamos algun meérito,
sino porque él es bueno. La imitacion
de Cristo en este aspecto nos
permitird amar no solo a un pequefio
circulo de personas sino a todos los
hombres y mujeres que Dios ha
puesto en nuestro camino. Nunca
seremos del todo conscientes del
fruto de esta actitud: nunca
sabremos hasta qué punto la
cercania, el carifio, la paciencia y el
respeto activaron deseos
magnanimos en las personas que se
fueron cruzando en nuestra vida. Sin
embargo, tenemos el convencimiento
de que, para ser luz del mundo, no
hay ninguna estrategia de
transmision posible al margen de la
caridad. Lo sintetiz6 san Josemaria:



«De que tu y yo nos portemos como
Dios quiere —no lo olvides- dependen
muchas cosas grandes»™?.

* %k ok

Vivimos tiempos propicios para la
magnanimidad: el Papa Francisco se
ha servido de la parabola del buen
samaritano para recordarnos que
debemos ser «constructores de un
nuevo vinculo social»[13], para
hacernos caer en la cuenta de que
todos los dias nos enfrentamos a «la
opcion de ser buenos samaritanos o
indiferentes viajantes que pasan de
largo»[14]. El ejemplo de aquel unico
caminante que se detuvo al ver a un
hombre malherido en la cuneta nos
recuerda que «hoy estamos ante la
gran oportunidad de manifestar
nuestra esencia fraterna, de ser otros
buenos samaritanos que carguen
sobre si el dolor de los fracasos, en
vez de acentuar odiosy
resentimientos»[15]. El buen



samaritano es un mensaje viviente,
muestra la identificacion entre el qué
de su alma y el como de sus actos.

Alguna vez los prejuicios y las
barreras podran parecer insalvables.
Sin embargo, hay un recurso
eficacisimo para desactivar rencores
0 posturas irreductibles: la oracidn.
Rezar por una persona con fe y
constancia nos une a ella de un modo
especial y nos acerca a la propuesta
citada del evangelio: rezar por los
enemigos nos ayuda a no tenerlos,
nos cambia la mirada sobre
cualquier persona, también sobre
aquellas que tal vez nos puedan
resultar incomodas. San Josemaria
encomendaba diariamente a Dios en
la Santa Misa a quienes le habian
hecho dafio en algin momento®. Es
un planteamiento que aparece
resumido en un punto de Forja:
«Considera el bien que han hecho a
tu alma los que, durante tu vida, te
han fastidiado o han tratado de



fastidiarte. —Otros llaman enemigos a
esas gentes. Ty, tratando de imitar a
los santos, siquiera en esto, y siendo
muy poca cosa para tener o haber
tenido enemigos, llamales
bienhechores. Y resultara que, a
fuerza de encomendarlos a Dios, les
tendras simpatia»"”.

Javier Marrodan

[1] Francisco, Angelus, 09-02-2014.
[2] San Josemaria, Camino, n 2.
[3] San Josemaria, Carta 1, n. 5a.

[4] Isabel Sanchez, Mujeres brujula en
un bosque de retos, Planeta,
Barcelona, 2020, p. 159.

[5] Francisco, Fratelli tutti, n. 45.

[6] Ibid., n. 50.



[7] Mons. Fernando Ocariz, Carta
Pastoral, 1-XI-2019, n. 7. El texto
entrecomillado que aparece dentro
de la cita pertenece a la carta 18 de
san Josemaria.

[8] Ibid., n. 10.

[9] Benedicto XVI, Opera Omnia, vol.
11, parte C, XI, 4.

[10] Mons. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 1-X1-2019, n. 12,

[11] «Con el carifio en la mirada», en
www.opusdei.org.

[12] San Josemaria, Camino, n. 755.
[13] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.
[14] Ibid., n. 69.

[15] Ibid., n. 77.

[16] Cfr. Javier Echevarria, Carta
pastoral, 1-IV-1999.



[17] San Josemaria, Forja, n. 802.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/el-desafio-del-
nosotros/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/el-desafio-del-nosotros/
https://opusdei.org/es-mx/article/el-desafio-del-nosotros/
https://opusdei.org/es-mx/article/el-desafio-del-nosotros/

	El desafío del 'nosotros'. La caridad en las relaciones para superar diferencias

