
opusdei.org

Educar en templanza
y sobriedad (I)

"Tened valor para educar en la
austeridad -decía san Josemaría
a un grupo de familias-; si no,
no haréis nada". Sobre esta
virtud se centra este nuevo
texto editorial de la serie
dedicada a la familia.

25/03/2011

En la labor de educación, cuando los
padres niegan a sus hijos algún
deseo, es fácil que éstos pregunten
por qué no pueden seguir la moda, o
comer algo que no les gusta, o qué les



impide pasar horas navegando por
internet, o jugando en el ordenador.
La respuesta que viene espontánea
puede ser, simplemente, “porque no
nos podemos permitir ese gasto” o
“porque debes terminar tus tareas” o,
en el mejor de los casos, “porque
acabarás siendo un caprichoso”.

Son respuestas hasta cierto punto
válidas, al menos para salir de un
momentáneo atolladero, pero que sin
pretenderlo pueden ocultar la
belleza de la virtud de la templanza,
haciendo que aparezca ante los hijos
como una simple negación de lo que
atrae. 

Por el contrario, como cualquier
virtud, la templanza es
fundamentalmente afirmativa.
Capacita a la persona para hacerse
dueña de sí misma, pone orden en la
sensibilidad y la afectividad, en los
gustos y deseos, en las tendencias
más íntimas del yo: en definitiva, nos



procura el equilibrio en el uso de los
bienes materiales, y nos ayuda a
aspirar al bien mejor[1]. De modo
que, de acuerdo con Santo Tomás, la
templanza podría situarse en la raíz
misma de la vida sensible y
espiritual[2]. No en balde, si se leen
con atención las bienaventuranzas se
observa que, de un modo u otro, casi
todas están relacionadas con esta
virtud. Sin ella no se puede ver a
Dios, ni ser consolados, ni heredar la
tierra y el cielo, ni soportar con
paciencia la injusticia[3]: la
templanza encauza las energías
humanas para mover el molino de
todas las virtudes.

SEÑORÍO 

El cristianismo no se limita a decir
que el placer es algo “permitido”. Lo
considera, más bien, como algo
positivamente bueno, pues Dios
mismo lo ha puesto en la naturaleza
de las cosas, como resultado de la



satisfacción de nuestras tendencias.
Pero esto es compatible con la
conciencia de que el pecado original
existe, y ha desordenado las
pasiones. Todos comprendemos bien
por qué San Pablo dice hago el mal
que no quiero[4]; es como si el mal y
el pecado hubiesen sido injertados en
el corazón humano que, después de
la caída original, se halla en la
tesitura de tener que defenderse de
sí mismo. Ahí se revela la función de
la templanza, que protege y orienta
el orden interior de las personas.

Uno de los primeros puntos de 
Camino puede servir para encuadrar
el lugar de la templanza en la vida de
las mujeres y de los hombres: 
Acostúmbrate a decir que no[5].
San Josemaría explicaba a su
confesor el sentido de este punto,
señalando quees más sencillo decir
que sí: a la ambición, a los
sentidos…[6]. En una tertulia,
comentaba que cuando decimos



que sí, todo son facilidades; pero
cuando hemos de decir que no,
viene la lucha, y a veces no viene la
victoria en la lucha, sino la
derrota. Por lo tanto, nos hemos
de acostumbrar a decir que no
para vencer en esa lucha. Porque
de esta victoria interna sale la paz
para nuestro corazón, y la paz que
llevamos a nuestros hogares –
cada uno, al vuestro–, y la paz que
llevamos a la sociedad y al mundo
entero[7].

Decir que no, en muchas ocasiones,
conlleva una victoria interna que es
fuente de paz. Es negarse a lo que
aleja de Dios –a las ambiciones del
yo, a las pasiones desordenadas–; es
la vía imprescindible para afirmar la
propia libertad; es un modo de
colocarse en el mundo y frente al
mundo. 

Cuando alguien dice que sí a todos y
a todo lo que le rodea o le apetece,



cae en el anonimato; de alguna
forma se despersonaliza; es como un
muñeco movido por la voluntad de
otros. Tal vez hayamos conocido a
alguna persona que es así, incapaz de
decir que no a los impulsos del
ambiente o a los deseos de quienes le
rodean. Son personas aduladoras en
las que el aparente afán de servicio
revela falta de carácter o, incluso,
hipocresía; son personas incapaces
de complicarse la vida con un “no”. 

Porque quien dice que sí a todo, en el
fondo, demuestra que, aparte de sí
mismo, poco le importa. Quien, en
cambio, sabe que guarda un tesoro
en su corazón[8], lucha contra lo que
se le opone. Por eso, “decir que no” a
algunas cosas es, sobre todo,
comprometerse con otras, situarse en
el mundo, declarar ante los demás la
propia escala de valores, su forma de
ser y de comportarse. Supone –
cuanto menos– querer forjar el
carácter, comprometerse con lo que



realmente se estima, y darlo a
conocer con las propias acciones.

La expresión de algo o alguien “bien
templado” produce una idea de
solidez, de consistencia: Templanza
es señorío. Señorío que se logra
cuando se es consciente de queno
todo lo que experimentamos en el
cuerpo y en el alma ha de
resolverse a rienda suelta. No todo
lo que se puede hacer se debe
hacer. Resulta más cómodo
dejarse arrastrar por los impulsos
que llaman naturales; pero al
final de ese camino se encuentra la
tristeza, el aislamiento en la
propia miseria[9]. 

El hombre acaba dependiendo de las
sensaciones que el ambiente
despierta en él, y buscando la
felicidad en sensaciones fugaces,
falsas, que –precisamente por ser
pasajeras– nunca satisfacen. El
destemplado no puede encontrar la



paz, va dando bandazos de una parte
a otra, y acaba por empeñarse en
una búsqueda sin fin, que se
convierte en una auténtica fuga de sí
mismo. Es un eterno insatisfecho,
que vive como si no pudiera
conformarse con su situación, como
si fuera necesario buscar siempre
una nueva sensación. 

En pocos vicios se ve mejor que en la
destemplanza la servidumbre del
pecado. Como dice el Apóstol, en su
desesperación se entregaron al
desvarío[10]. El destemplado parece
haber perdido el control de sí mismo,
volcado como está en buscar
sensaciones. Por el contrario, la
templanza cuenta entre sus frutos
con la serenidad y el reposo. No
acalla ni niega los deseos y pasiones,
pero hace al hombre
verdaderamente dueño, señor. La
paz es «tranquilidad en el
orden»[11], sólo se encuentra en un



corazón seguro de sí mismo, y
dispuesto a darse.

TEMPLANZA Y SOBRIEDAD 

¿Cómo se puede enseñar la virtud de
la templanza? En numerosas
ocasiones, San Josemaría ha
abordado la cuestión, haciendo
hincapié en dos ideas
fundamentales: para educar son
necesarias la fortaleza y el ejemplo, y
promover la libertad. Así, comentaba
que los padres deben enseñar a sus
hijosa vivir con sobriedad, a llevar
una vida un poco espartana, es
decir, cristiana. Es difícil, pero
hay que ser valientes: tened valor
para educar en la austeridad; si
no, no haréis nada[12]. 

De lo dicho anteriormente, resulta
que es indudable la importancia de
esta virtud; pero puede parecer
sorprendente que San Josemaría
considere que una vida espartana sea
sinónimo de algo cristiano, o al revés,



que lo cristiano se explique por lo 
espartano. Parece que la solución de
la paradoja está en relacionar la vida
espartana con la importancia que
tiene la valentía –parte de la virtud
de la fortaleza– para educar la
templanza.

Además, aquí se han de distinguir
dos sentidos de valentía: en primer
lugar, es preciso ser valiente para
asumir personalmente ese modo de
vida espartano –es decir, cristiano–.
Nadie da lo que no tiene, y más si se
considera que para enseñar la virtud
de la templanza es capital el ejemplo
y la experiencia propia.
Precisamente por tratarse de una
virtud cuyas acciones se dirigen al
desprendimiento, resulta
fundamental que los educandos vean
ante sí sus efectos. 

Si quienes son sobrios transmiten
alegría y paz de ánimo, los hijos
tendrán un incentivo para imitar a



sus padres. El modo más sencillo y
natural de transmitir esta virtud es el
ambiente familiar, sobre todo
cuando los niños son pequeños. Si
ven que los padres renuncian con
elegancia a lo que a ellos les parece
un capricho, o sacrifican su propio
descanso por atender a la familia –
por ejemplo, por ayudarles con las
tareas del Colegio, o a bañar o dar de
comer a los pequeños o a jugar con
ellos–, asimilarán el sentido de esas
acciones y las relacionarán con la
atmósfera que se respira en el hogar.

En segundo lugar, también hace falta
valentía para proponer la virtud de
la templanza, como un estilo de vida
bueno y deseable. Es cierto que
cuando los padres viven de un modo
sobrio, será más fácil sugerirla a
través de comportamientos
concretos. Pero a veces, les puede
venir la duda de hasta qué punto no
están interfiriendo en la legítima
libertad de los hijos, o imponiéndoles,



sin derecho, el propio modo de vivir.
Incluso cabe que se planteen si es
eficaz imponer o mandar algo que no
parece que los hijos puedan o no
quieran asumir. Si se les niega un
antojo, ¿no permanece el deseo,
máxime cuando sus amigos tienen
eso? ¿No se fomenta así que se sienta
“discriminado” en sus relaciones
sociales? O, aún peor, ¿no es una
ocasión para que se distancie de sus
padres, y que sea insincero?

En el fondo, si somos realistas, nos
damos cuenta de que ninguno de
estos motivos es suficientemente
convincente. Cuando uno se
comporta con sobriedad, descubre
que la templanza es un bien, y que
no se trata de cargar absurdamente a
los hijos con un fardo insoportable,
sino de prepararles para la vida. La
sobriedad no es simplemente un
modelo de conducta que uno “elige”
y que no se puede imponer a nadie,
sino que es una virtud necesaria



para poner un poco de orden en el
caos que el pecado original ha
introducido en la naturaleza
humana. 

Se trata de ser conscientes de que
toda persona, por tanto, ha de luchar
por adquirirla, si quiere ser dueño y
señor de sí mismo. Es preciso
convencerse de que no basta el buen
ejemplo para educar. Hay que saber
explicar, saber fomentar situaciones
en las que puedan ejercer la virtud y,
llegado el caso, saber oponerse –y
pedir al Señor la fuerza para
hacerlo– a los caprichos que el
ambiente y los apetitos del niño –
ciertamente naturales, pero
mediados ya por una incipiente
concupiscencia– reclaman.

LIBERTAD Y TEMPLANZA

Por lo demás, se trata de educar en
templanza y libertad al mismo
tiempo: son dos ámbitos que se
pueden distinguir, pero no separar;



sobre todo, porque la libertad
“atraviesa” todo el ser de la persona
y está en la base de la educación
misma. La educación se dirige a que
cada cual se capacite para tomar
libremente las decisiones acertadas
que configurarán su vida. 

No se educa con una actitud
protectora en la que, de hecho, los
padres acaban suplantando la
voluntad del niño y controlando cada
uno de sus movimientos. Ni tampoco
con una acción tan excesivamente
autoritaria que no deja espacio al
crecimiento de la personalidad y del
propio criterio. En ambos casos, el
resultado final se parecerá más a un
sucedáneo de nosotros mismos o a
un caricatura de persona sin
carácter.

Lo acertado es ir dejando que el hijo
vaya tomando sus decisiones de
modo acorde con su edad; y que
aprenda a elegir haciéndole ver las



consecuencias de sus actos, a la vez
que percibe el apoyo de sus padres –
y de quienes intervienen en su
educación– para acertar en lo que
elige o, eventualmente, para
rectificar una decisión errada. 

Un sucedido que San Josemaría contó
en diversas ocasiones sobre su
infancia resulta ilustrativo: sus
padres no transigían con sus
caprichos; y ante una comida que no
le gustaba, su madre –en vez de
prepararle otra cosa– señalaba que
ya comería del segundo plato… Así,
hasta que un día el niño lanzó la
comida contra la pared… y sus
padres la dejaron manchada varios
meses, de modo que tuviese bien
presentes las consecuencias de su
acción[13].

La actitud de los padres de San
Josemaría refleja cómo se puede
conjuntar el respeto por la libertad
del hijo con la necesaria fortaleza



para no transigir a lo que son meros
caprichos. Lógicamente, el modo de
afrontar cada situación será diverso.
En educación, no hay recetas
generales; lo que cuenta es buscar lo
mejor para el educando y tener
claras –por haberlas experimentado–
cuáles son las cosas buenas que hay
que enseñarle a querer, y cuáles son
las cosas que le pueden resultar
dañinas. En todo caso, conviene
mantener y promover el principio
del respeto a la libertad: es preferible
equivocarse en algunas situaciones
que imponer siempre el propio
juicio; más aún si los hijos lo
perciben como algo poco razonable o
incluso arbitrario.

Esa pequeña anécdota del “plato
roto” nos proporciona, además, la
ocasión para reparar en uno de los
primeros campos en los que cabe
educar la virtud de la templanza: el
de las comidas. Todo lo que se haga
por fomentar las buenas maneras, la



moderación y la sobriedad ayuda a
adquirir esta virtud. 

Ciertamente, cada edad presenta
circunstancias específicas que hacen
que la formación deba afrontarse de
modos diversos. La adolescencia
requerirá más la mesura en las
relaciones sociales que la infancia, a
la vez que permitirá racionalizar
mejor los motivos que llevan a vivir
de un modo u otro, pero la
templanza en las comidas puede
desarrollarse desde niños con
relativa facilidad, dotándole de unos
recursos –fortaleza en la voluntad y
autodominio– que le serán de
indudable utilidad cuando llegue el
momento de luchar con templanza
en la adolescencia.

Así, por ejemplo, preparar menús
variados, saber cortar caprichos o
rarezas, animar a terminar la comida
que no gusta, a no dejar nada de lo
que se han servido en el plato,



enseñar a usar los cubiertos o a
esperar que se sirvan todos antes de
empezar a comer, son modos
concretos de fortalecer la voluntad
del niño. Además, durante la
infancia, el clima familiar de
sobriedad que tratan de vivir los
padres –¡valientemente sobrios!– se
transmite como por ósmosis, sin que
se tenga que hacer nada especial. 

Si la comida que sobra no se tira,
sino que se utiliza para completar
otros platos; si los padres no comen
entre horas, o dejan que los demás
repitan primero del postre que tanto
éxito ha tenido, los chicos crecen
considerando natural tal modo de
proceder. En el momento adecuado,
se darán las explicaciones del porqué
se actúa así, de forma que puedan
entenderlas: relacionándolo con el
bien de la propia salud, o para ser
generosos y demostrar el cariño que
se tiene al hermano, o como un modo
de ofrecer un pequeño sacrificio a



Jesús… motivos que muchas veces los
niños entienden mejor de lo que los
adultos pensamos.

J.M. Martín y J. De la Vega
------------------------------- [1] Cfr. 
Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1809.

[2] Cfr. Santo Tomás, S. Th. II-II, q.
141, aa. 4, 6, y S. Th. I, q. 76, a. 5.

[3] Cfr. Mt 5, 3-11.

[4] Rm 7, 19.

[5] San Josemaría, Camino, n. 5.

[6] San Josemaría, Autógrafo, en P.
Rodríguez (ed.), Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 20043,
p. 221.

[7] San Josemaría, Tertulia, 28-
X-1972, en P. Rodríguez (ed.), Camino.
Edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 20043, p. 221.



[8] Cfr. Mt 6, 21. 

[9] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84.

[10] Ef 4, 19.

[11] San Agustín, De civitate Dei, 19,
13.

[12] San Josemaría, Tertulia en el
Colegio Castelldaura (Barcelona), 28-
XI-1972. Vid. https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos.

[13] Cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei (I), Rialp,
Madrid 1997, p. 33.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/educar-en-
templanza-y-sobriedad-i/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/
https://opusdei.org/es-mx/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/
https://opusdei.org/es-mx/article/educar-en-templanza-y-sobriedad-i/

	Educar en templanza y sobriedad (I)

