
opusdei.org

Editorial: Trabajo de
Dios

"No os digo: abandonad la
ciudad y apartaos de los
negocios ciudadanos. No.
Permaneced donde estáis, pero
practicad la virtud". Lo decía un
santo del siglo IV y lo repetía
san Josemaría, al proclamar
que en la vida ordinaria, hecha
de trabajo, nos espera Dios.

12/02/2010

San Josemaría solía hablar de la 
vieja novedad del mensaje que
recibió de Dios: viejo como el



Evangelio y como el Evangelio
nuevo[1]. Viejo, pues el espíritu del
Opus Dei es el que han vivido los
primeros cristianos, que se sabían
llamados a la santidad y al
apostolado sin salirse del mundo, en
sus ocupaciones y tareas diarias. Por
eso, la manera más fácil de
entender el Opus Dei es pensar en
la vida de los primeros cristianos.
Ellos vivían a fondo su vocación
cristiana; buscaban seriamente la
perfección a la que estaban
llamados por el hecho, sencillo y
sublime, del Bautismo[2].

Llenaba de alegría al Fundador del
Opus Dei encontrar en los escritos de
los antiguos Padres de la Iglesia
trazas de este mensaje. Bien claras a
este respecto son las palabras que
San Juan Crisóstomo dirige a los
fieles en el siglo IV: «No os digo:
abandonad la ciudad y apartaos de
los negocios ciudadanos. No.
Permaneced donde estáis, pero



practicad la virtud. A decir verdad,
más quisiera que brillaran por su
virtud los que viven en medio de las
ciudades, que los que se han ido a
vivir en los montes. Porque de esto se
seguiría un bien inmenso, ya que
nadie enciende una luz y la pone
debajo del celemín... Y no me vengas
con que: tengo hijos, tengo mujer,
tengo que atender la casa y no puedo
cumplir lo que me dices. Si nada de
eso tuvieras y fueras tibio, todo
estaba perdido; aun cuando todo eso
te rodee, si eres fervoroso,
practicarás la virtud. Sólo una cosa
se requiere: una generosa
disposición. Si la hay, ni edad, ni
pobreza, ni riqueza, ni negocios, ni
otra cosa alguna puede constituir
obstáculo a la virtud. Y, a la verdad,
viejos y jóvenes; casados y padres de
familia; artesanos y soldados, han
cumplido ya cuanto fue mandado
por el Señor. Joven era David; José,
esclavo; Aquila ejercía una profesión
manual; la vendedora de púrpura



estaba al frente de un taller; otro era
guardián de una prisión; otro
centurión, como Cornelio; otro
estaba enfermo, como Timoteo; otro
era un esclavo fugitivo, como
Onésimo, y, sin embargo, nada de eso
fue obstáculo para ninguno de ellos,
y todos brillaron por su virtud:
hombres y mujeres, jóvenes y viejos,
esclavos y libres, soldados y
paisanos»[3].

Las circunstancias de la vida
ordinaria no son obstáculo, sino
materia y camino de santificación.
Con las debilidades y defectos
propios de cada uno somos, como
aquellos primeros discípulos, 
ciudadanos cristianos que quieren
responder cumplidamente a las
exigencias de su fe[4]. El espíritu del
Opus Dei se dirige a cristianos que no
necesitan salirse de su propio lugar
para encontrar y amar a Dios,
precisamente porque —como ha
recordado Juan Pablo II glosando la



enseñanza de San Josemaría— «el
Señor quiere entrar en comunión de
amor con cada uno de sus hijos, en la
trama de las ocupaciones de cada día,
en el contexto ordinario en el que se
desarrolla la existencia»[5].

Por eso, exclamaba nuestro Padre: Al
suscitar en estos años su Obra, el
Señor ha querido que nunca más
se desconozca o se olvide la verdad
de que todos deben santificarse, y
de que a la mayoría de los
cristianos les corresponde
santificarse en el mundo, en el
trabajo ordinario. Por eso,
mientras haya hombres en la
tierra, existirá la Obra. Siempre se
producirá este fenómeno: que haya
personas de todas las profesiones y
oficios, que busquen la santidad en
su estado, en esa profesión o en ese
oficio suyo, siendo almas
contemplativas en medio de la
calle[6].



* * *

Las enseñanzas que san Josemaría
ha transmitido con su palabra y sus
escritos, junto con su ejemplo,
constituyen un espíritu con unos
rasgos característicos, como el
sentido de la filiación divina, la
contemplación en la vida ordinaria,
la fusión de alma sacerdotal y
mentalidad laical, el amor a la
libertad y la alegría de los hijos de
Dios... Estos y todos los demás
aspectos de las enseñanzas del
Fundador del Opus Dei no son
elementos simplemente
yuxtapuestos, sino destellos de un
único espíritu capaz de informar y
penetrar todos los momentos y
circunstancias de la vida.

Como gira con naturalidad una
puerta alrededor de su eje, del
mismo modo el espíritu de la Obra se
apoya, como en su quicio, en el
trabajo ordinario, en el trabajo



profesional ejercido en medio del
mundo[7]. El quicio de una puerta
no es más importante que la puerta,
sino un elemento que ocupa una
posición singular. Así como no
serviría para nada un gozne solo, sin
puerta, del mismo modo apenas
tendría sentido —por mucho que
brillara— un trabajo profesional
aislado del conjunto, convertido en
fin de sí mismo: un trabajo que no
fuera eje de la santificación de toda
la vida ordinaria, familiar y social.
Pero a la vez, ¿qué sería de la puerta
sin el eje? Para nosotros, el trabajo
profesional y los deberes familiares y
sociales son elementos inseparables
de la unidad de vida, imprescindible
para santificarnos y santificar el
mundo desde dentro, configurando
la sociedad humana según el querer
de Dios[8].

Nuestro trabajo profesional puede
ser, efectivamente, trabajo de Dios, 
operatio Dei, porque somos hijos



adoptivos de Dios y formamos una
sola cosa con Cristo. El Hijo
Unigénito se ha hecho Hombre para
unirnos a Sí —como los miembros de
un cuerpo están unidos a la cabeza—
y obrar a través de nosotros.
Verdaderamente, somos de Cristo
como Cristo es de Dios[9]. Él vive y
obra en el cristiano por la gracia.

San Josemaría predicó
incansablemente que cualquier
trabajo honesto puede santificarse —
hacerse santo—, convertirse en obra
de Dios. Y que el trabajo así
santificado nos identifica con Cristo
—perfecto Dios y perfecto Hombre—,
nos santifica y perfecciona,
haciéndonos imagen suya. Es hora
de que los cristianos digamos muy
alto que el trabajo es un don de
Dios[10]: no un castigo o maldición,
sino una realidad querida y
bendecida por el Creador antes del
pecado original[11], una realidad que
el Hijo de Dios encarnado asumió en



Nazaret, donde llevó una vida de
largos años de trabajo cotidiano en
compañía de Santa María y San José,
sin brillo humano pero con
esplendor divino. En manos de Jesús
el trabajo, y un trabajo profesional
similar al que desarrollan millones
de hombres en el mundo, se
convierte en tarea divina, en labor
redentora, en camino de
salvación[12]. El mismo esfuerzo
que exige el trabajo ha sido elevado
por Cristo a instrumento de
liberación del pecado, de redención y
santificación[13]. No existe trabajo
humano limpio que no pueda
«transformarse en ámbito y materia
de santificación, en terreno de
ejercicio de las virtudes y en diálogo
de amor»[14].

En nuestras manos, como en las de
Cristo, el trabajo ha de convertirse en
oración a Dios y en servicio a los
hombres para corredención de la
humanidad entera. El Creador había



formado al hombre del barro de la
tierra y le había hecho partícipe de
su poder creador para que
perfeccionara la creación,
transformándola con su ingenio[15].
Sin embargo, después del pecado, en
vez de elevar las realidades de esta
tierra a la gloria de Dios por medio
del trabajo, frecuentemente el
hombre se ciega y se degrada. Pero
Jesús ha convertido el barro en
colirio para curar nuestra ceguera,
de modo similar a como hizo con el
ciego de nacimiento[16]. Cuando
descubrimos que es posible santificar
el trabajo, todo se ilumina con un
nuevo sentido, y empezamos a ver y
amar a Dios —a ser contemplativos—
en las situaciones que antes parecían
monótonas y vulgares o se
desplegaban sobre un horizonte sólo
terreno, sin alcance eterno y
sobrenatural.

Un espléndido panorama se presenta
ante nosotros: santificar el trabajo,



santificarse en el trabajo,
santificar con el trabajo[17]. Somos
protagonistas del designio divino de
poner a Cristo en la cumbre de todas
las actividades humanas. Designio
que Dios quiso que nuestro Padre
comprendiera con una visión
clarividente que le llevaba a escribir,
lleno de fe en la gracia y de confianza
en nuestra correspondencia: 
Contemplo ya, a lo largo de los
tiempos, hasta al último de mis
hijos —porque somos hijos de Dios,
repito— actuar profesionalmente,
con sabiduría de artista, con
felicidad de poeta, con seguridad
de maestro y con un pudor más
persuasivo que la elocuencia,
buscando —al buscar la perfección
cristiana en su profesión y en su
estado en el mundo— el bien de
toda la humanidad[18].

* * *



Oh Dios, ¡qué preciosa es tu
misericordia! Por eso los hijos de los
hombres a la sombra de tus alas se
cobijan (...). En ti está la fuente de la
vida, y en tu luz veremos la luz[19]. La
Santísima Trinidad concedió a
nuestro Padre su luz para que
contemplara profundamente el
misterio de Jesucristo, luz de los
hombres[20]: le otorgó «una vivísima
contemplación del misterio del Verbo
Encarnado, gracias a la cual
comprendió con hondura que el
entramado de las realidades
humanas se compenetra
íntimamente, en el corazón del
hombre renacido en Cristo, con la
economía de la vida sobrenatural,
convirtiéndose así en lugar y medio
de santificación»[21]. El espíritu de la
Obra ha iluminado ya la vida de
multitud de hombres y mujeres de
las más diversas condiciones y
culturas, que han emprendido la
aventura de ser santos en la
naturalidad de la vida ordinaria. Una



aventura de amor a Dios, abnegado y
fuerte, que colma de felicidad el alma
y siembra en el mundo la paz de
Cristo[22].

Juan Pablo II invitó a seguir
fielmente el ejemplo de san
Josemaría. «Tras las huellas de
vuestro Fundador, proseguid con
celo y fidelidad vuestra misión.
Mostrad con vuestro esfuerzo diario
que el amor de Cristo puede animar
todo el arco de la existencia»[23].
Contamos sobre todo con la
intercesión de Nuestra Madre. A Ella
le pedimos que nos prepare
diariamente el camino y nos lo
conserve siempre. Cor Mariae
dulcissimum, iter para tutum!, iter
serva tutum!

J. López

Bibliografía

[1] Conversaciones, n. 24.



[2] Ibidem.

[3] San Juan Crisóstomo, In Matth.
hom., XLIII, 5.

[4] Conversaciones, n. 24.

[5] Juan Pablo II, Alocución en la
Audiencia a los participantes en el
Congreso "La grandeza de la vida
corriente", 12-I-2002, n. 2.

[6] De nuestro Padre, Carta 9-I-1932,
nn. 91-92. Citado enEl Fundador del
Opus Dei, p. 304.

[7] Es Cristo que pasa, n. 45.

[8] Cfr. Conc. Vaticano II, Cons. dogm.
Lumen gentium, n. 33.

[9] Cfr. Jn 6, 56-57; XVII, 23; 1 Co 3, 23;
Col 1, 26-29; Gal 2, 20; Rm 8, 10-11.

[10] Es Cristo que pasa, n. 47.

[11] Cfr. Gn 2I, 15.



[12] Conversaciones, n. 55.

[13] Cfr. 1 Cor 6, 11.

[14] Juan Pablo II, Alocución en la
Audiencia a los participantes en el
Congreso "La grandeza de la vida
corriente", 12-I-2002, n. 2.

[15] Cfr. Gn 2, 7, 15.

[16] Cfr. Jn 7, 7.

[17] Es Cristo que pasa, n. 44.

[18] De nuestro Padre, Carta 9-I-1932,
n. 4.

[19] Sal 35, 8, 10.

[20] Jn 1, 4.

[21] Congregación para las Causas de
los Santos, Decreto sobre el ejercicio
heroico de las virtudes del Siervo de
Dios Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador del Opus Dei, 9-IV-1990, §3.



[22] Cfr. Ef 1, 10.

[23] Juan Pablo II, Alocución en la
Audiencia a los participantes en el
Congreso "La grandeza de la vida
corriente", 12-I-2002, n. 4.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/editorial-
trabajo-de-dios/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/editorial-trabajo-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/editorial-trabajo-de-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/editorial-trabajo-de-dios/

	Editorial: Trabajo de Dios

