
opusdei.org

Editorial: Alma
sacerdotal, Alma de
Cristo

Cada mañana, al comenzar la
jornada, podemos decir al
Señor que queremos que el
nuevo día sea también para él,
le ofrecemos nuestra vida,
nuestro corazón, nuestro
trabajo... Esta oferta es posible
porque cada cristiano tiene un
alma de sacerdote.

18/03/2010



Entre las preguntas del catecismo
que en algunos lugares servía para
preparar a los niños a la Primera
Comunión, figuraba la siguiente:
¿para qué ha creado Dios a los
hombres? La respuesta era sencilla y
fácil de memorizar: «Dios ha creado
a los hombres para que le amemos y
obedezcamos en la tierra y seamos
felices con él en el cielo». Ahí está
dicho lo esencial de nuestro destino
en la tierra.

El Compendio del actual Catecismo de
la Iglesia Católica explicita, sin
embargo, un aspecto importante: «el
hombre ha sido creado para conocer,
servir y amar a Dios, para ofrecerle
en este mundo toda la creación en
acción de gracias, y para ser elevado
a la vida con Dios en el cielo»(1). 

Pertenece, en efecto, al sentido
general de la creación del hombre, de
su llamada a la existencia, el dirigir a
Dios su actividad en el mundo y



ofrecerle toda la creación en acción
de gracias. En cierta manera, puesto
que Dios lo ha asociado a su obra
creadora, toda actividad humana
debe tender a cooperar y reflejar la
bondad y la belleza de la acción de
Dios. «Creado el hombre a imagen de
Dios, recibió el mandato de gobernar
el mundo en justicia y santidad,
sometiendo a sí la tierra y cuanto en
ella se contiene, y de orientar a Dios
la propia persona y el universo
entero, reconociendo a Dios como
creador de todo»(2).

Pero, tras el pecado original, esa
tarea de colaboración en el diseño
divino encontró un obstáculo
insuperable: la falta de rectitud del
corazón del hombre. Como narra la
Biblia, más que cooperar con Dios en
la construcción del cosmos, le
estábamos comunicando nuestro
propio desorden, estábamos
construyendo un mundo egoísta. 



Entonces, por su gran misericordia,
Dios quiso enviarnos a su Hijo para
introducir de nuevo en la creación la
rectitud de vida, la justicia del
corazón, las palabras y acciones que
le agradaran de verdad. Y a esa obra
de Redención, prevista por Dios
eternamente, fuimos asociados los
cristianos. El sacrificio y la gracia de
Cristo nos devolvieron a Dios e
hicieron posible que nuestras obras
pudieran colaborar en la salvación
de las criaturas.

La vocación al Opus Dei refuerza en
nosotros esa llamada a cooperar con
Cristo en la obra creadora y
redentora. Nos indica además un
camino específico: realizar con
perfección lo cotidiano, el trabajo
ordinario, la vida familiar, las
relaciones sociales. Ofrecer a Dios lo
de cada día, la vida corriente, hasta
llegar a reconocer Su presencia en
mil detalles pequeños. 



Y esto exige de nosotros una
profunda disposición interior: el
deseo sobrenatural de servir a Dios
en lo que hacemos, de llevarle las
personas que tratamos, de
glorificarle y, para eso, de librarnos
de las miserias que tienen su raíz en
el pecado. Es como un poso en el
alma que la acción del Espíritu Santo
va dejando poco a poco, contando
con nuestra correspondencia; un 
modo de ser que procede de Cristo y
nos liga a su Sacerdocio. 

El alma sacerdotal es propia de todos
los cristianos, pues por el Bautismo 
hemos sido constituidos sacerdotes de
nuestra propia existencia (...), para
realizar cada una de nuestras
acciones en espíritu de obediencia a la
voluntad de Dios (3). Por eso, cada
mañana, al comenzar la jornada,
decimos al Señor que queremos que
el nuevo día sea también para él, le
ofrecemos nuestra vida, nuestro



corazón, nuestro trabajo, todo
nuestro ser.

ASENTADA EN LA GRACIA

Podemos agradar a Dios y hacer que
nuestras obras reflejen la caridad y
la bondad divinas no en virtud de
nuestros méritos, sino por la gracia
de Cristo que nos hace justos por
dentro. Porque, como dice San Pablo,
el amor de Dios ha sido derramado
en nuestros corazones por medio
del Espíritu Santo que se nos ha
dado (4). 

Por eso, el alma sacerdotal nace
desde arriba (5), desde nuestra
condición de hijos de Dios: despliega
en el cristiano la vida de Cristo,
sacerdote eterno. Actuar con alma
sacerdotal requerirá vencerse
frecuentemente, y sobrepasar los
límites de dedicación y esfuerzo que
parecen razonables; exigirá ignorar o
resolver dificultades originadas por
el propio carácter o por las



circunstancias, porque vemos que
algo conviene para la gloria de Dios o
el bien de nuestro prójimo; requerirá
sacar el tiempo necesario para obrar
el bien, o superar el miedo de no ser
capaz de realizarlo. 

En estas cosas hemos de ejercitarnos
cotidianamente, buscando obtener
pequeños logros, ampliando la
generosidad en algún detalle,
evitando desánimos al comprobar
que no pudimos o no quisimos; es así
como podemos cimentar nuestra
vida interior cada vez más
profundamente. Nuestra
generosidad y correspondencia
nunca nos parecerán suficientes si
miramos hacia adelante, hacia esa
meta que está siempre más allá: si
nos miramos en el espejo de la vida
de Jesús.

El alma sacerdotal de Cristo queda
bien reflejada en la breve afirmación
sobre el sentido de su venida: el Hijo



del hombre no ha venido a ser
servido, sino a servir y a dar su
vida en redención de muchos (6).
Es como si en esas palabras Jesús
hubiera querido manifestar la propia
disponibilidad a rebasar todo límite
con el fin de librar a muchos del
pecado y de darles la vida, para que
el Padre sea glorificado con la
salvación de esas personas.

A la luz del ejemplo de Cristo, se
entiende bien lo que don Álvaro
escribía con ocasión de las bodas de
oro de la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz: si deseáis conocer de
veras en qué se nota el alma
sacerdotal, os lo resumiré con nuestro
Padre: en no decir nunca «basta». No
contestar «basta» al amor, no
detenernos ante el sacrificio, como
Cristo (7). 

En esta tierra, fuera de Jesús, sólo de
la Virgen tenemos la certeza de que
fue capaz de no decir nunca basta,



guiada por su deseo de ser en toda
circunstancia la sierva del Señor. Ella
acompañó a Jesús crucificado más
que ninguna otra persona, y el Señor
la asoció a su Sacerdocio de un modo
especialísimo y superior al de los
demás hombres. 

Recordando la frecuencia con que
nuestro Padre exhortaba a sus hijas a
crecer en alma sacerdotal, don
Álvaro decía: Mirad a María
Santísima, a quien la Iglesia invoca
como Medianera de todas las gracias 
y Madre de los sacerdotes.
Contempladla al pie de la Cruz,
plenamente identificada con su Hijo.
¿Qué mayor ejemplo cabe de alma
sacerdotal en una mujer? (8).

Santa María pudo ejercitar el alma
sacerdotal con esa perfección por su
particular plenitud de gracia del
Espíritu Santo. No podemos, por eso,
contemplar su ejemplo simplemente
con ojos humanos: se inundaría



nuestra imaginación con la dificultad
que tanta renuncia y sacrificio
suponen; juzgaríamos que ese
camino es imposible para nosotros, y
nos conformaríamos con buscar,
consciente o inconscientemente,
sendas más cómodas. 

La liturgia de la Iglesia dice del
Espíritu Santo -que se nos ha dado-
que es «Padre de los pobres, Dador
de los dones, Luz de los
corazones» (9). Si somos fieles y
confiamos en Él, obtendremos
también todos sus dones: «el premio
de la virtud, la realidad de la
salvación, el gozo perenne» (10). Y de
esa manera, nos llenarán de alegría
todas las ocasiones de ejercitar el
alma sacerdotal. Precisamente
cuando cueste, sentiremos
inexplicablemente una alegría
mayor, que procede de dentro, de esa
fuente de agua que salta hasta la
vida eterna (11).



COMMUNICATIO CHRISTI Tened
entre vosotros, dice San Pablo, los
mismos sentimientos que tuvo
Cristo Jesús (12). El Evangelio nos
deja ver con frecuencia muchos de
los deseos y modos de pensar del
Señor. Se nota que el primer lugar de
su alma es siempre para Dios Padre:
le consume el deseo de hacer lo que
el Padre le pide, le devora el celo por
la Casa de Dios…

Un celo que se manifestó, ya siendo
adolescente, cuando sintió en el
Templo la imperiosa necesidad de
ocuparse de las cosas de su Padre.
Años más tarde, declararía que esa
Voluntad era la sustancia de la que
vivía, su alimento, y que sentía
verdaderas ansias de ver cumplido el
plan divino (13). 

Empujado por este afán, Jesús Señor
Nuestro deseaba profundamente la
conversión de los hombres, que se
abrieran al amor de Dios, a la



caridad los unos con los otros. Podía
descubrir en los corazones esa sed de
felicidad, aherrojada muchas veces
por las cadenas del pecado: Zaqueo,
la samaritana, la adúltera, son
testigos elocuentes. 

Las necesidades humanas, la
indigencia y el dolor movían
profundamente su Corazón
amabilísimo. La resurrección de su
amigo Lázaro, de la hija de Jairo –
uno de los jefes de la sinagoga–, del
hijo de la viuda de Naín; la miseria
de aquellos leprosos, del ciego de
nacimiento, de la hemorroísa
enferma y arruinada. Apreciaba
Cristo la pureza del corazón de los
niños, la humildad de la cananea, la
nobleza de sus discípulos. Sentía
profundamente la amistad de los
suyos, la alegría de verlos crecer en
la fe y de compartir sus afanes. 
Vosotros sois, les decía, los que
habéis permanecido junto a mí en
mis tribulaciones… (14). Le dolería



hondamente la traición de Judas, la
apostasía de los que le
abandonarían, la cerrazón de sus
enemigos. Lloró Jesús ante el duro
destino que aguardaba a Jerusalén.

Nos hemos asomado al alma de
Cristo porque en ella encontramos
las principales manifestaciones del
alma sacerdotal que todo cristiano
ha de poseer, participación de
aquella voluntad de Redención que
llevó a Jesús a morir por nosotros en
la Cruz. El alma sacerdotal consiste
en tener los mismos sentimientos de
Cristo Sacerdote, buscando cumplir en
todo momento la Voluntad divina, y
ofrecer así nuestra vida entera a Dios
Padre, en unión con Cristo, para
corredimir con Él gracias a la acción
del Espíritu Santo (15). 

Estos sentimientos los dispensa en
nuestro corazón el Espíritu Santo,
que es, como decía San Ireneo, 
communicatio Christi, comunicación



de Jesús y por eso transmisión de su
intimidad, de sus pensamientos y
afanes, que se hacen cada vez más
nuestros. «En la Iglesia se ha
asentado el Espíritu Santo, es decir,
la comunicación de Cristo» (16).

En la oración, fomentamos nuestros
deseos de que así sea. Con
frecuencia, nos ayudará a esto la
lectura del Evangelio, poniendo
empeño por situarnos en aquellas
escenas y fijarnos en Jesús, en lo que
él nos quiere comunicar, en lo que
lleva en su corazón. Y eso, aunque tal
vez tengamos que comenzar
diciéndole que estamos faltos de
ideas o fríos, o insensibles…, o
rogándole que nos conceda al menos
aquellos deseos de tener deseos (17),
que nuestro Padre nos incitaba a
pedir. Si lo hacemos con humildad,
seguros de que estamos solicitando lo
mejor, el Señor tendrá compasión de
nuestra pobreza, premiará nuestra fe
y obrará en nosotros el milagro: su



poder divino, que transformó la vida
de los personajes que desfilan por el
Evangelio, imprimirá en nuestra
alma sus mismos sentimientos
redentores. 

Y así, mirando el mundo, las
personas, la vida nuestra con esos
ojos que nos presta Cristo, le
pediremos humildemente que nos
ayude a acertar, a hacer lo que a Él le
agrada, a servirle en las tareas que
nos ocupan, a llevarle las personas
que nos rodean sin miedo a
gastarnos. «Roguemos al Señor que
nos ayude a ser sacerdotes en este
sentido, para contribuir a la
transformación del mundo, a la
adoración de Dios, empezando por
nosotros mismos. Que nuestra vida
hable de Dios; que nuestra vida sea
realmente liturgia, anuncio de Dios,
puerta por la que el Dios lejano se
convierta en Dios cercano, y
realmente don de nosotros mismos a
Dios» (18). 



En los momentos de oración –y
siempre en nuestra vida– volvemos
nuestros ojos a María, Madre
nuestra, y le pedimos que crezcan
impetuosos en el corazón de todos
los cristianos estas ambiciones
santas, que nos dejemos transformar
por el Alma de Cristo para llegar así a
ser verdaderamente conformes a la
imagen de su Hijo, a fin de que él
sea primogénito entre muchos
hermanos (19).

------------------------

1. Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 67.

2. Conc. Vaticano II, Const. Past. 
Gaudium et Spes, n. 31.

3. Es Cristo que pasa, n. 96.

4. Rm 5, 5.

5. Cfr. Jn 3, 3.5.

6. Mc 10, 45.



7. Don Álvaro, Cartas de familia (3),
n. 377.

8. Ibid., n. 374.

9. Secuencia Veni Sancte Spiritus.

10. Ibid.

11. Jn 4, 14.

12. Flp 2, 5.

13. Cfr. Jn 4, 34; Lc 12, 49-50.

14. Lc 22, 28.

15. Don Álvaro, Cartas de familia (3),
n. 375.

16. San Ireneo de Lyon, Adversus
haereses, III, 24, 1.

17. En diálogo con el Señor, p. 28.

18. Benedicto XVI, Homilía en las
Vísperas en la catedral de Aosta, 24-
VII-2009.



19. Rm 8, 29.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/editorial-
alma-sacerdotal-alma-de-cristo/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/editorial-alma-sacerdotal-alma-de-cristo/
https://opusdei.org/es-mx/article/editorial-alma-sacerdotal-alma-de-cristo/
https://opusdei.org/es-mx/article/editorial-alma-sacerdotal-alma-de-cristo/

	Editorial: Alma sacerdotal, Alma de Cristo

