
opusdei.org

«La nobleza de
espíritu tiene mucho
que ver con la
santidad y el
mensaje de san
Josemaría»

El poeta y escritor Enrique
García-Máiquez ha
protagonizado la XII
Conferencia de las Artes San
Josemaría Escrivá de Balaguer
del Colegio Mayor Moncloa, de
Madrid.

18/11/2021



Enrique García-Máiquez es poeta,
crítico literario, escritor, profesor,
columnista y traductor. Un verso
robusto de la lírica española. Un
referente en el arte mayor. Según un
tuit del Colegio Mayor Moncloa, su
intervención en la XII Conferencia de
las Artes San Josemaría Escrivá de
Balaguer ha sido “una inspiración”.

¿Tema? La nobleza de espíritu en el
pensamiento y la vida del fundador
del Opus Dei. ¿Enfoque? 360 grados.
¿Origen de la exégesis? “La
definición más fina que yo conozco
de nobleza de espíritu”, que es la que
deambula en la Divina comedia de
Dante en boca de Ulises para elevar
el espíritu de sus compañeros: “No
olvidéis vuestra estirpe y
nacimiento:/ para vivir cual bestias
no se os hizo,/ sino para alcanzar
virtud y conocimiento”.

Estación de Atocha. Tren con destino
de vuelta a Cádiz soplándonos en la

https://cmmoncloa.org/


nuca. Gente que sale y que entra, que
sube y que baja, que vuelve o que
llega. Maletas, historias, ruedas,
rampas mecánicas, voces de aviso,
caras de urgencia, gestos de alta
velocidad. En este desaguadero de
vías que nacen y mueren, trajinan
cuerpos con alma de santos y
truhanes, de nobles e innobles.
Microeconomía de un mensaje
universal a escala en medio de un
intercambiador de viajes. En una
esquina baja nos tomamos un café
sereno con puente aéreo entre 1902,
1928, 1975 y 2021.

Dante, san Josemaría,
universitarios del siglo XXI. Cose
usted una trama en medio del
mundo y a través de los siglos con
el hilo de la nobleza.

La nobleza de espíritu es un ideal
eterno que el fundador del Opus Dei
supo traer intacto y reluciente a
nuestro tiempo.

https://opusdei.org/es-es/article/biografia-de-san-josemaria-2/


¿Tesis?

San Josemaría era una persona
incardinada en su época, consciente
de los problemas más acuciantes del
momento, y su sensibilidad le
permitió descubrir en el ambiente
cultural ideas que servían al mensaje
divino. Entendió, por ejemplo, que
las masas de personas que ascendían
a la nueva sociedad industrial de
entonces requerían un ideal de
nobleza y de altruismo para
encauzar y dignificar esa imparable
“rebelión de las masas” que
diagnosticó Ortega y Gasset. Por sus
raíces aragonesas, nacido a la
sombra del castillo de Monzón y de 
Torreciudad, y por muchos
condicionantes que giran en torno a
su biografía personal y a su modo de
ser, supo ver que Dios le pedía
ofrecer un afán de nobleza, una
cruzada moral inspirada en la 
libertad, a todas aquellas personas
que formaban parte de las nuevas

https://torreciudad.org/
https://opusdei.org/es-es/article/amor-a-la-libertad-2-2/


grandes clases trabajadoras y medias
de los años 30. Esa propuesta se
concreta en recordar la llamada
universal a la santidad en torno al
heroísmo del trabajo cotidiano con
un ideal de misión.

Habla usted de un ideal “casi de
caballería”.

Sí, en alguno de sus apuntes íntimos
san Josemaría reconoce que tiene en
mente poner en marcha una especie
de orden militar en medio del
mundo. Piensa, incluso, en que
estará compuesta por “caballeros
blancos” y “damas blancas”, aunque
después, atendiendo a la inspiración
divina, decide no usar unos nombres
que eran innecesarios y que
hubiesen distraído. Pero la intuición
primera queda dentro, como una
semilla. Hay un ideal caballeresco en
el núcleo íntimo del Opus Dei. Esto ni
es esnobismo ni anacronismo. En
esos años, Eugenio d’Ors lanza la

https://opusdei.org/es-es/article/2-las-catalinas-2/


idea de “la caballería intelectual” en
su Glosario y en Aprendizaje y
heroísmo. No olvidemos las
propuestas de Juan Ramón Jiménez
en su conferencia sobre El trabajo
gustoso. Defiende que el trabajo de
un jardinero o de un mecánico
pueden convertirse “en la mejor
obra”, en poesía, lo que, para él, es
literalmente un concepto análogo a
la santidad. En otra conferencia
propone la aristocracia inmanente o
de intemperie. San Josemaría
propuso en línea con los mejores
intelectuales de su tiempo lo que
podríamos llamar una “aristocracia
trascendente”, también de
intemperie. En resumen, verbaliza la
misión encomendada por Dios con
las ideas más elevadas de su tiempo.

Ese ideal de caballería noble está
muy presente en Camino.

Efectivamente. En Camino san
Josemaría habla de pensamientos

https://www.unav.edu/documents/4889803/98035adf-b4d0-4034-bc64-ec913bb13021
https://www.unav.edu/documents/4889803/98035adf-b4d0-4034-bc64-ec913bb13021
https://www.unav.edu/documents/4889803/98035adf-b4d0-4034-bc64-ec913bb13021
https://www.unav.edu/documents/4889803/98035adf-b4d0-4034-bc64-ec913bb13021
https://www.escrivaobras.org/book/camino.htm


nobles, de las grandes virtudes, de
ambiciones palpitantes… Los libros
de caballería tuvieron una fuerte
impronta en su vida, como también
la tuvieron, curiosamente, en la de
san Ignacio de Loyola y en la de
santa Teresa de Jesús. El fundador
del Opus Dei fue un gran admirador
de El Quijote, de Cervantes. En su
mensaje y en su vida cobran
protagonismo esa audacia, esa
nobleza, esa locura y ese afán de
aventuras presentes en la historia de
Alonso Quijano, que se empeña en
ser caballero andante con el mismo
anhelo con el que san Josemaría
anima a luchar por la santidad. Sin
respetos humanos ni miedo al
ridículo.

El Quijote es un libro de caballería
con un toque importante de
humor.

El humor y el sentido de comedia son
inherentes a la nobleza de espíritu,



irremediablemente. De los escritos y
los pensamientos del fundador del
Opus Dei se desprende que no se
puede pretender ser santo en medio
del mundo -como no se puede
intentar ser caballero andante- sin
saber reírse de uno mismo, incluso
de sus fracasos. Lo leemos en el 
punto 390 de Camino: “Ríete del
ridículo. —Desprecia el qué dirán. Ve
y siente a Dios en ti mismo y en lo
que te rodea. Así acabarás por
conseguir la santa desvergüenza que
precisas, ¡oh paradoja!, para vivir
con delicadeza de caballero
cristiano”.

“Caballero cristiano”. Entiende
que san Josemaría defiende que el
paso previo para ser santo es ser
buena persona y ser un “caballero
cristiano” es la mejor forma de
expresar ese conjunto de virtudes
de carne y hueso previas a lo
sobrenatural.

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-390.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-390.htm


La nobleza de espíritu de los
caballeros y las damas cristianas
presupone sabiduría, elegancia,
fortaleza, prudencia, caridad,
decisión, audacia, entereza,
coherencia, corazón, honor, valentía,
compromiso con la palabra dada,
sentido del humor… La nobleza de
espíritu puede entenderse como un
conjunto de virtudes humanas que
predispone a acometer la tarea de la
santidad imitando de verdad a
Jesucristo. Hablábamos antes de El
Quijote y me acordaba de esas
palabras clarividentes del entonces
cardenal Ratzinger en su homilía de
la misa de acción de gracias tras la
beatificación de Josemaría Escrivá de
Balaguer, en 1992. Lo definía así: “Se
atrevía a ser algo así como un Don
Quijote de Dios. ¿O acaso no parece
«quijotesco» enseñar, en medio del
mundo de hoy, la humildad, la
obediencia, la castidad, el
desprendimiento de las cosas
materiales, el olvido de sí? La

https://opusdei.org/es-es/article/un-don-quijote-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/un-don-quijote-de-dios/


voluntad de Dios era para él lo
verdaderamente razonable y así se
mostró racional lo aparentemente
irracional”.

Ratzinger habla también en esa
homilía de las veces en que san
Josemaría hacía referencia a su
propia locura de amor a Dios.
Decía: “Una y otra vez hablaba de
sus «locuras»: comenzar sin
ningún medio, empezar en medio
de lo imposible. Parecían locuras
que debía arriesgarse a hacer, y se
arriesgó. En este contexto vienen a
la mente aquellas palabras de su
gran compatriota Miguel de
Unamuno: «Sólo los locos hacen lo
sensato, los sabios no hacen más
que tonterías».

Lo exige Dante en su definición: hay
que perseguir la virtud con energía y
voluntad. La nobleza de espíritu
conlleva el deseo grande de
atreverse, de enrolarse en aventuras,



aventuras que para muchos ojos sin
fe son una locura. San Josemaría
expresa con gracia y sin ambages la
metáfora en un encuentro en
Pozoalbero, en 1972. De nuevo, es eso
de Dante de que “no fuisteis hechos
para vivir como animales”, sino para
aspirar a los carismas mejores (Cor
12, 31), a los grandes proyectos, a
protagonizar conquistas que llenen
el mundo de santidad y alegría. Toda
la literatura del ciclo artúrico nos
cuenta metamorfosis: la del
muchacho de las cocinas en héroe,
por ejemplo. También en los cuentos
populares, como la del sapo en
príncipe, san Josemaría nos propone
una metamorfosis real para la vida
verdadera: convertirnos en mejores
personas con afán de santidad.

El fundador del Opus Dei tiene en
mente El Quijote y le saca partido a
la vida de su protagonista y de
Sancho Panza para hablar de vida
interior. Pero discrepa de Tartarín

https://www.youtube.com/watch?v=cnvDYBjD-58
https://www.youtube.com/watch?v=cnvDYBjD-58


de Tarascón. De hecho, lo pone
como contraejemplo en este pasaje
de su homilía La grandeza de la
vida corriente, recogida en Amigos
de Dios: “Pensando en aquellos de
vosotros que, a la vuelta de los
años, todavía se dedican a soñar —
con sueños vanos y pueriles, como
Tartarín de Tarascón— en la caza
de leones por los pasillos de su
casa, allí donde si acaso no hay
más que ratas y poco más;
pensando en ellos, insisto, os
recuerdo la grandeza de la
andadura a lo divino en el
cumplimiento fiel de las
obligaciones habituales de la
jornada, con esas luchas que
llenan de gozo al Señor, y que sólo
El y cada uno de nosotros
conocemos”.

Es que a Tartarín de Tarascón le
sobran infantilismo e idealismo
(valga la redundancia), y le falta
nobleza de espíritu. Sin afán por salir



a los caminos a poner por obra lo
soñado, no hay nobleza que valga.
“Lengua sin manos, como osas
hablar”, se advierte en el Cantar del
Mío Cid, que es un libro que también
interesó mucho a san Josemaría
Escrivá de Balaguer. A Confucio
tampoco le habría gustado Tartarín:
“Un caballero se avergüenza de que
sus palabras sean mejores que sus
actos”, dijo.

Porque el realismo y la nobleza de
espíritu están en sintonía.

Eso es. La nobleza nos invita a
perseguir el ideal para ponerlo por 
Obra.

En la predicación, en los escritos y
en el trato personal con san
Josemaría fluye con frecuencia el
símil entre el servicio a Dios y a los
demás como una aventura.

Predicaba la aventura de hacerse
santo de altar, que no tiene nada que



envidiar a convertirse en un
caballero de la tabla redonda. Y de
conquistar -de paz- el mundo para
poner a Cristo en la cumbre de todas
las actividades, nada menos. Se
escuchan estas propuestas y se oye el
galopar de un caballo dentro del
pecho, ¿o no?

Como parte de su análisis de la
nobleza, habla usted también de la
importancia de “la nobleza del
origen” en la vida de san
Josemaría.

El hidalgo es, por definición, el hijo
de algo, de alguien. Boecio precisa
más: de Alguien. Escribió en La
consolación por la filosofía que, si
miramos al origen, todos somos hijos
de Dios, y no podemos tener un
origen más noble. En el mensaje de
san Josemaría, ese origen, esa
filiación divina, es el sustento de todo
el espíritu. Además, en la vida del
fundador del Opus Dei hay un interés

https://opusdei.org/es-es/article/llamados-a-ser-santos/
https://opusdei.org/es-es/article/llamados-a-ser-santos/


íntimo también por reivindicar su
origen familiar: las virtudes de sus
padres, la defensa de sus apellidos...
Personalmente, me enternece ese
amor a la genealogía, tan presente,
desde luego, en la vida del propio
Cristo, como nos relatan los
Evangelios: dos de ellos empiezan
con el árbol genealógico de Jesús.

En Cristo encuentra, también, san
Josemaría su referente del
caballero cristiano.

Siempre. En El diario de la felicidad,
Nicolae Steinhardt explica que
Jesucristo es “el modelo de 
gentleman”. Es lógico: es perfecto
hombre. Steinhardt admira su
elegancia, su cariño con todos, su
cuidado por los detalles, su valor, etc.
Ese es el tono que inunda las
enseñanzas de san Josemaría. Cristo,
que nace en un pesebre y no echa
cuenta del dinero, se siente
bíblicamente orgulloso de pertenecer



a la Casa de David. Cristo, elegante,
sabio, prudente, valiente, fuerte,
cariñoso, noble. Refiriéndose a Dios
Padre, el filósofo Rémi Brague dio
una conferencia memorable titulada:
“Dios como caballero”.

Ese mensaje caballeresco puede
sonar elitista.

¡Y tanto que puede, pero no lo es! Al
contrario: uno de los problemas de
fondo del mundo actual es la
imposición de un igualitarismo que
sólo se queda tranquilo si nos iguala
por abajo. La acusación de elitismo
se deshace al constatar que ese ideal
de caballeros cristianos se inserta en
una propuesta mayor: que todos los
hombres, sin excepción, pueden ser
nobles, porque todos estamos
llamados a la santidad. Pocas cosas
menos elitistas y con más
sensibilidad social que ofrecer a la
gente -¡a toda!- la máxima elevación.

La elegancia también es nobleza.



Sin elegancia no hay nobleza. Lo que,
en última instancia, vuelve a tener
una lectura a lo divino. Coincido con
Josep Pla en que “la suprema
elegancia es la caridad”. Estar
pendientes de los demás con un
cariño auténtico es el culmen de las
buenas maneras.

¿Alguna conexión entre nobleza y
poesía en la vida de san Josemaría?

Esa conexión entre poesía, vida
corriente y espíritu de caballería la
establece él mismo en esa frase tan
gráfica de Es Cristo que pasa: “El
milagro que os pide el Señor es la
perseverancia en vuestra vocación
cristiana y divina, la santificación del
trabajo de cada día: el milagro de
convertir la prosa diaria en
endecasílabos, en verso heroico, por
el amor que ponéis en vuestra
ocupación habitual”.

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-50.htm
https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-50.htm
https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-50.htm


Otra acepción de nobleza presente
en los escritos y en la predicación
de san Josemaría es el honor.

¡Y en su vida! El fundador del Opus
Dei no se avergüenza de hablar de
honor ni de aspirar a él, ni de
mantenerlo, lo que nos trae otra vez
a la memoria las figuras del caballero
o la dama cristianos. Karl Vossler,
con esa querencia tan germánica por
el tecnicismo, ve en el honor “una
instancia intermedia y pivotante,
entre la santidad y las normas del
mundo”. Exactamente como ese
“plano intermedio transmutador” lo
propone también san Josemaría: un
estadio de exigencia a lo que nos pide
la conciencia -“nobleza obliga”- para
auparse de ahí a la santidad. El
fundador del Opus Dei dio un paso
más en su vida que me parece clave.
A principios de los años cuarenta, en
la época más dura de los ataques
contra él y contra la Obra, muchos de
ellos provenientes de personas de



Iglesia, sucedió lo que cuenta con voz
propia: “Llegó un momento en el que
tuve que ir una noche al Sagrario
(…), a decir: Señor —y me costaba,
me costaba porque soy muy
soberbio, y me caían unos
lagrimones…—, si Tú no necesitas mi
honra, yo ¿para qué la quiero? Desde
entonces me importa un pito todo”.
Explica Montaigne en algún
momento de sus ensayos —cito de
memoria— que “nadie es honorable
si no está dispuesto a renunciar a su
honor por una causa superior”. San
Josemaría cumple también con este
requisito final y al pie de la letra.

¿Cuánta nobleza de espíritu
encierra esa enseñanza de san
Josemaría de “amar al mundo
apasionadamente”?

Mucha. Entre amar al mundo
apasionadamente y ser mundanos
está, precisamente, la acción virtuosa
de la nobleza de espíritu, que se

https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/


empeña en mejorar el mundo, sin
entregarse a él. Quien no se instale
en ese -que decía Vossler- “plano
intermedio transmutador” del
caballero andante que se enfrenta a
toda injusticia y desorden, o es
mundano o renuncia al mundo. El
caballero cristiano ni se rinde ni se
retira.

¿Cómo se trae ese mensaje
caballeresco al siglo XXI?

Alguien tan poco snob como Camus
decía que “este mundo se mueve
tanto -como un gusano al que cortan
en pedazos- porque ha perdido la
cabeza. Busca a sus aristócratas". San
Josemaría expone en el punto 301 de
Camino una idea análoga: “Un
secreto. —Un secreto, a voces: estas
crisis mundiales son crisis de
santos”. Y otra confluencia
impresionante: Camus, intelectual
comprometido, solo podía concebir
dos aristocracias: “La de la

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-301.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-301.htm


inteligencia y la del trabajo”, con la
particularidad de que habrán de ir
unidas: “Pero la inteligencia sola no
es una aristocracia. Ni el trabajo
solo”. No debemos renunciar a esa
llamada de clarín que representa la
nobleza de espíritu. San Josemaría
nos la propone. La aventura de
servir a Dios nos eleva mientras nos
esforzamos por mejorar el mundo
con la inteligencia y con el trabajo.
Don Quijote decía: «Podrán los
encantadores quitarme la ventura,
pero el esfuerzo y el ánimo es
imposible». A nosotros, tampoco
podrán quitárnoslos.

Álvaro Sánchez León

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/conferencia-
artes-josemaria-escriva-2021/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/conferencia-artes-josemaria-escriva-2021/
https://opusdei.org/es-mx/article/conferencia-artes-josemaria-escriva-2021/
https://opusdei.org/es-mx/article/conferencia-artes-josemaria-escriva-2021/

	«La nobleza de espíritu tiene mucho que ver con la santidad y el mensaje de san Josemaría»

