
opusdei.org

Como en una
película con el joven
rico: «Entrar en la
Vida»

En el Evangelio tienen lugar
sucesos que desconciertan.
Aparecen personajes con
historias que no son
precisamente redondas, sino
que acaban con un poso de
amargura. Uno de ellos es el
joven rico. Sin embargo, es
precisamente a través de la
tristeza del relato lo que
permite a Dios ofrecer motivos
para la esperanza.



25/04/2023

La vida no es una película. No hay un
director que se ocupe de decir a los
actores lo que tienen que hacer, o
que gira la trama para ajustarla al
final que desea. Dios quiere que
nosotros seamos protagonistas de
nuestra película.

Seguramente venía siguiéndolo
desde días atrás, observando en
silencio. Pero esta vez ya no aguantó.
Tuvo que ver tantas cosas en tan
poco tiempo, que su corazón no pudo
reprimir más el deseo de acercarse,
de terminar de comprobar lo que
desde hacía tiempo comenzaba a
intuir.



Jesús se había vuelto a desplazar
desde Galilea hacia Judea, al otro
lado del Jordán. Y tal como era su
costumbre, se puso a enseñar a la
muchedumbre y a sanar a los
enfermos que se acercaban. También
muchas personas comenzaron a
traerle unos niños para que los
bendijera.

Quizá fue este derroche de cariño la
gota que colmó el vaso de nuestro
personaje. Nunca había visto tanta
coherencia entre palabras y obras,
tanto amor predicado y practicado.
Tenía que hablar con él, pero se le
acababan las oportunidades, porque
no sabía si alguna otra vez lo tendría
tan cerca. Así que, cuando vio que
Jesús «salía para ponerse en camino,
vino corriendo y se arrodilló delante
de él» (Mc 10,17).

En busca de una respuesta

Se trataba de un joven distinguido,
que era rico. Por sus palabras y



actitudes podemos intuir, además,
que estaba a la búsqueda del amor
que diera sentido a todo lo que hacía.
No es usual que alguien rico y
distinguido se postre delante de otra
persona. Pero la sed existencial que
le consumía era tan abrasadora, que
le importaban muy poco las formas o
lo que otros pudieran pensar de él.
Necesitaba una respuesta
satisfactoria a la pregunta de su vida:
«Maestro bueno, ¿qué puedo hacer
para heredar la vida eterna?» (Lc
18,18). Ardía en deseos de encontrar
lo verdaderamente bueno. Supo dar
el primer paso: ponerse de rodillas
delante de Dios. «Esta es la vida
eterna: que te conozcan a ti, el único
Dios verdadero, y a Jesucristo, a
quien tú has enviado» (Jn 17,3).

Es probable que la multitud allí
presente se sorprendiera al
contemplar la escena. Estarían
expectantes por ver la reacción de
Jesús ante semejante gesto de



humildad. La primera réplica del
Señor no pone el énfasis en lo que
hace el hombre, sino en lo que hace
su Padre: «¿Por qué me llamas
bueno? Nadie es bueno sino uno
solo: Dios» (Lc 18,19). Es
precisamente la bondad de Dios, no
la del ser humano, la que abre las
puertas. Es la gracia divina la que
transforma y permite habitar en su
casa. Pero vivir en la casa del Padre
requiere, lógicamente, abrazar las
reglas del hogar: «Si quieres entrar
en la Vida, guarda los
mandamientos» (Mt 19, 17).

La respuesta de Jesús no fue un
descubrimiento, sino un
recordatorio: «Ya conoces los
mandamientos» (Lc 18,20). A nuestro
afán por buscar respuestas
originales, contesta señalándonos el
camino que ya sabemos. Es como si
el Señor nos indicara: «Lo que dije
antes es lo que digo ahora».
Jesucristo es el mismo ayer, hoy y



siempre (cfr. Hb 13,8). A veces,
podemos pensar que hace falta
realizar algo extraordinario para dar
con la felicidad. Sin embargo, el
Señor nos muestra que la plenitud se
encuentra de una manera más
sencilla de lo que creemos. «Y tú
estabas dentro de mí y yo afuera, y
así por fuera te buscaba (…). Tú
estabas conmigo, mas yo no estaba
contigo»[1].

Pero el joven no se sintió satisfecho.
Jesús le había dicho algo que ya
sabía, pero él necesitaba más: «Todo
esto lo he guardado desde mi
adolescencia» (Lc 18,21). Tenía una
fuerte familiaridad con las cosas de
Dios, pero seguía inquieto. Quizá fue
esa cercanía lo que le hacía buscar la
respuesta definitiva, pues quien bebe
de la verdadera fuente siempre
querrá más. «Eres como un mar
profundo en el que cuanto más
busco, más encuentro, y cuanto más
encuentro, más te busco»[2].



Y entonces «Jesús fijó en él su mirada
y quedó prendado de él» (Mc 10,21).
Su corazón ardía por hacer suya esa
alma. Reconoció su deseo de plenitud
y la inquietud que le había llevado a
postrarse delante de él. No era una
mirada cualquiera: era la del
enamorado dispuesto a dar la propia
vida por la otra persona. Por eso los
ojos de Jesús cambiarían la
existencia de ese joven para siempre,
pues se supo amado infinitamente.

Por fin el Señor se decide a ofrecer al
muchacho la respuesta que podría
satisfacer sus deseos de eternidad.
«Una cosa te falta: anda, vende todo
lo que tienes y dáselo a los pobres, y
tendrás un tesoro en el cielo. Luego,
ven y sígueme» (Mc 10,21). Se trata
de un cambio radical de perspectiva.
No es cuestión de pensar en cómo
merecer la eternidad, sino de imitar
al Señor viviendo sin ataduras en la
tierra. «Es la llamada a una mayor
madurez, a pasar de los preceptos



observados para obtener
recompensas al amor gratuito y total.
Jesús le pide que deje todo lo que
lastra el corazón y obstaculiza el
amor. Lo que Jesús propone no es
tanto un hombre despojado de todo
sino un hombre libre y rico en
relaciones. Si el corazón está
abarrotado de posesiones, el Señor y
el prójimo se convierten solo en una
cosa entre otras. Nuestro tener
demasiado y querer demasiado
sofocan nuestro corazón y nos hacen
infelices e incapaces de amar»[3].

El vértigo de volar

Las palabras de Jesús resonaron
como un trueno en el centro del
corazón del joven. Parecía como si en
su interior se estuviera asomando el
sol y de repente, se hiciera la más
oscura de las noches. Su voluntad y
su inteligencia, anhelantes de
encontrar el sentido de la existencia,



se habían quedado aturdidas. Su
espíritu, noqueado.

Hasta ese momento todo iba bien.
Pero en cuanto Dios le pidió el
corazón y, con él, todo lo que llevaba
dentro, no supo qué decir. Se hizo el
silencio. Jesús lo seguiría mirando
con cariño, esperando una respuesta.
El joven miró dentro de esos ojos y
vio allí todo lo que anhelaba: un
futuro lleno de paz, de felicidad, de
eternidad. Dentro de esa mirada se
dio cuenta de lo lejos que podía
volar, pero también sintió con toda la
fuerza el vértigo de quien se eleva:
adiós al suelo firme, a las
seguridades. En definitiva, todo
aquello que le daba cierto bienestar,
pero que al mismo tiempo le
encadenaba. Al fin y al cabo, todo
aquello no podía satisfacer sus
deseos de plenitud. Por eso Jesús lo
invitó a soltar esas cadenas, pero él
prefirió la seguridad de la celda.



Los ojos empezaron a llenarse de
lágrimas. El Maestro no añadió nada
más: simplemente le tendió la mano
para que se levantara y se fuera con
él. No le explicó a dónde, ni por
cuánto tiempo. Solo le dijo
«sígueme». Le pidió que confiara en
él, que entendiera que es eso lo único
que cuenta.

Al joven no le había importado que
los demás lo vieran de rodillas,
porque antes solo tenía ojos para
Jesús. Pero ahora se estaba
comenzando a llenar de vergüenza.
Bajó la cabeza, porque no quería
asumir lo que aquella mirada
amorosa le proponía, y se levantó del
suelo con pesadumbre. No quiso
tomar la mano de Jesús, pues temía
que eso lo instara a soltar otras
cosas. Miró de reojo por última vez al
maestro y, en ese último cruce de
miradas, notó, por parte de Jesús,
una confianza en él todavía
incondicional; él, por su parte, había



tomado ya una decisión. Se dio la
vuelta y «se marchó triste, porque
tenía muchas posesiones» (Mc 10,22).

No quiso girar la cabeza. Si lo
hubiera hecho, se habría dado
cuenta de que Jesús lo miraba hasta
el último instante, hasta el momento
en que el camino viraba y se perdía
de su vista. Como pasa en muchas
películas, el espectador conserva la
esperanza de que volverá corriendo,
de que abrazará a Jesús, de que se
dará cuenta de que «lo que se
necesita para conseguir la felicidad,
no es una vida cómoda, sino un
corazón enamorado»[4]. Pero no, no
vuelve.

La promesa del Señor

Mientras Jesús lo veía marcharse, los
que presenciaron la escena se
quedaron en silencio. Los apóstoles,
que habían escuchado ese mismo
«sígueme», notaron con particular



fuerza el dolor que traslucía el rostro
del Maestro. Entonces se alegraron
de haber dejado entrar a Jesús en sus
vidas, de haberle dicho que sí. Y
también eran testigos del gozo que le
embargaba por la presencia continua
de los Doce y de las santas mujeres.

Finalmente, cuando la figura del
joven rico, cabizbajo y con paso
doloroso, se perdió en lontananza,
Jesús suspiró y dijo: «¡Qué
difícilmente entrarán en el Reino de
Dios los que tienen riquezas!» (Lc
18,24). El Señor no tiene nada contra
los ricos; su lamento se dirige más
bien a aquellos que creen que solo la
abundancia de bienes puede dar la
auténtica felicidad. «No consiste la
verdadera pobreza en no tener, sino
en estar desprendido: en renunciar
voluntariamente al dominio sobre
las cosas. Por eso hay pobres que
realmente son ricos. Y al revés»[5].



Pedro no pudo evitar intervenir.
Ciertamente, los apóstoles no habían
presenciado hasta ese momento un
no tan rotundo a la llamada de Jesús.
De hecho, habían visto lo contrario:
personas que le habían manifestado
su deseo de seguirlo a las que el
Señor había invitado más bien a
permanecer en su casa (cfr. Mc 5,19).
Por eso, notando el contraste entre lo
que el joven había hecho y lo que
ellos mismos habían decidido, Pedro
quiso saber cuál era la diferencia
entre decir que sí y decir que no: «Ya
ves que nosotros hemos dejado
nuestras cosas y te hemos seguido.
¿Qué recompensa tendremos?» (Mt
19,27).

Entonces, Jesús dio una respuesta
que ha movido corazones a lo largo
de todos los siglos. Unas palabras que
han consolado a los discípulos, que
han sido el motor de las locuras de
amor de los santos. Una promesa
como la que Yahvé hizo a Abraham, a



quien pidió también abandonarlo
todo, incluso a su propio hijo: «Todo
el que haya dejado casa, hermanos o
hermanas, padre o madre, o hijos, o
campos, por causa de mi nombre,
recibirá el ciento por uno y heredará
la vida eterna» (Mt 19,29).

La vida eterna. Justo lo que el joven
rico buscaba. Al fin y al cabo, es a lo
que aspiramos todos. Pero Jesús va
más allá: nunca nadie podrá tener
sueños más grandes que los de Dios.
Nuestras más altas aspiraciones y
anhelos se quedan muy cortos
respecto a lo que el Señor nos quiere
dar. Así como Salomón pidió
sabiduría y se le concedió eso y
también todo aquello a lo que
renunció (cfr. 1 Reyes 3,1-15), los que
siguen a Jesús reciben todo a lo que
aspiran y mucho más que eso.
«Quien deja entrar a Cristo no pierde
nada, nada –absolutamente nada– de
lo que hace la vida libre, bella y
grande. ¡No! Solo con esta amistad se



abren las puertas de la vida. Solo con
esta amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condición humana. Solo con esta
amistad experimentamos lo que es
bello y lo que nos libera. (...) Abrid de
par en par las puertas a Cristo, y
encontraréis la verdadera vida»[6].

[1]San Agustín, Confesiones Libro 7,
10. 18, 27.

[2] Del Diálogo de santa Catalina de
Siena sobre la divina Providencia,
Cap. 167.

[3] Francisco, Mensaje, 29-VI-2021.

[4] San Josemaría, Surco, n. 795.

[5] San Josemaría, Camino, n. 632.

[6] Benedicto XVI, Homilía, 24-IV-2005.



Luis Miguel Bravo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/como-en-una-
pelicula-joven-rico-entrar-vida-eterna/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/como-en-una-pelicula-joven-rico-entrar-vida-eterna/
https://opusdei.org/es-mx/article/como-en-una-pelicula-joven-rico-entrar-vida-eterna/
https://opusdei.org/es-mx/article/como-en-una-pelicula-joven-rico-entrar-vida-eterna/

	Como en una película con el joven rico: «Entrar en la Vida»
	La promesa del Señor


