
opusdei.org

DYA, de la Academia
a la Residencia

En este capítulo de “Fragmentos
de historia”, José Luis González
Gullón, habla de algunos de los
primeros jóvenes que vivieron
en la primera residencia del
Opus Dei en el mundo, como
Juan Jiménez Vargas, y del
ambiente cristiano de de
estudio, compañerismo y
apertura que san Josemaría
procuraba que se viviera entre
los estudiantes.

08/03/2022



La primera actividad formativa para
jóvenes que hizo Josemaría Escrivá
de Balaguer fueron unas clases de
formación cristiana y unas
catequesis. Su idea fue: mi mensaje
para la gente joven tiene que llegar
tanto por la cabeza como por el
corazón. Llegar por la cabeza
significa explicarles la doctrina
cristiana. 

Pero como ya eran jóvenes que
tenían un background cristiano,
habían ido a colegios de religiosos,
en sus familias, a veces incluso
rezaban del rosario el sábado, por
supuesto iban a la misa el domingo,
es decir, eran practicantes. 

Enseñar a tener una relación
personal con Dios

Por eso el fundador de la Obra les
dijo: Mirad, más que daros doctrina
cristiana, lo que voy a hacer es
enseñaros a tener una relación con



Dios personal, más personal. Es
decir, os voy a enseñar a cómo
relacionaros con Dios, que es nuestro
Padre. Y por otra parte, ir al corazón.
Ir al corazón significaba decirles:
Como cristianos tenemos que tener
sensibilidad social, tenemos que
tener y llevar en el corazón los
sufrimientos de los demás y también
la ayuda que podemos prestar a los
demás. Y eso se concretó en unas
catequesis. Los domingos por la
mañana, los primeros que se
acercaron al fundador de la Obra,
llevados por Jiménez Vargas, iban a
dar catecismo a niños de primera
comunión. Claro, hay que tener en
cuenta que en aquella época había
clases en la universidad de lunes a
sábado. Dedicar la mañana del
domingo a dar catequesis a unos
niños de primera comunión era un
ejercicio de generosidad y un
ejercicio, sin duda, de donación
cristiana a los demás. 



Entre los jóvenes que se acercaron al
fundador de la Obra, destaca al
principio uno. era un chico de 5.º año
de medicina, que se llamaba Juan
Jiménez Vargas, un hombre
aguerrido, de ideas políticas muy
definidas. Él tenía una idea
tradicionalista de España, un hombre
que estaba -es la época-, estaba en
contra del sistema parlamentario
liberal, de modo particular, porque
ese sistema parlamentario en
España, debido a la segunda
República, era un sistema que estaba
subordinando a la Iglesia en algunos
aspectos. Y cuando conoce al
fundador de la Obra, Juan Jiménez
Vargas, no cambiará de pensamiento
político, pero dará prioridad a
ayudar al fundador de la Obra al
desarrollo del Opus Dei sobre su
actividad política, que poco a poco
irá disminuyendo hasta acabar,
porque se dedicó a ser médico, a
ejercer la medicina. 



Ambiente de la Residencia

El ambiente que creó el fundador de
la Obra, tanto en la academia como
sobre todo después de la residencia,
era un ambiente juvenil. Era el
ambiente de la época. Eran chicos, la
mayoría que tenían 17, 18, 19 años y
muy activos, tanto en la vida de la
universidad como en la propia
residencia. Por ejemplo, una de las
cosas que hacían que hicieron
durante el curso fueron excursiones.
Se iban de excursión, a veces
excursiones más bien de tipo cultural
y otras más tipo sencillamente para
oxigenarse haciendo algo de deporte.

Tanto a la Academia DYA como
después a la residencia. Se iba
porque un amigo invitaba a otro. De
hecho, es muy llamativo. La
residencia tenía 25 plazas. El primer
curso académico 34-35, ni siquiera
llegaron a llenarlas. Solamente
consiguieron tener 14 residentes. El



segundo año tenían 25 residentes.
Pues lo impresionante es que tanto el
primer año como sobre todo el
segundo, sabemos por los datos que
tenemos en el archivo de las cartas,
de los diarios, de los papeles de la
residencia, que hubo más de 100
estudiantes, tanto un curso
académico como el siguiente que
fueron por la residencia. 

A la residencia DYA se iba por
invitación. Un amigo invitaba a otro,
pero se permanecía por amistad. Se
permanecía porque el ambiente
gustaba. Se estaba en un ambiente
alegre y a la vez un ambiente de
exigencia cristiana, de alegría, de
descubrir que había algo más que el
simple afán de estudiar o el simple
afán de de pasar un rato con los
amigos. Sin duda, la personalidad de
Josemaría Escrivá de Balaguer era
muy importante a la hora de
enmarcar ese ambiente en la
residencia, pero también la



marcaban los residentes que
llevaban más tiempo, los que
llevaban algunos años en la Obra.

Por ejemplo, una de las cosas que
tenemos bonitas que se ve en esa
época es el cuidado de los enfermos.
Siempre había algún residente que
por la gripe o por pequeñas
enfermedades estaba en la cama. Y
cuando estaban enfermos el propio
fundador de la Obra y los demás
miembros de la directiva de la
residencia los cuidaban, les atendían.
Tenemos una carta de un estudiante
de Bilbao que se llamaba Emiliano -
después fue arquitecto en Bilbao- y él
decía: Estuve enfermo de gripe y don
Josemaría me visitaba cada dos horas
y me recordaba más a mi madre que
a mi padre. 

Tuvo esa delicadeza de estar
atendiendo a este chico con
frecuencia, pidiendo que le llevaran
la medicina adecuada, la comida que



le gustaba. Eran pequeños detalles en
los cuales se veía cómo se querían
entre ellos y como el fundador de la
Obra ayudaba a que se quisieran. 

Tres temas: el estudio, el trato
con Dios, abrirse a los demás

San Josemaría podemos decir que -y
resumir- todo lo que explicaba a los
jóvenes en tres temas. El primero era
el estudio. Lo único que hacía era
aplicar el mensaje de la Obra, la
santificación de la vida ordinaria y
concretamente del trabajo, aplicarlo
a los estudiantes. Les decía: Si sois
estudiantes, vuestro trabajo es
estudiar. Por lo tanto, lo que os pide
la sociedad, lo que os piden vuestros
padres, lo que os pide Dios, es que
estudiéis bien, que seáis competentes
profesionalmente en el estudio. 

Esto les llamaba la atención porque
ellos estaban acostumbrados a que
un sacerdote te hablara sobre Dios o



sobre la Iglesia, pero que un
sacerdote te hablara sobre tu estudio
les llamaba la atención. Y además,
hablando sobre el estudio, a nivel
personal: ¿cómo es tu estudio?,
¿cómo trabajas? Algunos decían en
plan de broma que el Padre me
decía: Hay que estudiar más, eres un
granuja, que no me estudias... Este
tipo de frases usaba el fundador ya
en la residencia, en la primera
residencia. 

El segundo tema, sin duda, era el
trato con Dios, la relación con Dios. Y
era aquí donde que el fundador de la
Obra planteaba a cada uno, sobre
todo en la dirección espiritual, pero
también en las meditaciones que
daba, era un encuentro personal con
Jesucristo. Iba a la primera persona,
al tú, a tú con Dios. No era tanto dar
ideas sobre la vida cristiana, hacer
planteamientos... Eran jóvenes que
ya eran católicos y que tenían
formación cristiana. Lo que les decía



es ¿cómo puedes mejorar tu trato con
Dios, que es tu Padre? Esto también
les impresionaba porque ellos lo que
decían era: en parte me ponía entre
la espada y la pared, me ayudaba
realmente -en el buen sentido-, a
enfrentarme a Dios, a ponerme
delante de Dios, a plantearme cómo
yo realmente hablo con Dios. 

Y en tercer lugar, el tercer gran tema
que planteaba el fundador de la Obra
era: Mira, es muy bueno que seas un
buen profesional, un buen estudiante
es muy bueno, es necesario que seas
un buen hijo de Dios, que tengas un
trato personal con Dios, pero tienes
el peligro -o todos los católicos
tenemos el peligro- de quedarnos en
nuestra torre de marfil, en lo
nuestro, en nuestra gente: en mi
estudio, en mi trato con Dios y en mi
trato con mis amigos. Es lo que el
fundador de la Obra llamaba hacer 
capillitas. Capillita se decía en
aquella época a ese grupo cerrado en



el cual nos ayudamos, nos
comprendemos y nos queremos
entre nosotros, pero no nos abrimos
a los demás. 

El fundador de la Obra decía: El
cristiano -y concretamente el
mensaje de la Obra- es un mensaje
que está llamado a darse, a
difundirse, a abrirse a los demás. En
ese sentido, tú en la universidad, en
tu facultad, tienes que estar abierto y
ofrecer tu amistad a todas las
personas, también a las que piensan
de modo religioso, político, social,
distinto que tú. 

Y por otra parte, también el espíritu
cristiano nos lleva a tener
sensibilidad social. El fundador de la
Obra, lo que animó constantemente y
realizó, fueron diversas actividades
de voluntariado social. Que sobre
todo estaban en la línea de ayudar
cristianamente a personas. Pero



otras eran sencillamente atender
personas. 

Es lo que en la residencia hacen
fundamentalmente en dos
actividades, una dar catequesis a
niños de primera comunión, y la
segunda visitar a personas
necesitadas, a familias necesitadas.
Es interesante, les llevaban
habitualmente a esas familias
necesitadas un poco de comida.
Alguna pequeña cosa que pudiera
servir al matrimonio, a los padres y
que no tuvieran. Y después también
a veces les daban un poco de dinero,
lo que los propios universitarios
habían recolectado entre ellos, con
eso compraban algo de ropa, algo de
alimento y les daban un pequeño
donativo. El fundador de la Obra les
dijo: Con esta ayuda social no vamos
a resolver los problemas de la
pobreza. Pero por una parte, damos
cariño a los demás, a familias
concretas con nombres y apellidos, y



por otra parte, esto nos ayuda a
nosotros a tener corazón cristiano, a
darnos cuenta que no podemos estar
solamente pensando en nuestro
mundo particular. Tenemos que
abrirnos a los demás. 

Círculos de formación
cristiana y meditaciones y
retiros mensuales

Una de las actividades de formación
cristiana que hizo el fundador de la
Obra fue su predicación. Él había
comenzado del Opus Dei dando
clases de formación cristiana. Ahora,
habitualmente usamos el término
círculos. Círculos de formación
cristiana, que es la misma idea es
explicar la relación con Dios y sobre
todo de un modo personal. 

Una vez que estaba en la residencia
que tenían un oratorio y por lo tanto
tenían al Santísimo Sacramento con
el sagrario, comenzó a predicar



meditaciones a los universitarios en
el oratorio de la residencia. Estas
meditaciones solían ser los sábados y
luego algunos domingos tenían
también una jornada, habitualmente
más o menos de 10:00 hasta las 16:00
de la tarde, una jornada de retiro. En
esa jornada de retiro, el fundador de
la Obra les daba dos o tres
meditaciones, rezaban el rosario y,
sobre todo, además de las
meditaciones, tenían tiempo para
meditar sobre su vida cristiana en
silencio, cada uno delante de Dios. 

Esta práctica entre los jóvenes
también les llamaba un poco la
atención. No era habitual que
tuvieran retiros en las parroquias o
en las asociaciones juveniles de
estudiantes católicos, y quizá lo que
más les impresionaba era que el
fundador de la Obra les animara a
que estuvieran a solas, ratos, en
silencio, delante del Santísimo,



delante de Dios. Esto les
impresionaba. 

Tenemos uno de aquella época que
dice: Hoy hemos tenido un retiro
mensual y hemos invitado a muchos
amigos. Estábamos 50 en el oratorio.
Estaba el oratorio absolutamente
lleno y el Padre ha comenzado la
meditación diciendo con sencillez:
Realmente esto no se ve en Madrid
en ningún sitio. Era bastante
novedoso, pero les ayudaba. 

Lo que ellos dicen es que muchos
cambiaron su modo de tratar a Dios
por el modo con el cual el fundador
de la Obra hablaba con Dios. El trato
con Dios era de tú a tú, decían, como
el mismo trato que él tenía con
nosotros. Entonces nosotros
aprendimos a hablar con Dios,
viendo como él hablaba con Dios. 



Acompañamiento espiritual
con san Josemaría

Algunos de los estudiantes que
fueron a la residencia a día le
pidieron al fundador de la Obra
hablar con él sobre temas
espirituales. Era algo normal, lo
habitual, y sigue siéndolo en la
Iglesia, lo que llamamos el
acompañamiento espiritual, la
dirección espiritual, es decir, que un
sacerdote -a veces también pasa en la
Iglesia con un laico-, en este caso un
sacerdote, el fundador de la Obra,
que ayudará en el trato con Dios, en
la vida de relación con Dios y
también en el modo de plantear la
propia vida cristiana a los
estudiantes. 

En este caso tenemos varios
estudiantes que años más tarde,
cuando el fundador de la Obra
murió, han contado cómo tenían esta
dirección espiritual con el Fundador.



Lo que ellos cuentan era, por una
parte, que el fundador de la Obra era
muy cariñoso, muy cercano. Se
interesaba por sus padres, se
interesaba por su salud, por su vida,
por su trabajo profesional, en este
caso el estudio, la asistencia a clases
en la universidad. Por otra parte,
animaba a tener un encuentro
personal con Dio, animaba a que la
vida cristiana no fuese una cosa
acartonada, que no fuese una especie
de vida oficial. El peligro de aquellos
jóvenes era que, como ya eran
católicos, como ya hacían actividades
católicas, incluso estaban en
asociaciones católicas, para ellos ser
católico era como algo cultural, algo
externo. Pero el fundador de la Obra
lo que les animaba era que tuvieran
un encuentro con Jesucristo, un
encuentro personal. 

Es muy significativo que uno de estos
estudiantes que se había acercado al
fundador de la Obra en el año 1933,



la primera entrevista que tuvo con él
acabó con un libro que le regaló el
fundador de la Obra, en la cual le
puso como dedicatoria: Que
encuentres a Cristo, que busques a
Cristo, que encuentres a Cristo, que
ames a Cristo. Es decir, te voy a
ayudar en la dirección espiritual a
que tengas un encuentro personal
con Jesucristo. 

Y por supuesto, también al ser un
sacerdote, la dirección espiritual,
para los que querían, incluía la
confesión sacramental, pedir perdón
de los pecados a Dios y recibir la
absolución sacramental. 

En toda esta realidad de
acompañamiento espiritual, el
fundador de la Obra tenía claro que
tenía que respetar los tiempos, el
ritmo de cada uno. Y así fue.
Tenemos ejemplos, evidentemente de
todo. Tenemos ejemplos de personas
que se acercaron al fundador de la



Obra, que tuvieron un
acompañamiento espiritual durante
un tiempo y después -por la vida o
las circunstancias-, se alejaron. Otros,
que con el paso de los años volvieron
a conectar con un sacerdote de la
Obra, otros que le pidieron al
fundador de la Obra estar con él en
el Opus Dei también, como una
reacción natural después de tener
unos meses, o a veces incluso menos
tiempo en aquella época, de
dirección espiritual. Es decir, cada
cada persona tenía su ritmo y el
fundador de la Obra entendió, y ellos
lo cuentan así, después de los años,
entendió que tenía que respetar ese
ritmo de cada persona.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/comienzos-
opus-dei-acadmia-dya/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/comienzos-opus-dei-acadmia-dya/
https://opusdei.org/es-mx/article/comienzos-opus-dei-acadmia-dya/
https://opusdei.org/es-mx/article/comienzos-opus-dei-acadmia-dya/

	DYA, de la Academia a la Residencia
	Enseñar a tener una relación personal con Dios
	Ambiente de la Residencia
	Tres temas: el estudio, el trato con Dios, abrirse a los demás
	Círculos de formación cristiana y meditaciones y retiros mensuales
	Acompañamiento espiritual con san Josemaría


