
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (4). «No
entristezcáis al
Espíritu Santo»: La
tibieza

La tibieza es una enfermedad
del corazón, por la que las cosas
de Dios nos disgustan, y por la
que llegamos incluso a
convencernos de que la vida, la
verdadera vida, está en otra
parte.

08/07/2024



Es una de las primeras y más
célebres teofanías que recoge la
Biblia. El ángel del Señor se aparece
a Moisés en el monte Horeb como
una gran llama de fuego en medio de
una zarza. «Moisés miró: la zarza
ardía pero no se consumía. Y se dijo
Moisés: “voy a acercarme y
comprobar esta visión prodigiosa:
por qué no se consume la zarza”» (Ex
3,2-3). Dios es Amor, una llama de
amor siempre nueva, que no se agota
con el paso del tiempo, para dejar
detrás de sí solo un palitroque
humeante. Su amor arde
eternamente, dando calor y luz a
quien se deja abrazar por él. Por eso,
dice Dios a Moisés: «Yo soy el que
soy» (Ex 3,14). Él es Amor, un amor
fiel, y siempre vivo. Y, al crearnos a
su imagen (cfr. Gn 1,27), nos ha
destinado a un amor así: nuestro
corazón no es capaz de vivir con
menos. El nuestro solo puede ser un
amor ardiente, que se renueva y
crece con el paso del tiempo.



Quizás hemos tenido alguna vez la
experiencia de volver a una casa en
la que habíamos vivido tiempo atrás:
un lugar donde habíamos amado,
donde habíamos dado y recibido
cariño. Ahora nos la encontramos
vacía y abandonada, quizá incluso en
ruinas. Nos atraviesa el corazón un
punzante sentimiento de nostalgia, al
pensar lo felices que fuimos allí. Algo
así ocurre cuando nuestros amores
se enfrían y se apagan. Dan pena. Un
amor lleno de calor, que encerraba
una promesa eterna de alegría, un
amor que lo era todo…, y que, sin
embargo, se ha convertido en
cenizas. ¡Qué lástima! Lo expresaba
bien un famoso escritor: «Qué
terrible es cuando uno dice: “te
quiero” y en la otra parte la persona
grita: “¿Qué?”»[1]. Así es la tibieza, un
amor precioso en su origen, un amor
que antes alegraba el corazón y
llenaba de luz nuestra vida, pero que
se ha ido consumiendo hasta casi



apagarse: un amor que no ha
resistido el paso del tiempo.

Una muerte a cámara lenta

Para enfriarse, es necesario haber
estado antes encendido, enamorado.
Por eso la tibieza no es un riesgo
para quien acaba de entregar el
corazón: su amor es todavía
demasiado elemental, demasiado
ingenuo. La tibieza es en cambio un
peligro real para cualquier amor que
lleva ya tiempo encendido. No
consiste en una muerte repentina,
sino en una enfermedad que avanza
casi imperceptiblemente: una muerte
a cámara lenta, como la llamada
«muerte blanca» de los alpinistas,
mezcla fatídica de frío y cansancio,
en la que el cuerpo pierde
paulatinamente su reactividad y
acaba por entregarse a un sueño
dulce pero letal.



La reflexión sobre la tibieza surge
desde muy pronto en la historia de la
Iglesia. En los siglos III y IV, Orígenes
y Evagrio Póntico hablaban de la 
acedia, un estado de disgusto y de
pereza del alma que no se presenta
en las primeras horas del día que es
la vida, sino cuando el sol ya ha
recorrido un buen tramo y brilla alto
en el cielo. Por eso, inspirándose en
el salmo 91, hablaban del «demonio
de mediodía»[2]. Acedia (akedia)
significa, literalmente, descuido,
dejadez. Aunque con el tiempo
algunos autores la distinguirán de la
tibieza (tepiditas), ambos términos
definen el mismo panorama
espiritual: un «enfriamiento de la
caridad, que se enturbia de
abandono y pereza»[3], una dejadez
que pone en jaque la entrega, porque
«ipsa caritas vacare non potest; el
amor no puede estar ocioso»[4], no
puede irse de vacaciones.



El beato Álvaro escribió una vez unas
líneas especialmente enérgicas sobre
el peligroso avance de la tibieza:
«Con una mirada apagada para el
bien y otra más penetrante hacia lo
que halaga el propio yo, la voluntad
tibia acumula en el alma posos y
podredumbre de egoísmo y de
soberbia que, al sedimentar,
producen un progresivo sabor carnal
en todo el comportamiento. Si no se
ataja ese mal, toman fuerza, cada vez
con más cuerpo, los anhelos más
desgraciados, teñidos por esos posos
de tibieza: y surge el afán de
compensaciones; la irritabilidad ante
la más pequeña exigencia o
sacrificio; las quejas por motivos
banales; la conversación insustancial
o centrada en uno mismo (...).
Aparecen las faltas de mortificación
y de sobriedad; se despiertan los
sentidos con asaltos violentos, se
resfría la caridad, y se pierde la
vibración apostólica para hablar de
Dios con garra»[5].



Es el itinerario de la tibieza. Poco a
poco va entrando en el alma una
tristeza que lo ensombrece todo: lo
que antes nos llenaba el corazón ya
no nos dice nada, y empezamos a
razonar mundanamente. La tibieza
produce una distorsión de los
sentidos del alma, por la que las
cosas de Dios nos hastían; y llegamos
incluso a convencernos de que la
vida, la verdadera vida, está en otra
parte. Por su propia experiencia,
escribía san Agustín: «no sorprende
que al paladar enfermo le resulte
una tortura aun el pan, que es grato
para el sano, y que a los ojos
enfermos les resulte odiosa la luz,
que a los puros es amable»[6].

¿Cómo se llega hasta ese estado?
¿Cómo un amor vibrante puede
llegar a enfriarse así? Se podría decir
que en su origen hay un desencanto
con la vida, quizá debido a ciertas
decepciones y dificultades, por las
que se ha perdido la candidez y el



fervor de los primeros pasos. Ese
punto de inflexión puede pasar
relativamente desapercibido, pero
cala en el alma. Uno empieza a
recortar el tiempo para Dios, porque
el plan de vida le sabe a acumulación
de obligaciones; uno deja de soñar y
de esforzarse por la misión
apostólica, quizá por la hostilidad del
ambiente, o por el desánimo al ver
pocos frutos. «Todos sabemos por
experiencia que a veces una tarea no
brinda las satisfacciones que
desearíamos, los frutos son reducidos
y los cambios son lentos, y uno tiene
la tentación de cansarse. Sin
embargo, no es lo mismo cuando
uno, por cansancio, baja
momentáneamente los brazos que
cuando los baja definitivamente
dominado por un descontento
crónico, por una acedia que le seca el
alma»[7]. Ese tipo de descontento hace
que, poco a poco, el corazón se enfríe
«por el abandono, por la apatía, por
la desgana a la hora de examinar



diariamente la propia conducta: hoy
dejamos esto; mañana, no damos
importancia a esto otro, omitimos sin
motivo una mortificación, se nos
escapa una falta de sinceridad..., y
nos vamos acostumbrando a esas
cosas que desagradan a Dios, sin
convertirlas, mediante el examen, en
materia de lucha. Así se emprende el
camino que conduce a la tibieza, no
lo olvidéis. Por las rendijas de ese
examen negligente entra el frío que
acaba helando el alma»[8].

Dios llama a la puerta de
nuestro corazón

En los primeros compases del
Apocalipsis hay unas líneas muy
célebres, que pueden sorprender por
su dureza: «Conozco tus obras: no
eres ni frío ni caliente. ¡Ojalá fueras
frío o caliente! Pero porque eres
tibio, ni frío ni caliente, estoy a punto
de vomitarte de mi boca» (Ap
3,15-16). Las líneas que siguen, quizá



menos conocidas, ayudan a entender
qué quiere decir Dios con esas
palabras fuertes. «Porque tú dices:
“Yo soy rico, me he enriquecido, y no
tengo necesidad de nada”; y no sabes
que tú eres desgraciado, digno de
lástima, pobre, ciego y
desnudo» (3,17-18). La acumulación
de calificativos, que podría dar la
impresión de un ensañamiento con
el tibio, nos permite en realidad
asomarnos al corazón de Dios. El
Señor le habla fuerte para ayudarle a
comprender su situación, tan
parecida a la de aquel hombre de la
parábola del Evangelio que, tras una
muy buena cosecha, se decía: «alma
mía, tienes bienes almacenados para
muchos años; descansa, come, bebe,
banquetea alegremente» (Lc 12,19).
Su error es que atesora para sí en
lugar de ser «rico ante Dios» (12,21).
No se da cuenta de que está
replegado sobre sí mismo, y de que
así va directo a la ruina.



A las palabras duras del Apocalipsis
siguen otras llenas de solicitud
paternal, que muestran cómo Dios no
solo no desespera de nosotros, sino
que hace todo lo posible por
cambiarnos el corazón: «Te aconsejo
que me compres oro acrisolado al
fuego para que te enriquezcas; y
vestiduras blancas para que te vistas
y no aparezca la vergüenza de tu
desnudez; y colirio para untarte los
ojos a fin de que veas. Yo, a cuantos
amo, reprendo y corrijo; ten, pues,
celo y conviértete. Mira, estoy de pie
a la puerta y llamo. Si alguien
escucha mi voz y abre la puerta,
entraré en su casa y cenaré con él y
él conmigo» (Ap 3,18-20). El Señor
quiere sacarnos de ese estado
lamentable; llama a la puerta de
nuestra alma, porque quiere que
volvamos a la intimidad con él… pero
necesita que pongamos de nuestra
parte, que pongamos los medios para
encender de nuevo nuestro amor.



Para prevenir y para curar la
tibieza

«Atrapadnos las raposas, las raposas
pequeñitas, que devastan nuestras
viñas, nuestras viñas floridas» (Ct
2,15). La tibieza cuaja en el alma
cuando se pierde la delicadeza con
Dios, cuando la confianza se
convierte en dejadez. Es verdad, no
podemos ofrecer al Señor una
perfección intachable, pero sí
podemos ser delicados y atentos con
él. Y de esta delicadeza forma parte
también la contrición, cuando nos
damos cuenta de que lo hemos
tratado mal, o de que nos ha faltado
cariño. Por eso es preciso estar
atentos a las cosas pequeñas, y
despertar la contrición por nuestras
resistencias al amor, como son por
ejemplo omitir o retrasar un rato de
oración por activismo, llegar tarde a
cenar por privilegiar nuestras cosas,
retrasar un servicio por pereza,
poner mala cara a una persona… Los



actos de contrición, también por
cosas así, encienden el alma: nos
permiten recomenzar. «Sí,
recomenzar. Yo —me imagino que tú
también— recomienzo cada día, cada
hora, cada vez que hago un acto de
contrición recomienzo»[9].

Hemos aludido antes a la necesidad
de cuidar la actitud de examen, que
supone una actitud sincera con Dios
y con nosotros mismos[10]. De ahí
surge a su vez la sinceridad con
quienes nos acompañan en nuestro
camino hacia Dios; una sinceridad
llena de docilidad, para dejarnos
exigir, y así mantener vivo nuestro
amor. «La sinceridad y la tibieza son
enemigos, y se excluyen. Por eso,
quien es sincero, encuentra la fuerza
de luchar y de salir del camino
peligrosísimo de la tibieza»[11].

Nuestro amor a Dios también se
mantiene joven y se renueva
compartiéndolo con los demás.



«Cuando una brasa no prende fuego,
es señal de que se está enfriando, de
que ya casi todo es ceniza»[12], decía
san Josemaría en una ocasión. En
efecto, cuando el corazón no vibra
con el deseo de que otros puedan
acercarse a Dios e incluso recorrer
nuestro camino, es que quizá
nosotros mismos nos hemos quedado
dormidos en una curva. Remedio
para despertar: «Olvídate de ti
mismo… Que tu ambición sea la de
no vivir más que para tus hermanos,
para las almas, para la Iglesia; en una
palabra, para Dios»[13].

La magnanimidad es también un
gran antídoto contra la tibieza:
dedicar lo mejor, lo más precioso de
nuestra vida, al Señor. Nos cuenta
San Juan que, estando Jesús en
Betania, María «tomó una libra de
perfume de nardo, auténtico y
costoso, le ungió a Jesús los pies y se
los enjugó con su cabellera. Y la casa
se llenó de la fragancia del



perfume» (Jn 12,1-3). El mejor
perfume, nuestro mayor tesoro,
nuestro mejor tiempo, debe ser para
el Señor. Es mal síntoma, en cambio,
que surjan en nosotros valoraciones
como la de Judas, a quien todo le
parecía demasiado para Jesús: «¿Por
qué no se ha vendido este perfume
por trescientos denarios y se ha dado
a los pobres?» (Jn 12,5). Judas de
hecho acabaría vendiendo al Maestro
por el precio de un esclavo… (cfr. Mt
26,15). Los pequeños o no tan
pequeños sacrificios, vencimientos,
mortificaciones, nos encienden por
dentro y alejan la tibieza. Recuerdan
a nuestro corazón que, aun con toda
su fragilidad, es capaz de un amor
grande: «Hazme de nieve, Señor, /
para los goces humanos, / de arcilla
para tus manos, / de fuego para tu
amor»[14].

Todos estos remedios se podrían
resumir con unas palabras
conmovedoras de San Pablo: «no



entristezcáis al Espíritu Santo de
Dios» (cfr. Ef 4,30). El Espíritu Santo,
que no descansa en su empeño por
formar a Jesús en nosotros, necesita
nuestra prontitud y nuestra docilidad
a sus inspiraciones. Bajo sus alas,
nuestra vida adquirirá ese sentido de
misión que, desmarcándose del
cálculo y de la mediocridad de la
tibieza, puede llenarla de aventura:
«Quien ha optado por configurar
toda su existencia con Jesús ya no
elige dónde estar, sino que va allá
donde se le envía, dispuesto a
responder a quien lo llama; tampoco
dispone de su propio tiempo. La casa
en la que reside no le pertenece,
porque la Iglesia y el mundo son los
espacios abiertos de su misión. Su
tesoro es poner al Señor en medio de
la vida, sin buscar otra para él (…).
Contento con el Señor, no se
conforma con una vida mediocre,
sino que tiene un deseo ardiente de
ser testigo y de llegar a los otros; le
gusta el riesgo y sale, no forzado por



caminos ya trazados, sino abierto y
fiel a las rutas indicadas por el
Espíritu: contrario al “ir tirando”,
siente el gusto de evangelizar»[15].

* * *

En la vida de nuestra Madre no hay
mezcla de tibieza. Si el fuego que
hace arder la zarza simboliza la
presencia de Dios, el arbusto mismo
representa la persona de María
Santísima, que brilla sin consumirse
por la presencia del Espíritu Santo,
Fuego del Amor divino: «Llameabas
como el arbusto que fue mostrado a
Moisés, y no ardías. Te fundías y no
te consumías (…). Fundida al fuego,
retomabas fuerzas de ese mismo
fuego, permaneciendo siempre
ardiente»[16]. A ella le pedimos que
nos ayude a mantener también
siempre ardiente el amor de Dios;
que el amor a Santa María encienda
nuestro corazón «en lumbre viva»[17].



[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, p. 80.

[2] Cfr. E. Boland, «Tiédeur», 
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Cf. Sal 91 (90),6: «No tendrás
miedo del terror en la noche, ni de la
flecha que vuela de día; ni de la peste
que se propaga en tinieblas, ni del
azote que devasta a pleno día».

[3] F. Ocáriz, A la luz del evangelio,
Studium, Madrid, 2020.

[4] San Agustín, Enarrationes in
Psalmos 31, 5.

[5] Beato Álvaro, Carta pastoral, 9-
I-1980, n. 31 (Cartas de Familia II, n.
275; AGP, biblioteca, P17).

[6] San Agustín, Confesiones 7, 16.22.



[7] Papa Francisco, Evangelii gaudium,
n. 277.

[8] Beato Álvaro, Carta pastoral, 8-
XII-1976, n. 8 (Cartas de Familia II, n.
116; AGP, biblioteca, P17).

[9] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, n. 12.

[10] Cfr. San Josemaría, Carta 1, n. 34.

[11] San Josemaría, Instrucción 8-
XII-1941, nota 122.

[12] San Josemaría, palabras recogidas
en Crónica, 1973, pp. 640-641 (AGP,
biblioteca, P01).

[13] San Josemaría, Surco, n. 630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madrid, 1952, p. 21.

[15] PapaFrancisco, Homilía, 30-
VII-2016.



[16] Cfr. San Amadeo de Lausanne, 
Homilías marianas (Sources
Chrétiennes, 72), III, 313-317.

[17] San Josemaría, Camino, n. 326.

José Brage

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/combate-
cercania-mision-4-no-entristezcais-al-

espiritu-santo-tibieza/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/
https://opusdei.org/es-mx/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/
https://opusdei.org/es-mx/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/
https://opusdei.org/es-mx/article/combate-cercania-mision-4-no-entristezcais-al-espiritu-santo-tibieza/

	Combate, cercanía, misión (4). «No entristezcáis al Espíritu Santo»: La tibieza
	Una muerte a cámara lenta
	Dios llama a la puerta de nuestro corazón
	Para prevenir y para curar la tibieza


