opusdei.org

Carta del Prelado
sobre el Ano de la Fe

El Prelado del Opus Dei ha
escrito una carta extensa con
motivo del Afio de la Fe. Sefiala
la necesidad de una nueva
evangelizacion, asi como la
exigencia de conocer y profesar
la propia fe, uniéndose a Cristo
por la oracion.

21/10/2012

CARTA PASTORAL CON OCASION
DEL "ANO DE LA FE"



Mons. Javier Echevarria, Prelado del
Opus Dei

Roma, 29 de septiembre de 2012
SUMARIO

NECESIDAD DE UNA NUEVA
EVANGELIZACION VOLVER A LAS
RAICES DEL EVANGELIO Ejemplo de
los primeros cristianos Es cuestion de
fe Un firme punto de apoyo
ALGUNOS CAMPOS PRIORITARIOS La
investigacion y la ensefianza
Armonia entre fe y razon La
moralidad publica La institucion
familiar

CONOCER Y PROFESAR LA FE
Ejemplos de fe El ejemplo de san
Josemaria Pedir la fe y profundizar
en esta virtud

FORMACION DOCTRINAL Formacion
en la doctrina de la Iglesia
Profundizar en la doctrina de la fe
UNION CON CRISTO MEDIANTE LA



ORACION Y EL SACRIFICIO Unién con
Cristo en la Cruz Meterse en las
Llagas de Cristo Recurrir al Espiritu
Santo El arma de la oracién La sal de
la mortificacion

LA TAREA APOSTOLICA Cada uno en
su puesto Como el fermento en la
masa jMar adentro! Poner todos los
medios A MODO DE CONCLUSION
Piedad eucaristica Veni, Sancte
Spiritus! La devocidon mariana

* %k ok

Queridisimos: jque Jesus os guarde!

1. Todos hemos experimentado una
gran alegria con la Carta apostolica
Porta fidei , en la que el Papa nos
anunciaba el Afio de la fe . Benedicto
XVI no se ha ahorrado esfuerzos para
presentar los contenidos
fundamentales del Evangelio, con un
lenguaje accesible a los hombres del
siglo XXI. Y en esta linea, con ocasion
del quincuagésimo aniversario del



comienzo del Concilio Vaticano II,
convoco el 11 de octubre de 2011 un
Afio de la fe , que comenzara el
proximo 11 de octubre, para
concluirse en la solemnidad de
Jesucristo, Rey del universo, el 24 de
noviembre de 2013. El inicio de este
afo coincide ademas con el vigésimo
aniversario de la constitucion
apostolica Fidei depdsitum, con la que
el beato Juan Pablo II ordeno la
publicacion del Catecismo de la
Iglesia Catdlica , un texto de
extraordinario valor para la
formacion personal y para la
catequesis que hemos de desarrollar
sin tregua en todos los ambientes.

El Afio de la fe se presenta, pues,
como una nueva llamada a cada uno
de los hijos de la Iglesia para que
tomemos conciencia viva de la fe,
nos esforcemos por conocerla mejor
y ponerla fielmente en practica y, al
mismo tiempo, nos empefiemos en
difundirla, comunicando su



contenido —con el testimonio del
ejemplo y de la palabra— a las
innumerables personas que no
conocen a Jesucristo o que no le
tratan.

Se duele el Santo Padre de que un
gran numero de cristianos —también
entre los que se consideran catolicos
— « se preocupan mucho por las
consecuencias sociales, culturales
y politicas de su compromiso, al
mismo tiempo que siguen
considerando la fe como un
presupuesto obvio de la vida
comun. De hecho, este presupuesto
no solo no aparece como tal, sino
que incluso con frecuencia es
negado. Mientras que en el pasado
era posible reconocer un tejido
cultural unitario, ampliamente
aceptado en su referencia al
contenido de la fe y a los valores
inspirados por ésta, hoy no parece
que sea ya asi en vastos sectores de
la sociedad, a causa de una



profunda crisis de fe que afecta a
muchas personas » [1] .

2. No resultan nuevas estas
consideraciones. Por paraddjico que
pueda parecer, ya desde la
conclusion del Concilio Vaticano II se
entreveia el peligro de que, en
amplios sectores de la Iglesia, el
entusiasmo suscitado por aquella
Asamblea pudiera quedarse en
meras palabras, sin afectar en
profundidad a la vida de los fieles; o
que incluso, en aras de equivocadas
interpretaciones y aplicaciones de las
ensefianzas conciliares, el genuino
espiritu cristiano acabara
asimilandose equivocadamente al
espiritu del mundo, en lugar de
elevar el mundo al orden
sobrenatural.

Quienes afrontamos aquellos
tiempos, recordamos el dolor con
que Pablo VI —una vez finalizado el
Concilio— se lamentaba con



frecuencia ante la gran crisis de fe,
de disciplina, de liturgia, de
obediencia, que se cernia sobre esos
sectores de la Iglesia. San Josemaria
se hacia eco de esa preocupacion del
Santo Padre y, en una carta dirigida a
sus hijos, escrita poco antes de la
clausura del Concilio, nos
manifestaba: « Conocéis el amor
con que he seguido durante estos
arios la labor del Concilio,
cooperando con mi oraciony, en
mas de una ocasion, con mi
trabajo personal. Sabéis también
mi deseo de sery de que seais
fieles a las decisiones de la
Jerarquia de la Iglesia hasta en los
menores detalles, obrando no ya
como subditos de una autoridad,
sino con piedad de hijos, con el
carino de quienes se sienteny son
miembros del Cuerpo de Cristo.
»No os he ocultado tampoco mi
dolor ante la conducta de los que
no han vivido el Concilio como un
acto solemne de la vida de la



Iglesia y una manifestacion del
obrar sobrenatural del Espiritu
Santo, sino como una oportunidad
de afirmacion personal, para dar
rienda suelta a las propias
opiniones o, peor aun, para hacer
daiio a la Iglesia. »El Concilio esta
terminando: se ha anunciado
repetidas veces que ésta sera la
ultima sesion. Cuando la carta que
ahora os escribo llegue a vuestras
manos, se habra iniciado ya el
periodo postconciliar, y mi
corazon tiembla al pensar que
pueda ser ocasion para nuevas
heridas en el cuerpo de la Iglesia.
»Los afnos que siguen a un Concilio
son siempre afios importantes, que
exigen docilidad para aplicar las
decisiones adoptadas, que exigen
también firmeza en la fe, espiritu
sobrenatural, amor a Diosy a la
Iglesia de Dios, fidelidad al
Romano Pontifice » [2] .



No habia el menor atisbo de
pesimismo en san Josemaria, al
hablar asi; queria resaltar que,
entonces y en todas las
circunstancias, hacen falta mujeres y
hombres de fe.

3. A pesar de los esfuerzos del
Magisterio en el ultimo medio siglo, y
del testimonio fiel de gran numero
de personas, entre las que no han
faltado los santos, la desorientacion
ha ido extendiéndose por el mundo
entero. Escribe el Papa: « No
podemos dejar que la sal se vuelva
sosa y la luz permanezca oculta
(cfr. Mt 5, 13-16). Como la
samaritana, también el hombre
actual puede sentir de nuevo la
necesidad de acercarse al pozo
para escuchar a Jesus, que invita a
creer en Fly a extraer el agua viva
que mana de su fuente (cfr. Jn 4,
14). Debemos descubrir de nuevo
el gusto de alimentarnos con la
Palabra de Dios, transmitida



fielmente por la Iglesia, y con el
Pan de la vida, ofrecido como
sustento a todos los que son sus
discipulos (cfr. Jn 6, 51). En efecto,
la enseiianza de Jesus resuena
todavia hoy con la misma fuerza:
"Trabajad no por el alimento que
perece, sino por el alimento que
perdura para la vida eterna" (Jn 6,
27). La pregunta planteada por los
que le escuchaban es también hoy
la misma para nosotros: ";Qué
tenemos que hacer para realizar
las obras de Dios?" (Jn 6, 28).
Sabemos la respuesta de Jesus: "La
obra de Dios es ésta: que creais en
el que Fl ha enviado" (Jn 6, 29).
Creer en Jesucristo es, por tanto, el
camino para poder llegar de modo
definitivo a la salvacion » [3] .

4. El Afio de la fe nos ofrece una
ocasion magnifica para profundizar
en el tesoro divino que hemos
recibido y, con la gracia de Dios,
difundir esta virtud en ondas



concéntricas que lleguen muy lejos;
se nos presenta una oportunidad
inmejorable para dar un fuerte
impulso a la nueva evangelizacion
que necesita el mundo, comenzando
por nuestra mejora diaria, con
hechos, en el trato con las tres
Personas de la Trinidad,
amparandonos precisamente en la fe
que tuvieron Maria y José, a los que
tanto contemplo y admird san
Josemaria, para dar pasos en su
identificarse con Cristo, con la
Voluntad divina. Si deseamos mover
a las almas para que se acerquen a
Dios, hemos de hablarles, ante todo,
con nuestra vida de cristianos.

Conocemos que nuestro Padre volvio
los ojos de modo incesante a los
Apostoles, a los primeros cristianos.
En los Doce y en aquellas primitivas
comunidades de hombres y mujeres
que siguieron a Cristo, brillaba con
fuerza la seguridad de su fe en Cristo,
en sus ensefianzas. Supieron y



quisieron escudrifiar el paso del
Redentor por los caminos de la
humanidad. No es exagerado pensar
que retendrian, con mucha fuerza,
las multiples ocasiones en las que
Jesucristo reclamaba con exigencia, a
los enfermos, a los tullidos, a ellos
mismos, que acudieran a El con fe,
que rezaran o pidieran con fe. Como
también resulta evidente que
guardarian bien grabada en el alma
aquella reprension paterna, clara,
sobre su falta de fe, precisamente
antes de confiarles que fueran por
todo el mundo para llevar la Buena
Nueva (cfr. Mc 16, 14-15).

Salta a la vista que los primeros
cristianos eran conscientes de que
también a ellas y a ellos —son
maravillosos los muchos testimonios
que nos han transmitido con su
conducta— les correspondia creer
firmemente en la gracia del Cielo,
para dar cumplimiento al mandato



de extender las ensefianzas del
Maestro.

Los Doce, y aquellos hermanos y
hermanas nuestros, fueron
conscientes de que esa virtud, tan
exigida por el Hijo de Dios, abria el
camino a la esperanza de que el plan
redentor se cumpliria. A la vez, su
amor y agradecimiento al Dios Uno y
Trino se hizo cada dia mas recio, mas
apostolico, es decir, capaz también
de arrastrar hacia la Verdad a
personas de todos los ambientes y
profesiones.

5. Hijas e hijos mios, otro tanto
sucede ahora, porque los medios —
como nos repetia san Josemaria—
son los mismos: el Evangelio —
ivivido!— y el Crucifijo.

Pregonemos a toda hora que
redescubrir el gozo y la seguridad de
la fe es obligacion de la Iglesia
universal, de toda la Iglesia: por
tanto, no solo tarea de los pastores,



sino que compete a todos los fieles.
Logicamente, los pastores han de ir
por delante, con su ejemplo y sus
exhortaciones, como escribe el Papa
en el motu proprio con el que ha
convocado este especial tiempo en la
Iglesia; pero invita ademas a todos a
asumir esa exigencia de transmitir a
los demas el tesoro de la predicacion
de Jesucristo.

La Congregacion para la Doctrina de
la Fe, en una nota del pasado 6 de
enero, aconseja a los Obispos dedicar
una carta pastoral a este tema,
teniendo en cuenta las circunstancias
especificas de la porcion de fieles que
se les ha confiado [4] . Es lo que me
he propuesto realizar con estas
lineas, que no buscan mas finalidad
que transmitiros un estimulo mas
para que cada uno, por su cuentay
también en comunién con los demas,
admire de nuevo la belleza de esa fe
que ha recibido de Dios, la ponga en



practica en su existencia diaria y la
difunda sin respetos humanos.

Ese documento afirma también que
«los santos y beatos son los
auténticos testigos de la fe» [5] ; por
este motivo, recomienda a los
Pastores que se esfuercen por dar a
conocer la vida y la doctrina de
tantos santos. Nada mas
consecuente, por tanto, que en estas
paginas me inspire frecuentemente
en las ensefianzas escritas y orales de
san Josemaria, amadisimo Fundador
del Opus Dei, un santo que, por los
frutos que ha producido, nos
muestra con qué total adhesion
confio en Dios.

NECESIDAD DE UNA NUEVA
EVANGELIZACION

6. La humanidad ha caminado y
caminara siempre, también ahora,
hambrienta de la palabra y del
conocimiento de Dios, aunque
muchas personas no sean



conscientes de esa profunda
necesidad de sus almas. Y a quienes
el Sefior nos ha concedido el don de
la fe, nos incumbe el deber de
despertarnos y de despertar a
quienes se hallan sumidos en ese
letargo de muerte, de ineficacia. El
Afio de la fe , que se inaugura en el
marco de la Asamblea del Sinodo de
los Obispos dedicada a la nueva
evangelizacion, supone otro acicate
para todos. Ha llegado el momento
de apresurar la marcha, como
proceden los corredores cuando se
aproximan a la meta de una carrera.

Conservo muy vivamente la
memoria de como el Venerable
Siervo de Dios Alvaro del Portillo nos
alentaba a participar personalmente
en la tarea de la nueva
evangelizacion. Ya en la Navidad de
1985, escribid una carta pastoral con
sugerencias para colaborar mas
intensamente en la recristianizacion
de algunos paises, en los que se



manifestaba principalmente un
debilitamiento progresivo de la vida
cristiana. Alertaba contra el nuevo
paganismo procedente de esas
naciones mas desarrolladas
econdmicamente, que —asi advertia
— se caracterizaba, como ahora, «por
la busqueda del bienestar material a
cualquier coste, y por el
correspondiente olvido —mejor seria
decir miedo, auténtico pavor— de
todo lo que pueda causar
sufrimiento» [6] .

A esa ingente tarea apostdlica ha
venido a sumarse la necesidad de
atender también a los pueblos y
sociedades de la Europa central y
oriental que, durante decenios, han
estado sometidos al yugo del
materialismo comunista, y que —con
un prolongado y silencioso martirio
— nos han sostenido a los demas en
la libertad.



Cada dia hemos de renovar el deseo
de poner a Cristo en la cumbre y en
la entrafia de las realidades
humanas. Para eso, se precisa crecer
en el trato personal con Dios y en la
entrega a los demas, contribuyendo
con nuestro granito de arena —la
entrega diaria total—a la
construccion de un mundo renovado
por la gracia y la sal del Evangelio,
que el Sefior ha encomendado a sus
discipulos. Si alguna vez pugnara por
entrar en el alma el pesimismo, al no
recoger enseguida el fruto de
nuestros afanes, deberiamos arrojar
lejos esa desesperanza, porque no
Somos nosotros —tan poca cosa, tan
llenos de defectos— los que han de
sacar adelante los planes divinos. Las
diferentes pericopas de la Escritura,
en sus multiples alusiones, nos
confirman que inter médium
montium pertransibunt aquee ( Sal
103/104, 10). Esta certeza se opone
hasta al menor atisbo de desaliento,
aunque los obstaculos puedan llegar



a las mismas cumbres; y ese camino
es el oportuno para que nos
lleguemos al Cielo, seguros de que las
aguas divinas enjugan y también
impulsan todas nuestras limitaciones
para llegar a estar con Dios.

7. Acuden a mi mente unas palabras
de san Josemaria, escritas poco antes
de su marcha a la casa del cielo. Al
contemplar la crisis de fe, de virtudes
y de valores que ya entonces —era el
afno 1973— se habia desatado en
muchos ambientes, manifestaba
lleno de sentido sobrenatural y de
celo apostolico: « En los momentos
de crisis profundas en la historia
de la Iglesia, no han sido nunca
muchos los que, permaneciendo
fieles, han reunido ademas la
preparacion espiritual y doctrinal
suficiente, los resortes morales e
intelectuales, para oponer una
decidida resistencia a los agentes
de la maldad. Pero esos pocos han
colmado de luz, de nuevo, la



Iglesia y el mundo » [7] . Hemos de
ocuparnos de que muchas mujeresy
muchos hombres acojan la vida de la
gracia, y se amparen y robustezcan
en este refugio.

La nueva evangelizacion resulta
especialmente urgente en Europa y
en los paises mas desarrollados. En
la exhortacion apostdlica Ecclésia in
Europa , el beato Juan Pablo II
retrataba la situacion religiosa de la
sociedad en el viejo continente.
Aunque iba destinada a recoger las
conclusiones de la Asamblea especial
del Sinodo de los Obispos de Europa,
sus afirmaciones cabia aplicarlas en
gran medida a otros muchos lugares.
En efecto, después de veinte siglos,
aun en paises de gran tradicion
cristiana, «crece el namero de las
personas no bautizadas, sea por la
notable presencia de emigrantes
pertenecientes a otras religiones, sea
porque también los hijos de familias
de tradicion cristiana no han



recibido el Bautismo» [8] . La
conclusion del Papa recogia que, «de
hecho, Europa ha pasado a formar
parte de aquellos lugares
tradicionalmente cristianos en los
que, ademas de una nueva
evangelizacion, se impone en ciertos
casos una primera evangelizacion»
[9] . Primera evangelizacion y nueva
evangelizacion: dos formas de
anuncio del Evangelio que hoy nos
exige la situacion de la Iglesia y del
mundo.

8. La realidad del «misionero —con
mision— y no llamarte misionero
», a la que san Josemaria se refiere
en el punto 848 de Camino, se sitda
en el momento radical y originario
de la mision — como mi Padre me
envio a mi, asi os envio Yo a vosotros (
Jn 20, 21)—, que configura las formas
historicas que la mision de Cristo
tomara en la vida de la Iglesia: desde
el cuidado de la vida de fe de los
catdlicos (pastoral, fraternidad), a la



proclamacion de Cristo Salvador a
los paganos (primer anuncio,
evangelizacion); desde el trato
fraterno con los cristianos no
catdlicos para impulsarlos a la plena
comunion (ecumenismo), al nuevo
anuncio de Cristo y de su doctrina a
los bautizados que lo han
abandonado y rechazan su doctrina
(nueva evangelizacion). Los fieles del
Opus Dei, desde su plena secularidad,
estamos llamados a asumir esas
diferentes dimensiones de la
"mision” unica de la Iglesia.

San Josemaria lo repetia con
insistencia: « Somos misioneros,
con mision, sin llamarnos
misioneros. Misioneros, lo mismo
en las calles asfaltadas de Roma,
de Nueva York, de Paris, de
Meéxico, de Tokio, de Buenos Aires,
de Lisboa o de Madrid, de Dublin o
de Sidney, que en el corazon de
Africa » [10] . La necesidad de
comunicar el primer anuncio de la fe



no se limita ya a aquellos paises
tradicionalmente conocidos como
tierras de mision , sino que,
desgraciadamente, afecta a todo el
globo, y a esta magna tarea hemos de
dedicarnos.

Pero esta responsabilidad no puede
quedarse en meras consideraciones;
cada unay cada uno ha de pensar:
yo, ¢cOmo contribuyo? Y aun antes,
hemos de ponderar como influye la
fe en nuestro actuar, y también si
sabemos agradecer a diario este don
y, COMO consecuencia, si buscamos
transmitir a los demas tan grande
tesoro. Alcemos nuestra alma al
Sefior, implorando: adduge nobis
fidem (Lc 17, 5) para rezar todos
mejor; adauge mihi fidem para
trabajar santificaindome y
santificando a los demas; para dar a
mi amistad un continuado sentido
cristiano. No olvidemos el dicho de
que el ejemplo es el mejor
predicador, siguiendo los pasos de



Jesucristo, que ceepit facere et docére
(cfr. Hch 1, 1), comenzo a hacer y
ensefar.

Persuadamonos de que, en los
lugares mas diversos, « es necesario
un nuevo anuncio incluso a los
bautizados. Muchos (...)
contemporaneos creen saber qué es
el cristianismo, pero realmente no lo
conocen. Con frecuencia se ignoran
ya hasta los elementos y las nociones
fundamentales de la fe» [11],y
hemos de afrontar este desafio con
nuestra vida y nuestra formacion
doctrinal. Sin pesimismo,
consideremos que la mision
apostolica, a la que el Sefior urge a
los cristianos, a los que nos sabemos
hijos de Dios, adquiere en nuestro
tiempo tonalidades diversas, segun
las circunstancias del ambiente, del
lugar, de las personas que cada una o
cada uno encuentra. En cualquier
caso, hemos de poner, a quienes nos
rodean o tratamos, en contacto con



Cristo, haciéndoles conocer o
reconocer el rostro de nuestro
Redentor, y ayudarles a caminar en
su seguimiento, aunque deban
marchar contra corriente.

9. iQué gran labor tenemos por
delante! Con humildad, con afan
personal de santidad, hemos de
llegar a la gente, ante todo, con
nuestro ejemplo. Seamos conscientes
de que el esfuerzo por comportarnos
como cristianos cabales —a pesar de
nuestras personales miserias—
forma parte de la luz que el Sefior
desea encender en el mundo. No
tengamos miedo a chocar con el
ambiente, en los puntos
incompatibles con la fe catolica,
aunque esa actitud pueda
acarrearnos incluso perjuicios
materiales o sociales: « Convenceos,
y suscitad en los demas el
convencimiento, de que los
cristianos hemos de navegar
contra corriente. No os dejéis



llevar por falsas ilusiones.
Pensadlo bien: contra corriente
anduvo Jestus, contra corriente
fueron Pedro y los otros primeros,
y cuantos —a lo largo de los siglos
— han querido ser constantes
discipulos del Maestro. Tened,
pues, la firme persuasion de que
no es la doctrina de Jesus la que se
debe adaptar a los tiempos, sino
que son los tiempos los que han de
abrirse a la luz del Salvador »
[12].

Por eso, volviendo los ojos al
Redentor, pidiéndole que nos
conceda su paz y la capacidad de
perdonar y amar a los que
promueven esas incomprensiones,
recemos con obstinacion por los que
obstinadamente pretenden poner en
la picota a la Iglesia, a la Jerarquia, a
los catolicos. Conscientes de nuestra
debilidad personal, busquemos sin
cansancio devolver bien por mal; y,
como consecuencia de la unién con



Dios, amemos a los que intentan
perseguir o reducir la religion a la
sacristia, al exclusivo ambito de lo
privado.

Por otro lado, si los respetos
humanos no han de frenar el afan
apostolico, menos aun lo detendra el
pensamiento real de la personal
debilidad o de la falta de medios,
porque no confiamos en nuestras
fuerzas, sino en la gracia del Cielo:
omnia possum in eo, qui me confortat
( Flp 4, 13). A este proposito, el
Fundador del Opus Dei comentaba:
«Permanecer todos unidos en la
oracion: éste es (...) el origen de
nuestra alegria, de nuestra paz, de
nuestra serenidad y, por tanto, de
nuestra eficacia sobrenatural »
[13] .Y, en otro momento, afladia:
«;Qué otros consejos os sugiero?
Pues los procedimientos que han
utilizado siempre los cristianos
que pretendian de verdad seguir a
Cristo, los mismos que emplearon



aquellos primeros que percibieron
el alentar de Jesus: el trato asiduo
con el Serior en la Eucaristia, la
invocacion filial a la Santisima
Virgen, la humildad, la templanza,
la mortificacion de los sentidos
(...) y la penitencia » [14] ; una fe
sélida, bien asentada en el Sefior
Omnipotente. Dificil de explicar
resulta el optimismo y la firmeza de
san Josemaria, a quien entre otros
muchos textos, estimularon siempre
las palabras del Salmo: in ltimine tuo
vidébimus lumen ( Sal 35/36, 10),
porque —con El— todas las tinieblas
se disipan.

VOLVER A LAS RAICES DEL
EVANGELIO

10. Muchas veces, en el pasado,
Europa ha tenido que afrontar
dificiles periodos de transformacion
y de crisis, pero «siempre los ha
superado, sacando savia nueva de la
inagotable reserva de energia vital



del Evangelio» [15] . Estas palabras
del beato Juan Pablo II, pronunciadas
en 1995, nos confirman en el camino
que es preciso seguir. No hay otro:
acudir a las raices de nuestra fe para
impregnarnos nosotros de la savia
vivificante que nos transmiten (a eso
se dirige la formacion doctrinal que
nos da la Obra) y, desde ahi, poner
por todas partes en contacto vital con
Cristo a hombres y mujeres.

San Josemaria afirmaba que « vivir
la fe es también transmitirla a los
demas» . Para lograrlo, hay que
caminar con ellos. Y en el camino
hay que escuchar las dificultades que
tienen ante el mensaje cristiano,
entenderlas y demostrarles que les
entendemos, de manera que se
sientan comprendidos e ilustrados
con nuestra conversacion
orientadora; y asi, andando con ellas
o con ellos, comunicarles con afecto y
amabilidad el Evangelio, la palabra
viva del Sefnor; es decir, mostrarles la



maravilla del espiritu cristiano, que
armoniza razon y fe y ofrece
respuesta a todos los interrogantes y
aquieta las inquietudes de los
corazones humanos; y de este modo
les vamos preparando para desear
los sacramentos y disponerse a
recibirlos.

En muchos casos, la gracia divina
habra de construir en las almas el
edificio sobrenatural desde los
mismos cimientos. Tomemos ocasion
de esos afanes de hacer el bien y de
solidaridad, que se advierten en las
nuevas generaciones —y no solo en
éstas—, para que descubran al
Salvador, anunciandoles la doctrina
con don de lenguas y poniendo las
bases —poco a poco, por un plano
inclinado— hasta que adquieran una
firme vida cristiana.

Ejemplo de los primeros cristianos

11. Os insisto en que, con frecuencia,
nos conviene volver a considerar la



conducta de los Apdstoles y de
nuestros primeros hermanos en la fe.
Eran pocos, carecian de medios
humanos, no contaban entre sus filas
—asi sucedid, al menos, durante
mucho tiempo— con grandes
pensadores o gentes de relieve
publico. Se desenvolvian en un
ambiente social de indiferentismo,
de carencia de valores, semejante, en
muchos aspectos, al que nos toca
ahora afrontar. Sin embargo, no se
amedrentaron. «Tuvieron una
conversacion maravillosa con
todas las personas a las que
encontraron, a las que buscaron,
en sus viajes y peregrinaciones. No
habria Iglesia, si los Apodstoles no
hubieran mantenido ese dialogo
sobrenatural con todas aquellas
almas » [16] . Mujeres y hombres,
sus contemporaneos,
experimentaron una profunda
transformacion al ser tocados por la
gracia divina. No se adhirieron
simplemente a una nueva religion,



mas perfecta que las que ya
conocian, sino que, por la fe,
descubrieron a Jesucristo y se
enamoraron de Fl, del Dios-Hombre
que se habia entregado en sacrificio
por ellos y habia resucitado para
abrirles las puertas del Cielo. Este
hecho inaudito penetrd con enorme
fuerza en las almas de aquellos
primeros, confiriéndoles una
fortaleza a prueba de cualquier
quebranto. «Ninguno ha creido a
Sdcrates hasta morir por su doctrina
—anotaba sencillamente san Justino
a mediados del siglo II—; pero, por
Cristo, hasta los artesanos y los
ignorantes han despreciado, no solo
la opinion del mundo, sino también
el temor de la muerte» [17] .

En un mundo que anhelaba
ardientemente la salvacion, sin saber
donde encontrarla, la doctrina
cristiana se abrio paso como una luz
encendida en medio de la
obscuridad. Aquellos primeros



supieron, con su comportamiento,
hacer brillar ante sus conciudadanos
esa claridad salvadora y se
convirtieron en mensajeros de Cristo
—sencillamente, con naturalidad, sin
alardes llamativos— con la
coherencia entre su fe y sus obras.
«Nosotros no decimos cosas grandes,
pero las hacemos» [18], escribié uno
de ellos. Y cambiaron el mundo
pagano.

En la Carta apostolica que dirigio a
toda la Iglesia, en preparacion del
gran jubileo del afio 2000, el beato
Juan Pablo II explicaba que «en
Cristo la religion ya no es un "buscar
a Dios a tientas" (cfr. Hch 17, 27), sino
una respuesta de fe a Dios que se
revela: respuesta en la que el
hombre habla a Dios como a su
Creador y Padre; respuesta hecha
posible por aquel Hombre unico que
es al mismo tiempo el Verbo
consustancial al Padre, en quien Dios
habla a cada hombre y cada hombre



es capacitado para responder a Dios»
[19].

Es cuestion de fe

12. Veo en estas palabras otra
consideracion que querria
proponeros, de cara a la necesidad
de empefarnos sin tregua en la tarea
de la nueva evangelizacion de la
sociedad. Ante todo necesitamos fe y
esperanza firmemente asumidas; es
decir, caminar en cada momento
intimamente convencidos —con un
convencimiento que brota del trato
con la Trinidad— de que es posible
cambiar el rumbo de este mundo
nuestro, enderezar a la gloria del
Sefior y a la conversion de las almas
todas las actividades humanas.
Ciertamente no faltaran la lucha, los
sufrimientos, pero siempre
avanzaremos in leetitia , con alegriay
confianza, porque nos asiste la
promesa divina: pideme y te daré en



herencia las naciones, los confines de
la tierra en propiedad ( Sal 2, 8).

Impresiona —vuelvo a repetir—
contemplar como los Apdostoles, sin
mas medios que la fe en Cristo y
animados por una esperanza segura
y alegre, se dispersaron por la tierra
entonces conocida y difundieron la
doctrina cristiana en todas partes.
iSan Josemaria gozaba al celebrar
sus fiestas, y las de aquellas santas
mujeres que acompafnaron a Jesus
durante sus pasos terrenos! Las
figuras de los Apdstoles, de Maria
Magdalena, de Lazaro, de Marta y
Maria, hermanas de Lazaro, le
entusiasmaban. De cada uno, de cada
una, podemos aprender a creer mas,
del todo, en Jesucristo y a amarle con
la intensidad con que le amaron los
que le trataron. Como nosotros,
también ellos se verian con miserias
y, a pesar del escaso numero en
comparacion con la poblacion de las
naciones conocidas, extendieron la



semilla divina con su ejemplo
cotidiano y con su palabra
confortadora.

Recuerdo la fuerza con que nuestro
Padre, al hablar del apostolado en un
ambiente dificil, aseguraba: «;Es
cuestion de fe! » Si, jes cuestion de
fe! Esa fe que, como sefiala el Sefior
en el Evangelio, tiene la capacidad de
remover los montes de su sitio (cfr.
Mt 17, 20) y de superar cualquier
obstaculo; que es como los rios, que
se abren cauce hasta el mar desde las
penias altas (cfr. Sal 103/104, 10). Por
eso 0s pregunto y me pregunto: ;con
qué fe nos movemos a la hora del
apostolado, sabiendo que es siempre
hora? ;Estamos verdaderamente
convencidos de que, como escribe
san Juan, ésta es la victoria que ha
vencido al mundo, nuestra fe (1 Jn 5,
4)? ;Actuamos en consecuencia?
¢Afrontamos los obstaculos que
surjan con espiritu optimista, con
moral de victoria? Y para eso,



apoyamos cada actividad apostolica
concreta con la oracidon y con el
sacrificio? ;|Damos testimonio de
nuestra fe, sin dejarnos atemorizar
por las dificultades del ambiente?

Repitamos mas frecuentemente al
Sefior: jcreo, Sefior; ayuda mi
incredulidad! ( Mc 9, 24). Muy
profundamente conmovia a san
Josemaria esta peticion del padre de
aquel hijo lunatico. No nos
conformemos con nuestros modos de
implorar las virtudes teologales al
Sefior. San Josemaria, consciente de
que la fe es un don sobrenatural que
solo Dios puede infundir e
intensificar en el alma, manifestaba
en una ocasion: «Todos los dias, no
una vez sino muchas, se lo repito
yo (...). Le diré algo que le pedian
los Apostoles (...): adauge nobis
fidem! (Lc 17, 5), auméntanos la
fe. Yanado: spem, caritatem;
aumeéntanos la fe, la esperanzay
la caridad » [20] .



Un firme punto de apoyo

13. El Santo Padre Benedicto XVI, en
diversas ocasiones, ha hecho notar
las contradicciones del tiempo en
que vivimos. «En numerosas partes
del mundo existe hoy un extraiio
olvido de Dios. Parece que todo
marche igualmente sin Fl. Pero al
mismo tiempo existe también un
sentimiento de frustracion, de
insatisfaccion de todo y de todos.
Dan ganas de exclamar: ino es
posible que la vida sea asi!
Verdaderamente no. Y de este
modo, junto al olvido de Dios
existe como un "boom" de lo
religioso. No quiero desacreditar
todo lo que se sitia en este
contexto. Puede darse también la
alegria sincera del
descubrimiento. Pero, a menudo,
la religion se convierte casi en un
producto de consumo. Se escoge
aquello que agrada, y algunos
saben también sacarle provecho.



Pero la religion buscada a la
"medida de cada uno" a la postre
no nos ayuda. Es comoda, pero en
el momento de crisis nos abandona
a nuestra suerte» [21] . Y el Papa
concluye con la siguiente invitacion:
«Ayudad a los hombres a descubrir
la verdadera estrella que nos
indica el camino: Jesucristo» [22] .

A pesar del clima de relativismo y
permisivismo dominante en amplios
estratos de la sociedad, muchas
personas se hallan sedientas de
eternidad, quiza tras haber tratado
inutilmente de saciarla en las cosas
perecederas. iQué gran verdad se
encierra en aquellas conocidas
palabras de san Agustin!: «Nos
hiciste, Sefior, para ti y nuestro
corazon esta inquieto hasta que
descansa en ti» [23] . S6lo Dios, en
efecto, satisface completamente los
anhelos del espiritu humano. Por
eso, seamos mujeres y hombres de
recia piedad, que acuden a los



diversos modos de orar —el
auténtico quitapesares— con
sinceros deseos de ser mas
rezadores. Acerquémonos a la Santa
Misa con fe honda, persuadidos de
que se hace sacramentalmente
presente el Sacrificio del Calvario, el
Sacrificio que nos trajo la salvacion y
nos revitaliza para la batalla de cada
dia hacia la santidad.

14. Causaba una profunda impresion
la fe, la piedad, el recogimiento con
que san Josemaria se metia —cuerpo
y alma— en el tiempo de la
Consagracion eucaristica. Se
maravillaba a diario, con renovado
agradecimiento y nueva devocion
ante el misterio de la
transustanciacion, ante este
entregamiento del Hijo de Dios al
Padre, con el Espiritu Santo, por las
almas. Pienso que no exagero al
afirmar que, al saberse en esos
instantes ipse Christus , de ahi extraia
toda la fuerza de su eficacia y de su



extensa actuacion apostolica. Con
idéntica fe ardiente se le
contemplaba mientras repetia, antes
de dar la Sagrada Comunion, las
palabras del Bautista: ecce agnus Dei!
Exhorto a todos los catolicos, y lo
repetia a sus hijas e hijos, a los
sacerdotes, que es necesario
identificarse con Cristo, porque asi
nos ha invitado El y porque asi
atraeremos a las almas hacia el Amor
de Dios. Actualizar nuestra fe, como
nuestro Padre, precisamente en el
momento de la transustanciacion es
una ayuda poderosa para hacer de
cada dia una misa .

Esta certeza de que Dios quiere
contar con nosotros puede y debe
constituir un firme punto de apoyo
para renovar diariamente nuestro
afan apostolico; ha de ser un impulso
que nos empuje —llenos de
esperanza y optimismo sobrenatural
— al servicio de las personas que
pasan a nuestro lado: «Nos hemos



de encender en el deseo y en la
realidad de llevar la luz de Cristo,
el afan de Cristo, los dolores y la
salvacion de Cristo, a tantas
almas de colegas, de amigos, de
parientes, de conocidos, de
desconocidos —sean cualesquiera
sus opiniones en cosas de la tierra
—, para darles a todos un buen
abrazo fraterno. Entonces
seremos rubi encendido, y
dejaremos de ser esta nada, este
carbon pobre y miserable, para
ser voz de Dios, luz de Dios, jfuego
de Pentecostés! » [24] .

ALGUNOS CAMPOS PRIORITARIOS

15. En todo el mundo y siempre, hay
que realizar un hondo apostolado de
la inteligencia. "Comunicar" sobre la
verdad para "comunicar" la Verdad.
Esta es la sintesis de toda la tarea
apostolica. No cabe el cansancio en la
peticion a Dios —con humildad, con
insistencia, con confianza— de que



abra a su luz las inteligencias y los
corazones. Muchas gentes repiten,
como los Magos: hemos visto su
estrella en el Oriente y hemos venido a
adorarle (Mt 2, 2). Nos lo
manifestaran si los que creemos en
Cristo nos acercamos a todos con
sincera amistad, impregnada de
caridad y comprension, de simpatia
también humana, avalada por la vida
de piedad; y también con
agradecimiento por el bien que no
pocos realizan en tantas areas.

Lo que maravilla en la actitud de los
Magos —comenta Benedicto XVI—, «
es que se postraron en adoracion
ante un simple nifio en brazos de
su madre, no en el marco de un
palacio real, sino en la pobreza de
una cabana en Belén (cfr. Mt 2, 11).
¢Como fue posible? ;Qué
convencio a los Magos de que
aquel niio era "el rey de los
judios" y el rey de los pueblos?
Ciertamente los persuadio la senal



de la estrella, que habian visto "al
salir", y que se habia parado
precisamente encima de donde
estaba el Niio (cfr. Mt 2, 9). »Pero
tampoco habria bastado la
estrella, si los Magos no hubieran
sido personas intimamente
abiertas a la verdad. A diferencia
del rey Herodes, obsesionado por
sus deseos de poder y riqueza, los
Magos se pusieron en camino hacia
la meta de su busqueda, y cuando
la encontraron, aunque eran
hombres cultos, se comportaron
como los pastores de Belén:
reconocieron la sefial y adoraron
al Niio, ofreciéndole los dones
preciosos y simbolicos que habian
llevado consigo» [25] .

No olvidemos que «Nuestro Seiior
se dirige a todos los hombres, para
que vengan a su encuentro, para
que sean santos. No llama solo a
los Reyes Magos, que eran sabiosy
poderosos; antes habia enviado a



los pastores de Belén, no ya una
estrella, sino uno de sus angeles
(cfr. Lc 2, 9). Pero, pobres o ricos,
sabios o menos sabios, han de
fomentar en su alma la
disposicion humilde que permite
escuchar la voz de Dios » [26] .

16. Esta labor no esta reservada a
personas que trabajen en campos
especialmente cualificados. De gran
eficacia sera siempre el apostolado
personal de cada cristiano, en el
ambito en el que habitualmente se
desenvuelve su existencia ordinaria.
Por eso, 0s sugiero que nos
detengamos, en un examen
personalisimo, sobre como
procuramos ayudar a las almas para
que se avecinen a Dios: qué oracion;
qué sacrificios; cuantas horas de
trabajo bien acabado hemos
ofrecido; qué conversaciones hemos
mantenido —oralmente, por escrito
— con amigos, parientes,
compaferos, conocidos. Contagiemos



esta santa preocupacion a quienes
con nosotros conviven, porque la fe
en la eficacia de las ensefianzas de
Cristo nos ha de estimular a servir y
a querer mas a nuestros hermanosy
hermanas: nadie nos puede dejar
indiferentes.

El apostolado de la inteligencia, como
digo, es tarea de todos. Pero, sin
perder de vista los numerosos
campos en los que resulta urgente
una nueva evangelizacion, hoy
resulta prioritario impregnar con la
doctrina de Cristo algunos ambitos
particulares . Basta considerar las
tareas de los gobernantes, de los
cientificos e investigadores, de los
profesionales de la opinion publica,
etc.; sin olvidar que todos los
hombres y mujeres experimentan —
experimentamos— la necesidad de
escuchar la voz del Sefior y de
seguirla.



«La lucha por el alma del mundo
contemporaneo es enorme alli donde
el espiritu de este mundo parece mas
poderoso», escribia el beato Juan
Pablo II, a causa de la existencia «de
"modernos aredpagos", es decir, de
nuevos pulpitos. Estos aredpagos son
hoy el mundo de la ciencia, de la
cultura, los medios de comunicacion;
son los ambientes en los que se crean
las élites intelectuales, los ambientes
de los escritores y los artistas» [27] .

La investigacion y la ensefianza

17. Aunque hemos de estar siempre
abiertos a todos, queda claro que dar
a conocer el Evangelio a las personas
que se mueven en ambientes
intelectuales, adquiere una gran
importancia. Concretamente,
quienes trabajan en instituciones
universitarias han de recordar unas
palabras del Sefior, dirigidas a todos,
y cabe considerar que van
especialmente a ellos: vos estis lux



mundi ( Mt 5, 14), debéis ser luz del
mundo. En efecto, su tarea
profesional les coloca en la
vanguardia de la nueva
evangelizacion. San Josemaria, que
tanto impulsé —incluso antes de
1928— el apostolado con
intelectuales, escribia: «La
Universidad tiene como su mas
alta mision el servicio a los
hombres, el ser fermento de la
sociedad en que vive » [28] .

Palabras que expresan muy bien cudl
ha de ser la direccidn apostdlica que
han de seguir quienes actuan en esos
ambientes: ser fermento, dar luz y
calor —la luz y el calor del Evangelio
— para que sus amigos y colegas, sus
alumnos, impregnen su alma y su
actuacion con la Buena Nueva de
Cristo, en plena fidelidad al
Magisterio de la Iglesia. De este modo
contribuiran a la evangelizacion de
la cultura. De perenne actualidad se
demuestra aquel punto de Camino :



«Has de prestar Amor de Dios y
celo por las almas a otros, para
que éstos a su vez enciendan a
muchos mas que estan en un
tercer plano, y cada uno de estos
ultimos a sus compaiieros de
profesion. »jCuantas calorias
espirituales necesitas! —Y jqué
responsabilidad tan grande si te
enfrias!, y —no lo quiero pensar—
jqué crimen tan horroroso si
dieras mal ejemplo! » [29] .

No permitamos que caiga en el vacio
el sano reto de fomentar que muchas
personas e instituciones, en todo el
mundo, promuevan —empujados
por el ejemplo de los primeros
cristianos— una nueva cultura, una
nueva legislacion, una nueva moda,
coherentes con la dignidad de la
persona humana y su destino a la
gloria de los hijos de Dios en
Jesucristo (cfr. 2 Cor 3, 18). Si todos
hemos de rezar y colaborar con
entera generosidad para lograrlo, a



los profesores de universidad y a los
investigadores les incumbe la
responsabilidad de un emperfio
hondo y perseverante, para
aprovechar cada una de las
ocasiones que les proporciona el
ejercicio de la profesion. La fe se
configura, en este contexto, como el
apoyo para avanzar hacia la verdad
al tiempo que nos empefiamos, por la
misma fuerza de la virtud, a llevarla
a todos los ambitos, y ayudar a que la
reciban o la aumenten quienes nos
rodean.

18. La investigacion ocupa un lugar
destacado en el trabajo de los
profesores universitarios y de otros
intelectuales. En esa tarea, el
cristiano empefiado en la busqueda y
difusion de la verdad, animado por el
recto afan de colaborar en la
configuracion de un saber que
supere la fragmentacion y el
relativismo, descubre constantes
oportunidades para desarrollar un



hondo apostolado doctrinal. Ningun
tema de investigacion, ningun area
del amplio campo de la ensefianza es
neutra desde el punto de vista de la
fe. Todo nuestro quehacer, hasta
unas lecciones de ciencias quimicas
—por sefialar un ejemplo bien
grafico— pueden cooperar o no a la
extension del Reino de Cristo. «La
necesaria objetividad cientifica
rechaza justamente toda
neutralidad ideoldgica, toda
ambigiiedad, todo conformismo,
toda cobardia: el amor a la
verdad compromete la vida y el
trabajo entero del cientifico » [30] .
Si al profesor, al investigador, le
mueve principalmente el deseo de
dar gloria a Dios y de servir a las
almas, entonces la coherencia
cristiana de su ejemplo, la
disponibilidad que muestra hacia
alumnos y colaboradores, la rectitud
con que enfoca su labor, el empefio
por formar a sus discipulos y
transmitir su saber, contribuyen



indudablemente a que las personas
que le escuchan o que reciben el eco
de su trabajo, descubran o palpen la
huella de los seguidores de Cristo.

Por otra parte, estos trabajos
cientificos facilitan las relaciones
profesionales con investigadores
prestigiosos del propio pais o de
otros paises; conducen a establecer
amistades sinceras, que son el
ambiente natural del apostolado
personal, que facilita lograr que los
colegas, en su trabajo investigador,
respeten al menos los principios
morales fundamentales.

Los catolicos responsables que
intervienen en estos lugares
cruciales para la nueva
evangelizacion, deberian
preguntarse como llegar, en la
medida de sus posibilidades, también
a los medios de comunicacion y a los
foros de opinidn, para transmitir
buena y sdlida doctrina en materias



de su especialidad: colaborando en la
prensa; interviniendo en programas
de radio y de television o a través de
internet; participando en actividades
culturales, ofreciendo una opinion
cientifica autorizada sobre temas que
surgen en el debate publico, etc. Y, a
su vez, los catolicos que promueven
empresas de comunicacion y opinion
publica, o trabajan profesionalmente
en esos medios, deben esforzarse
para que sus paginas o sus camaras
presenten, con altura y rigor, lo
limpio y lo recto que se realiza en
estos espacios.

Me interesa que quede bien claro
que quienes intervienen en estas
areas, han de sentir la
responsabilidad de sacar partido a
sus talentos, sin olvidar que otras
muchas personas, con trabajos
materiales o aparentemente de poco
relieve, se esmeran en convertir su
ocupacion en plegaria a Dios, para
que los hombres y mujeres que



cuentan en las areas que dirigen la
sociedad sepan ser enteramente
responsables, conscientes de que
Dios les pedira cuenta de su
rendimiento; y han de mostrarse
muy agradecidos a los que trabajan,
por asi decir, en la penumbra. Viene
muy al caso lo que comentaba san
Josemaria: ¢quién tiene mas
importancia, el Rector Magnifico de
una Universidad o la ultima persona
que atiende la manutencion del
edificio? Y se contestaba sin dudar: el
que cumple su tarea con mas fe, con
mas afan de santidad.

Armonia entre fe y razon

19. Los que nos sabemos hijos de
Dios hemos de propagar que no hay
«motivo de competitividad alguna
entre la razon y la fe: una esta dentro
de la otra, y cada una tiene su propio
espacio de realizacidn (...). Dios y el
hombre, cada uno en su respectivo
mundo, se encuentran asi en una



relacion unica. En Dios estd el origen
de cada cosa, en Fl se encuentra la
plenitud del misterio, y ésta es su
gloria; al hombre le corresponde la
mision de investigar con su razon la
verdad, y en esto consiste su
grandeza» [31] .

Mantiene plena actualidad el
horizonte que describia san
Josemaria: «Sobre la base firme de
un profundo saber cientifico,
hemos de mostrar que no hay
oposicion alguna entre la fey la
razon » [32], sino que, al contrario,
debe existir una plena sintonia,
porque los dos &mbitos de
conocimiento proceden de Dios, del
Logos creador que, ademas, se ha
hecho hombre.

En la Carta apostolica Novo millénnio
inetinte , Juan Pablo II escribio: «Para
la eficacia del testimonio cristiano,
especialmente en estos campos
delicados y controvertidos, es



importante hacer un gran esfuerzo
con el fin de explicar adecuadamente
los motivos de las posiciones de la
Iglesia, subrayando, sobre todo, que
no se trata de imponer a los no
creyentes una perspectiva de fe, sino
de interpretar y defender los valores
radicados en la naturaleza misma del
ser humano. La caridad se convertira
entonces necesariamente en servicio
a la cultura, a la politica, a la
economia, a la familia, para que en
todas partes se respeten los
principios fundamentales, de los que
depende el destino del ser humano y
el futuro de la civilizacion» [33] .
Para esta tarea, se necesita don de
lenguas , que se alcanza cuando se
invoca con fe al Espiritu Santo y se
ponen los medios humanos.

De todos es conocida la plena
libertad que, dentro de la doctrina
catdlica, la Iglesia reconoce a sus
hijos en la propia actuacion
profesional y en cuanto ciudadanos,



iguales a los demads ciudadanos. La
sensibilidad hacia los problemas
humanos, el sentido sobrenatural
para enjuiciarlos y resolverlos
cristianamente, segun la recta
conciencia bien formada, ha de
espolear la responsabilidad
apostolica personal, para aportar al
debate cientifico una vision mas
humana y siempre cristiana. Por eso,
conviene abordar con rectitud seria
aquellos trabajos que presentan
especial relevancia doctrinal y ética,
en las areas cientificas y humanistas
propias de cada uno. La crisis moral
por la que atraviesa la sociedad, y la
necesidad perenne de evangelizar,
vuelven aun mas urgente que los
investigadores cristianos no cejen en
esta labor y desarrollen con
constancia y hondura esos temas,
para contribuir a resolver
correctamente los problemas
actuales.

La moralidad publica



20. Otro desafio prioritario de
evangelizacion es el de la moralidad
publica. Uno de los obstaculos que
con mayor virulencia se opone al
reinado de Cristo, en las almas y en
la entera sociedad, se alza con la ola
de sensualidad que invade las
costumbres, las leyes, las modas, los
medios de comunicacion, las
expresiones artisticas. Para frenar
este ataque virulento, ademas de
rezar y de invitar a rezar, de reparar
y de mover a la reparacion, movidos
por una responsabilidad cristiana y
también humana, hemos de
movilizar a muchas personas —
catolicos o no, pero hombres y
mujeres de buena voluntad—
instandoles a que sientan la urgencia
de hacer algo . Sobran los lamentos
estériles, y mucho mas cualquier
actitud de indiferencia, de
conformarse con no causar
personalmente el mal. Por el
contrario, a toda hora se presenta el
momento propicio de lanzarse con



mayor brio a un apostolado capilar, a
una mudanza radical, comenzando
por la propia vida, el propio hogar, el
propio ambiente profesional.

Escuchemos al Apdstol de los
gentiles, que nos exhorta: no recibdis
en vano la gracia de Dios. Porque
dice: "en el tiempo favorable te
escuché. Y en el dia de la salvacion te
ayudé". Mirad, ahora es el tiempo
favorable, ahora es el dia de la
salvacion (2 Cor 6, 1-2). Hemos de
proceder los cristianos con la
seguridad de la fe, precisamente para
sanar todo lo que a nuestro
alrededor desentona con la ley de
Dios, sin respetos humanos, sin
miedo a que se note nuestra
condicion de personas convencidas
de nuestra fe. Hay valores que no son
negociables, como repetidas veces ha
manifestado Benedicto XVI: «La
proteccion de la vida en todas sus
etapas, desde el momento de la
concepcion hasta la muerte



natural; el reconocimiento y
promocion de la estructura natural
de la familia, como union entre un
hombre y una mujer basada en el
matrimonio, y su defensa contra
los intentos de equipararla
juridicamente a formas
radicalmente diferentes de union
que, en realidad, la perjudicany
contribuyen a su desestabilizacion,
oscureciendo su caracter
particular y su irreemplazable
papel social; 1a proteccion del
derecho de los padres a educar a
sus hijos» [34] .

El Papa aclaraba que «estos
principios no son verdades de fe,
aunque reciban de la fe una nueva
luz y confirmacion. Estan inscritos
en la misma naturaleza humana vy,
por tanto, son comunes a toda la
humanidad. La accion de la Iglesia
en su promocion no es, pues, de
caracter confesional, sino que se
dirige a todas las personas,



prescindiendo de su afiliacion
religiosa. Esta accion es tanto mas
necesaria cuanto mas se niegan o
tergiversan estos principios,
porque eso constituye una ofensa
contra la verdad de la persona
humana, una grave herida causada
a la justicia misma» [35] .

21. Idéntico razonamiento, con igual
motivo, cabe sostener sobre puntos
esenciales de la doctrina cristiana
que sufren, en nuestros dias, un
acoso intolerante por parte de grupos
de personas ciegamente obstinadas
en eliminar el sentido religioso de la
sociedad civil. Desgraciadamente
abundan los ejemplos; desde burdos
ataques a Jesucristo, a quien tratan
de poner en ridiculo, hasta
acusaciones calumniosas contra la
Iglesia, sus ministros, sus
instituciones.

La tarea del cristiano, que desea ser
coherente con su vocacioén, consiste



en mostrar a Cristo a los demas,
saberse altavoz —primero con el
ejemplo, pero también con la palabra
oportuna— de las ensefianzas de la
Iglesia, especialmente en los temas
mas debatidos en la opinion publica.
Salta a mi memoria lo que tan
claramente expuso don Alvaro:
«Como es preciso barrer primero la
propia casa (...), cada uno debe
examinar cOmo se preocupa de este
cometido eminentemente cristiano»
[36] . Palabras que suenan como un
eco de la predicacion del Apdstol a
los primeros fieles: ésta es la
voluntad de Dios: vuestra
santificacion (...); que cada uno sepa
guardar su propio cuerpo santamente
'y con honor, sin dejarse dominar por
la concupiscencia, como los gentiles,
que no conocen a Dios. En este asunto,
que nadie abuse ni engarie a su
hermano (...); porque Dios no nos
llamo a la impureza, sino a la
santidad (1 Ts 4, 3-7).



La recomendacion de san Pablo
adquiere singular relieve en las
circunstancias presentes. Resulta
imposible, en efecto, luchar
eficazmente contra esa ola viscosa y
sucia que pugna por envolverlo todo,
si en nuestro interior se admite
alguna complicidad —aunque
parezca pequefia— con esas «cosas
perversas, que subeny suben,
hirviendo dentro de ti, hasta
querer anegar con su
podredumbre bienoliente los
grandes ideales, los mandatos
sublimes que Cristo mismo ha
puesto en tu corazon » [37] .

Con el mismo relieve destaca el texto
de san Gregorio Nacianceno, que el
beato Juan Pablo II citaba en su
exhortacion apostolica sobre la
mision de los Obispos. Asi se
expresaba ese Padre y Doctor de la
Iglesia: «Primero purificarse y luego
purificar; primero dejarse instruir
por la sabiduria y luego instruir;



primero convertirse en luz y luego
iluminar; primero acercarse a Dios y
luego llevar a otros a El; primero ser
santos y luego santificar» [38] .

Porque no nos consideramos mejores
que los demas —y no nos
equivocamos en esta apreciacion—,
nos conviene volver una vez y otra a
tratar de adecuar lo mas
perfectamente posible nuestra
situacion personal a la doctrina de
Jesucristo. Hemos de persuadirnos
de que, primero, hemos de pelear en
nuestro interior, decididos de verdad
a conformar con el querer de Dios
nuestros pensamientos, proyectos,
palabras y obras, hasta los mas
pequetios: «La lucha tiene un
frente dentro de nosotros mismos,
el frente de nuestras pasiones.
Vigila quien pelea interiormente,
para apartarse decididamente de
la ocasion de pecado, de lo que
puede debilitar la fe, desvanecer



la esperanza o desmejorar el
Amor » [39] .

22. Aqui se centra —se centrara
siempre— un punto de examen
diario para los proximos meses.
¢Como es nuestra lucha por la
santidad? ;Descendemos a detalles
concretos, en sintonia con lo que nos
sugieren en la direccion espiritual
personal? ;Acudimos con frecuencia
al Sefior, implorando una fina
delicadeza de conciencia —que en
nada coincide con los escrupulos—,
para descubrir las pequefias grietas
en los muros del alma, por las que
intenta introducirse el enemigo
restando eficacia también a nuestra
tarea apostolica? ¢ Nos llena de
contento la posibilidad de encontrar
nuevos puntos de lucha, para
afrontarlos decididamente,
deportivamente, sostenidos por la
gracia de Dios?



Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem
(1 Ts 4, 7). Nos ha llamado Dios, no a
la inmundicia, sino a la santidad.
Aunque otra cosa pretendan inculcar
algunos medios de comunicacion o
desviaciones de cualquier tipo —con
la complicidad, en primer término,
de nuestras tendencias desordenadas
—, la pelea por la limpieza de
conducta se muestra siempre
atractiva, siempre posible; por tanto,
en cualquier circunstancia puede y
debe proponerse este ideal a cada
persona, por aparentemente lejos
que se encuentre de esta meta. No
existe criatura humana que no
busque un asidero donde agarrarse,
en este mar de olas y tempestades
que atraviesa nuestra época, y que
realmente no es una situacion nueva.
Los cristianos contamos con la
inmensa fortuna y capacidad de
transmitir esa seguridad, que
muchos anhelan quiza sin darse
cuenta. Sigamos adelante, peleando



con alegria las batallas del Sefior (cfr.
1 Mac 3, 2), in hoc pulchérrimo
caritdtis bello , en esta hermosisima
pelea de caridad cuyo desenlace feliz
se encuentra plenamente asegurado,
con la victoria del Sefior, para los que
se mantienen fieles a su Amor.

23. Benedicto XVI ha subrayado
recientemente la importancia de
recurrir habitualmente al
sacramento de la Penitencia.
Hablando a sacerdotes y a
candidatos al sacerdocio, en el
contexto del Afio de la fe , afirmaba
que « la celebracion del
sacramento de la Reconciliacion es
por si misma anuncio y por eso
camino que hay que recorrer para
la obra de la nueva evangelizacion.
»¢En qué sentido la Confesion
sacramental es "camino" para la
nueva evangelizacion? Ante todo
porque la nueva evangelizacion
saca linfa vital de la santidad de
los hijos de la Iglesia, del camino



cotidiano de conversion personal y
comunitaria para conformarse
cada vez mas profundamente a
Cristo. Y existe un vinculo estrecho
entre santidad y sacramento de la
Reconciliacion, testimoniado por
todos los santos de la historia. La
conversion real del corazdn, que es
abrirse a la accion transformadora
y renovadora de Dios, es el
"motor" de toda reforma y se
traduce en una verdadera fuerza
evangelizadora. En la Confesion el
pecador arrepentido, por la accion
gratuita de la misericordia divina,
es justificado, perdonado y
santificado; abandona el hombre
viejo para revestirse del hombre
nuevo. Solo quien se ha dejado
renovar profundamente por la
gracia divina puede llevar en si
mismo, y por lo tanto anunciar, la
novedad del Evangelio» [40] .

La institucion familiar



24. En la Obra, debemos
desenvolvernos siempre con el
optimismo y con la vision
sobrenatural que van anejos a la
filiacion divina, pero no podemos
ignorar que, en estos momentos, uno
de los ambitos mas amenazado por la
ola del hedonismo es la familia.
Entre los serios perjuicios que esta
situacion produce, salta a los ojos el
aumento de las infidelidades
matrimoniales y la creciente
dificultad para que la gente joven se
halle en condiciones de escuchar y de
seguir la llamada de Dios, sobre todo
al celibato apostolico. Por eso, hoy se
revela especialmente urgente y
necesaria una «cruzada de
virilidad y de pureza » [41] , en los
diferentes niveles de la sociedad.

En esta batalla de limpieza, como en
todas las demas virtudes, cobra gran
importancia la delicadeza para
practicar personalmente esta
afirmacion gozosa que es la santa



pureza, dentro del estado de cada
uno, y también para no descuidar el
influjo que se puede ejercer
mediante el apostolado de amistad y
de confidencia. Ademas, siempre
resultan utiles los estudios
interdisciplinares sobre como
promover que muchas personas e
instituciones, en todo el mundo,
fomenten —siguiendo el ejemplo de
los primeros cristianos— una nueva
cultura, una nueva legislacion, una
nueva moda, a las que me referia
antes.

Habra que rezar perseverantemente,
habra que trabajar mucho, para
alcanzar un objetivo tan ambicioso.
Pero asi se forjan los cristianos las
metas: magnanimas en los deseos y
adaptadas a la realidad de lo que
individualmente se esta en
condiciones de lograr. Hemos de
convencernos de que cada uno esta
capacitado para llegar a mas, a
bastante mas de lo que pensamos, a



base de cosas pequefias —
afirmaciones, ejemplos, santa
intransigencia— en el propio
ambiente. Me viene a la memoria
una imagen que empleaba san
Josemaria a propdsito del problema
ecoldgico. La recojo aqui, porque me
parece muy ilustrativa de lo que voy
comentando.

«Recientemente les decia a
vuestros hermanos mayores,
acordandome de que hemos
charlado tantas veces de barcasy
de redes, que ahora se hablay se
escribe mucho en todos los sitios
de ecologia. Y se dedican, en los
riosy en los lagos, y en todos los
mares, a tomar muestras de agua,
a analizarlas... Casi siempre el
resultado es que aquello esta en
malas condiciones: los peces no
disponen de un ambiente sano,
habitable. »Cuando hemos
hablado de barcasy de redes,
Vvosotros y yo nos referiamos



siempre a las redes de Cristo, a la
barca de Pedro, y a las almas. Por
algo dijo el Serior: venid en pos de
mi, que Yo haré que vengais a ser
pescadores de hombres ( Mt 4, 19).
Pues, puede suceder que alguno de
esos peces, de esos hombres,
viendo lo que esta sucediendo en
todo el mundo y dentro de la
Iglesia de Dios, ante ese mar que
parece cubierto de inmundicia, y
ante esos rios que estan llenos
como de babas repugnantes,
donde no encuentran alimento ni
oxigeno; si esos peces pensaran —y
estamos hablando de unos peces
que piensan, porque tienen alma
—, podria venirles a la cabeza la
decision de decir: basta, yo doy un
salto, y jfuera! No vale la pena
vivir asi. Me voy a refugiar a la
orilla, y alli daré unas boqueadas,
y respiraré un poquito de oxigeno.
jBasta! »No, hijos mios; nosotros
tenemos que seguir en medio de
este mundo podrido; en medio de



este mar de aguas turbias; en
medio de esos rios que pasan por
las grandes ciudadesy por los
villorrios, y que no tienen en sus
aguas la virtud de fortalecer el
cuerpo, de apagar la sed, porque
envenenan. Hijos mios, en medio
de la calle, en medio del mundo
hemos de estar siempre, tratando
de crear a nuestro alrededor un
remanso de aguas limpias, para
que vengan otros peces, y entre
todos vayamos ampliando el
remanso, purificando el rio,
devolviendo su calidad a las aguas
del mar » [42] .

25. En medio de coyunturas sociales
y morales semejantes o peores que
las que atravesamos ahora, comenzd
la Iglesia con el afan de cambiar la
atmosfera del decadente imperio
romano, y asi hemos de trabajar los
cristianos siempre, buscando con
decision llevar el ambiente de Cristo
a la humanidad.



En este cometido juegan un papel
insustituible los padres y las madres
de familia: su empefio para imprimir
un tono profundamente cristiano en
sus hogares y en la educacion de sus
hijos, hara de esas familias focos de
conducta cristiana, remansos de
aguas limpias que influirdn en
muchos matrimonios, facilitando por
otra parte que broten vocaciones de
entrega a Dios en el sacerdocio y en
las variadisimas realidades
eclesiales, tanto en el ambito secular
como en la vida consagrada; y
nuevos « hogares luminosos y
alegres» , como comentaba san
Josemaria.

Alos padres y madres de familia les
corresponde por derecho propio —
insisto— una amplia gama de
apostolado personal con diversas
manifestaciones. Y nada mas logico
que libremente se asocien a otras
muchas personas que experimentan
problematicas similares, para



afrontar esta situacion de clara
trascendencia: el empleo del tiempo
libre, el esparcimiento y la diversion,
los viajes, la promocion de lugares
adecuados para que las hijas y los
hijos vayan madurando humana y
espiritualmente, etc. A los
matrimonios con hijos en edad
escolar, les compete a justo titulo —
como parte muy importante de su
responsabilidad educativa— la
eleccion e incluso la promocion de
escuelas y clubes juveniles; ademas
de que es evidente la gran
importancia de que intervengan
activamente en la marcha de los
centros escolares que frecuentan sus
chicos o chicas, utilizando todos los
instrumentos que la ley pone en sus
manos, para orientarlos
adecuadamente.

En estos ultimos tiempos, después de
muchos afios de propaganda a favor
de la coeducacion, se estd abriendo
camino la idea de que la educacion



separada de nifios y nifias, en los
niveles primario y medio, resulta
beneficiosa para la formacion de las
nuevas generaciones. Conviene no
desentenderse de esta labor, y
favorecer el empefio de investigacion
y de divulgacion —en los aspectos
juridico, pedagogico y de opinion
publica— para mostrar la legitimidad
y ventajas de este modo de proceder,
que entrafia un gran respeto hacia
las nifias y los nifios, hacia las chicas
y los chicos adolescentes, y una
comprobada eficacia educativa, y
también de formacion humana.

26. Igualmente, en este contexto, es
necesario un recto concepto de la
libertad, ya que con frecuencia se
identifica equivocadamente este don
con la simple capacidad de elegir lo
que mas apetece en cada momento,
lo que satisface el capricho o la
comodidad, sin considerar su intima
ligazon con la verdad. La libertad, un
gran bien natural, quedo debilitada



por el pecado, pero Cristo la sano con
la gracia y la elevo a la categoria de
la nueva y verdadera libertad
sobrenatural: la de los hijos de Dios
(cfr. Rm 8, 18-19.21). San Josemaria,
precisamente porque se sabia y se
sentia muy hijo de Dios Padre —
filiacion que entrafia la verdad mas
intima del hombre y de la mujer—,
llegb a alcanzar una comprension
especialmente profunda de la
libertad cristiana, y puso en guardia
contra «el engario de los que se
conforman con un triste vocerio:
jlibertad, libertad! Muchas veces
—advertia—, en ese mismo clamor
se esconde una tragica
servidumbre: porque la eleccion
que prefiere el error, no libera; el
unico que libera es Cristo (cfr. Gal
4, 31), ya que sdlo El es el Camino,
la Verdad y la Vida (cfr. Jn 14, 6) »
[43] .Y afiadia: «La libertad
adquiere su auténtico sentido
cuando se ejercita en servicio de la
verdad que rescata, cuando se



gasta en buscar el Amor infinito
de Dios, que nos desata de todas
las servidumbres » [44] .

Como ciudadanos responsables, los
cristianos hemos de hacer todo lo
posible para defender y promover la
libertad propia y la de los demas, y —
a la vez— ayudar a todos a descubrir
esa nueva libertad: hac libertate nos
Christus liberadvit ( Gal 5, 1), con la
que Cristo nos ha liberado. Se trata
de una de las tareas mas urgentes de
la nueva evangelizacion. Ya he
recordado que las personas que
deben santificarse en el estado
matrimonial juegan un papel
insustituible en este cometido; pero
deseo remachar que la obligacion de
difundir la recta doctrina sobre el
matrimonio y la familia incumbe a la
responsabilidad de cada una y de
cada uno.

CONOCER Y PROFESAR LA FE



27. Todos los esfuerzos para llevar a
cabo la nueva evangelizacion —sea
en el apostolado de la inteligencia,
sea en los campos prioritarios que
acabo de sefialar— han de
sustentarse en el sdlido fundamento
de la fe. Sin fe, en efecto, es imposible
agradar a Dios ( Hb 11, 6 ), precisa la
Sagrada Escritura.

Esta virtud teologal, puerta de la vida
cristiana, pide la adhesion libre del
intelecto, y conduce a la fidelidad
plena a la Voluntad de Dios,
actualizada con las verdades que nos
ha revelado, transmitiéndonos la
seguridad de que han de ser
aceptadas por la misma autoridad
del Creador que, como narran los
pasajes expresos del Génesis, solo ha
querido el bien de todo lo creado. Por
eso, la fe seriamente asumida y
practicada, estimula a una
continuada confianza, plena, en Dios,
que nos asegura —al ejercitarnos en
ese abandono libre y responsable—



la participacion en su misma vida
divina, que se nos ha comunicado
con esas verdades como camino para
alcanzar la union con el mismo Dios.

« En esta perspectiva, el Afio de la
fe es una invitacion a una
auténtica y renovada conversion al
Sefor, unico Salvador del mundo.
En el misterio de su muerte y
resurreccion, Dios ha revelado en
plenitud el Amor que salva y llama
a los hombres a la conversion de
vida mediante la remision de los
pecados (cfr. Hch 5, 31). Para el
apostol Pablo, este Amor lleva al
hombre a una nueva vida: "Por el
bautismo fuimos sepultados con Fl
en la muerte, para que, 1o mismo
que Cristo resucito de entre los
muertos por la gloria del Padre, asi
también nosotros andemos en una
vida nueva" ( Rm 6, 4). Gracias a la
fe, esta vida nueva plasma toda la
existencia humana en la novedad
radical de la resurreccion» [45] .



Ejemplos de fe

28. La epistola a los Hebreos pone
ante nuestros 0jos una sucesion de
hombres y mujeres fieles que, a lo
largo de la historia de la salvacion,
desde el justo Abel, creyeron en Dios
y se adhirieron a El con todas las
energias de su inteligencia y de su
voluntad, gastando gozosamente su
existencia en su servicio (cfr. Hb 11,
4-40). Destaca entre todos la figura de
Abrahdn, nuestro padre en la fe [46],
de quien hemos de aprender
también la fortaleza de su esperanza
en Dios, porque todos hemos de
crecer en vida teologal a 1o largo de
los proximos meses, fiindonos mas y
mas de los medios que nos conducen
al Cielo, y pidiendo con firmeza a la
Trinidad que nos aumente la fe, la
esperanza, la caridad.

Cuando se encontraba en la ciudad
de Ur, en Caldea, «<Abrahan oyo la
palabra del Sefior que lo arrancaba



de su tierra, de su pueblo, y en cierto
modo de si mismo, para hacer de él
un instrumento del designio de
salvacion que abarcaba el futuro del
pueblo de la alianza e, incluso, de
todos los pueblos» [47] .
Inmediatamente, sin una vacilacion,
el patriarca se puso en camino.

Por la fe, Abrahan obedecio al ser
llamado para ir al lugar que habia de
recibir en herencia, y salio sin saber
adonde marchaba. Por la fe, peregrino
por la tierra prometida como en tierra
extrafia, y habito en tiendas, igual que
harian Isaacy Jacob, coherederos de
las mismas promesas; porque
esperaba la ciudad fundada sobre
cimientos, cuyo arquitecto 'y
constructor es Dios. Por la fe, también
Sara, que era estéril, recibio vigor
para concebir, aun superada ya la
edad oportuna, porque creyo que era
digno de fe el que se lo habia
prometido. De modo que de uno solo,
y ya decrépito, nacieron hijos tan



numerosos como las estrellas del cielo
e incontables como las arenas de las
playas del mar ( Hb 11, 8-12).

La misma epopeya de creer
firmemente continua y se desarrolla
—con una intensidad y extension
mayor— en el Nuevo Testamento.
Maestra inigualable se nos muestra
la Virgen Santisima, que por la fe «
acogio la palabra del Angel y creyo
en el anuncio de que seria la
Madre de Dios en la obediencia de
su entrega (cfr. Lc 1, 38). En la
visita a Isabel entono su canto de
alabanza al Omnipotente por las
maravillas que hace en quienes se
encomiendan a Fl (cfr. Lc 1, 46-55).
Con gozo y temblor dio a luz a su
unico Hijo, manteniendo intacta su
virginidad (cfr. Lc 2, 6-7). Confiada
en su esposo José, llevo a Jesus a
Egipto para salvarlo de la
persecucion de Herodes (cfr. Mt 2,
13-15). Con la misma fe siguio al
Seiior en su predicacion y



permanecié con Fl hasta el
Calvario (cfr. Jn 19, 25-27). Con fe,
Maria saboreo los frutos de la
resurreccion de Jesus y, guardando
todos los recuerdos en su corazon
(cfr. Lc 2, 19.51), los transmitio a
los Doce, reunidos con Ella en el
Cenaculo para recibir el Espiritu
Santo (cfr. Hch 1, 14; 2, 1-4)» [48] .

Por eso, meditar y adentrarse en la fe
de Maria nos conduce y ayuda a
sentir la dependencia total que de
Dios tenemos; dependencia que nos
hace entender que, agarrados
firmemente a su mano, nos volvemos
capaces de cumplir maravillas, con
un relieve extraordinario para
nuestra propia existencia, para la
Iglesia, para la corredencion que nos
ha sido confiada; un relieve
extraordinario que desciende
l6gicamente a los quehaceres y
pequertieces, aparentemente mas
indiferentes, ya que con Dios



péssumus! , 1o podemos todo; y sin El,
nihil , nada.

Por la fe, los Apdstoles dejaron todo
para seguir al Maestro. Del mismo
modo actuaron los discipulos de la
primera hora, y los martires que
entregaron su vida por testimoniar el
Evangelio, e innumerables cristianos
de todos los tiempos, también
recientes. « Por la fe, hombres y
mujeres de toda edad, cuyos
nombres estan escritos en el libro
de la vida (cfr. Ap 7, 9; 13, 8), han
confesado a lo largo de los siglos la
belleza de seguir al Seior Jesus alli
donde se les llamaba a dar
testimonio de su ser cristianos: en
la familia, la profesion, la vida
publica y el desempeiio de los
carismas y ministerios que se les
confiaban» [49] .

El ejemplo de san Josemaria

29. Fijemos nuestros ojos en la
historia de la Iglesia, en la que nunca



han faltado hombres y mujeres que
han sido instrumentos en las manos
de Dios para dar nuevo impulso y
vitalidad a la fe del pueblo cristiano
en momentos de dificultad. Yo pienso
en el ejemplo de nuestro Fundador.
San Josemaria medité mucho sobre
la figura y la respuesta de aquellos
predecesores nuestros en la fe. Por
eso, como el patriarca Abrahan,
nuestro Padre abandono sus
proyectos nobles y, obediente a la voz
divina, se hizo peregrino por todos
los senderos del mundo, para
ensefiar a sus hermanos y hermanas
una doctrina «vieja como el
Evangelio y como el Evangelio
nueva » [50] : que Dios nos convoca a
todos a ser santos en el trabajo y en
las circunstancias de la vida
ordinaria, en medio de las realidades
temporales. Fue un hombre, un
sacerdote, de fe y de esperanza:
virtudes que, junto con la caridad, el
Sefior infundio con creciente
intensidad en su alma. Por cultivar



esa fe gigante y esa gran esperanza,
alcanzo la capacidad de llevar a
término la mision que habia
recibido, y hoy son innumerables —
como las estrellas del cielo, como las
arenas de la playa (Gn 22, 17)— las
personas de diferente edad, razay
condicion que se alimentan de ese
espiritu y buscan asi la gloria de
Dios.

La existencia de san Josemaria
manifiesta que cada jornada nuestra
puede y debe ser tiempo de fe, de
esperanza, de amor, sin concesiones
al egoismo. Conviene, pues, que nos
preguntemos como se manifiestan
las virtudes teologales en nuestra
conducta diaria: si sabemos
reconocer la mano providente de
nuestro Padre Dios en todas las
circunstancias, tanto en las que se
presentan con un aspecto favorable
como en aquéllas que parecen
adversas; es decir, si estamos
firmemente persuadidos de que



omnia possibilia credénti (Mc 9, 23 ),
que todo es posible para el que cree,
aunque carezca de méritos
personales y de medios humanos; si
somos optimistas en el apostolado,
con un optimismo sobrenatural
basado en la conviccion de que —
como afirma el Apostol— omnia
possum in eo, qui me confortat ( Flp 4,
13), todo lo podemos en Cristo, que es
nuestra fortaleza.

Quiza hayamos de concluir que
todavia no nos ejercitamos con
suficiente intensidad en estas
virtudes. Cabe, entonces, aplicarnos
las consideraciones de san
Josemaria: «Nos falta fe. El dia en
que vivamos esta virtud —
confiando en Dios y en su Madre—,
seremos valientes y leales. Dios,
que es el Dios de siempre, obrara
milagros por nuestras manos. »—
iDame, oh Jesus, esa fe, que de
verdad deseo! Madre mia y Sefiora



mia, Maria Santisima, jhaz que yo
crea! » [51] .

Nuestro Padre implor6 muchas
veces, para si mismo, para sus
numerosos hijos e hijas, y para todos
los cristianos, el crecimiento en las
virtudes teologales: adauge nobis
fidem, spem, caritdatem! , auméntanos
la fe, la esperanza y el amor, rezaba
cada dia, pidiéndolo también —sin
palabras, con el corazon— mientras
alzaba la Hostia o el cdliz en la Santa
Misa. Le movia el unico fin de ser
mejor servidor —y de que fuésemos
mejores servidores— de Dios y de las
almas en cualquier hora y situacion.
En esto radica, insisto, el presupuesto
necesario para que el caminar de la
Iglesia se llene de nuevos frutos,
ahora y siempre. Como escribe el
Papa, « deseamos que este Afio
suscite en todo creyente la
aspiracion a confesar la fe con
plenitud y renovada conviccion,
con confianza y esperanza » [52] .



« Reflexionar sobre el mismo acto
con el que se cree —arnade el Papa
—, es un compromiso que todo
creyente debe de hacer propio,
sobre todo en este Ario . No por
casualidad, los cristianos en los
primeros siglos estaban obligados
a aprender de memoria el Credo .
Esto les servia como oracion
cotidiana para no olvidar el
compromiso asumido con el
bautismo » [53] .

Pedir la fe y profundizar en esta
virtud

30. A lo largo de estos meses —ojala
consigamos crear ese animo para
siempre—, al rezar el Credo en la
Misa y en otros momentos,
esforcémonos para profesar la fe de
la Iglesia con mayor conciencia, con
una atencion mas inmediata a las
palabras y a su significado. También
supondra una gran ayuda el estudio
y la frecuente meditacion de los



diversos articulos que componen el
Simbolo. Entre los medios que
Benedicto XVI sugiere para dar
relieve y verdadera eficacia a ese
tiempo, uno de primordial
importancia se concreta en el estudio
del Catecismo de la Iglesia Catolica —
o también de su Compendio —,
preciosa herencia del Concilio
Vaticano II, donde se recogen de
modo completo, organico y ordenado
todas las verdades de la doctrina
catolica.

« Existe una unidad profunda
entre el acto con el que se creey
los contenidos a los que prestamos
nuestro asentimiento » [54] . El
conocimiento de los contenidos de la
fe es esencial para poder darles el
propio asentimiento, para adherirse
plenamente con la inteligencia y la
voluntad a lo que propone la Iglesia;
esa aceptacion implica, por tanto,
que, cuando se cree, se acoge
libremente todo el misterio de la fe,



ya que Dios mismo garantiza su
verdad al revelarse y ofrecer a
nuestra razon su misterio de amor.

« Por otra parte — prosigue el Papa
— , no podemos olvidar que
muchas personas en nuestro
contexto cultural, aun no
reconociendo en ellos mismos el
don de la fe, buscan con sinceridad
el sentido ultimo y la verdad
definitiva de su existencia y del
mundo. Esta busqueda es un
auténtico "preambulo” de la fe,
porque lleva a las personas por el
camino que conduce al misterio de
Dios» [55] .

No desfallezcamos en el estupendo
intento de sacar al descubierto las
inquietudes espirituales que anidan
en todas las almas, para ofrecerles la
formacion oportuna que sacie su sed
de la Verdad. Especialmente en los
tiempos actuales, adquiere seria
importancia ensefiar o recordar, a



quienes tratamos por un motivo u
otro, que la vida terrena constituye
una etapa transitoria de la existencia
humana. Dios nos ha creado para la
vida eterna, nos ha destinado a
participar de su misma Vida divina,
alcanzando asi una dicha completa e
inacabable. Este don de la Trinidad
Santisima solo se logra en plenitud
después de la muerte corporal, pero
comienza ya aqui abajo. Esta es la
vida eterna: que te conozcan a ti, el
unico Dios verdadero, y a Jesucristo, a
quien Tu has enviado (Jn 17, 3). El que
come mi carney bebe mi sangre tiene
vida eternay Yo le resucitaré en el
ultimo dia (Jn 6, 54).

31. En los meses venideros se nos
presenta una nueva oportunidad de
meditar con hondura en el misterio
de Jesucristo. Con sus obras y sus
palabras, Jesus nos ha manifestado al
Padre y nos ha mostrado el camino
que a El conduce; nos ha facilitado lo
necesario para alcanzar la meta: la



Iglesia, con sus sacramentos e
instituciones; y, mas aun, nos ha
enviado el Espiritu Santo que,
habitando por la gracia en las almas,
impulsa constantemente a los
hombres hacia la casa del Padre.
Todo brota como fruto de la
benevolencia divina, porque en esto
consiste el amor: no en que nosotros
hayamos amado a Dios, sino en que El
nos amoy envio a su Hijo como
victima propiciatoria por nuestros
pecados (1 Jn 4, 10).

Convenzamonos del papel
fundamental de meditar y de invitar
a los demads a meditar esta verdad
esencial: «;Dios nos ama!: el
Omnipotente, el Todopoderoso, el
que ha hecho cielosy tierra » [56] .
Asombrémonos y agradezcamos este
impresionante anuncio, que hemos
de difundir por todas partes
mediante una universal catequesis.
Precisamente esta palabra,
catequesis , en su etimologia griega



mas literal, significa "hacer sonar en
los oidos" un mensaje; para los
cristianos, el método de ensefianza
usado por la Iglesia ya en los
primeros momentos, desde que
comenzo a transmitir a la
humanidad la margarita
preciosisima y el tesoro de la
salvacion, como explicaba el
Maestro. Asi, escuchando, acogieron
la buena nueva los primeros
discipulos del Sefior, y la
transmitieron a otros de forma que
comprometia el querer y el obrar de
quienes la oian y la incorporaban a
su conducta.

Y del mismo modo hemos de
comportarnos ahora, después de
veinte siglos de cristianismo: hacer
resonar la Verdad traida por
Jesucristo en el corazon de las
personas con las que coincidimos en
nuestro caminar por la tierra, y
también —mediante la oracion— en
quienes no tratamos personalmente.



A cada uno, a cada una, del modo
oportuno, hemos de manifestarle:
iDios ha pensado en ti desde toda la
eternidad! jDios te ama! jDios ha
preparado para ti un lugar inefable,
el Cielo, donde Fl mismo se te
entregara en posesion y goce eternos,
saciando con creces las ansias de
felicidad que anidan en tu corazon!

32. No cabe dar por supuestas estas
verdades fundamentales. Muchas
personas no conocen a Dios o se han
formado de El una idea equivocada.
Unos se imaginan un Dios celoso del
cumplimiento de la ley, siempre
pronto al castigo, o un Dios al que se
acude so6lo en caso de necesidad,;
otros piensan en un Dios encerrado
en su propia felicidad, muy lejos de
las penas y angustias de los
hombres... No dejemos de
preguntarnos si, por nuestra alegria
y nuestra paz, los que nos ven
pueden tocar la Bondad del Sefior
con sus hijos.



Todos necesitamos reforzar
constantemente «esa base de ideas
claras sobre los temas
fundamentales, para estar en
condiciones de iluminar tantas
inteligencias y de defender a la
Iglesia de los ataques, que recibe a
veces de todas las partes: ideas
claras sobre las verdades
dogmaticas y morales; sobre las
exigencias de la familia y de la
ensenanza cristiana; sobre los
derechos al trabajo, al descanso, a
la propiedad privada, etc.; sobre
las libertades fundamentales de
asociacion, de expresion, etc. De
esta manera podréis experimentar
gozosamente la verdad de
aquellas palabras: véritas
liberabit vos (Jn 8, 32), porque la
verdad os dara alegria, paz y
eficacia» [57] .

Pidamos reciamente al Espiritu Santo
que nos asista, para que sepamos
presentar un testimonio convincente,



y exponer —segun la ciencia y la
formacion de cada uno— los
argumentos racionales que ayuden a
cada criatura a abrir su mente a la
verdad. Recemos con perseverante
confianza. Este punto se alza como el
mas importante, y recordemos la
promesa del Sefior: os aseguro que si
dos de vosotros se ponen de acuerdo
en la tierra sobre cualquier cosa que
quieran pedir, mi Padre que esta en
los cielos se lo concedera ( Mt 18, 19).
Si permanecemos bien unidos en la
oracion, cerrando filas como un
ejército en orden de batalla (Ct 6, 4),
una batalla de paz y de alegria,
conseguiremos del Cielo lo que a Dios
suplicamos.

Comentando el versiculo del
Evangelio, que acabo de transcribir,
Benedicto XVI sefiala que « el verbo
que usa el evangelista para decir
"se ponen de acuerdo” (...)
encierra la referencia a una
"sinfonia" de corazones. Esto es lo



que influye en el corazon de Dios.
El acuerdo en la oracion resulta
importante para que la acoja el
Padre celestial » [58] .
Mantengdmonos siempre muy
pegados al Papa y a sus intenciones,
pues de esta manera nos
acercaremos mas a Cristo y, con El,
por el Espiritu Santo, nuestra
plegaria arribara eficazmente a Dios
Padre.

FORMACION DOCTRINAL

33. Nuestro Padre enumeraba cinco
aspectos fundamentales de la
formacion: humana, doctrinal-
religiosa, espiritual, apostdlica y
profesional. El Afio de la fe nos
ofrece, de manera muy destacada,
una invitacion a reflexionar de
nuevo sobre nuestra formacion
doctrinal. Y esto, por la sencilla razon
de que toda esta formacion se dirige,
desde diversas perspectivas, a que
profundicemos personalmente en los



contenidos de la fe y en el sentido de
la fe misma; y de esta manera, por la
mediacion de ese renovado
intelléctus fidei , podamos anunciar y
proponer de manera adecuada, a
colegas y amigos, el misterio del
Amor de Dios en Jesucristo.

Formacion en la doctrina de la
Iglesia

34. Por eso, nuestro Fundador
sintetizo, con frase grafica, la
actividad fundamental de la Obra: «
dar doctrina» . De ahi el constante
esfuerzo gustoso para asegurar a los
fieles de la Prelatura el alimento de
la formacion, especialmente en su
aspecto doctrinal-religioso. Pienso en
el gozo de nuestro Padre, al
contemplar desde el Cielo como
ininterrumpidamente se organizan
esas clases, de acuerdo con los planes
y las necesidades de cada lugar. A
todos os recuerdo lo que nos repetia
insistentemente, para que se nos



grabara a fondo: «Poned mucho
empeiio en asimilar la doctrina
que se os da, de manera que no se
estanque; y sentid la necesidad y
el deber gustoso de llevar a otras
mentes la formacion que recibis,
para que cuaje en buenas obras,
llenas de rectitud, también en los
corazones de otros » [59] .

Para servir, servir , comentaba
muy frecuentemente san Josemaria,
utilizando los diversos significados
de este verbo servir : ser util a los
demas y tener capacidad real para
afrontar las diferentes
circunstancias. Resumia en esta frase
la importancia de prepararse bien,
en todos los terrenos, deseosos de
prestar una efectiva colaboracion a
los planes de Dios y a la Iglesia.
«Para poder servir a las almas,
tenemos, primero, que servir
nosotros; es decir, formarnos. Si
no, no seremos buenos
instrumentos, no servimos » [60] .



Aplicado a nuestro fin apostolico:
solo sirve el que tiene y cultiva una fe
viva e ilustrada, porque solo desde
esa fe puede servir al apostolado de
la Obra y a la formacion doctrinal de
los demas.

Convencido de esta perenne
necesidad, san Josemaria fijo las
pautas para la formacion doctrinal-
religiosa de los fieles de la Obra y las
desarrolld paulatinamente.
Repasemos en nuestro trato con el
Sefior lo que sin interrupcion nos
exponia. «Los fines que nos
proponemos corporativamente
son la santidad y el apostolado. Y
para lograr estos fines
necesitamos, por encima de todo,
una formacion. Para nuestra
santidad, doctrina; y para el
apostolado, doctrina. Y para la
doctrina, tiempo, en lugar
oportuno, con los medios
oportunos. No esperemos unas
iluminaciones extraordinarias de



Dios, que no tiene por qué
concedernos, cuando nos da unos
medios humanos concretos: el
estudio, el trabajo. Hay que
formarse, hay que estudiar » [61] .

El Paraclito, aposentado en las almas
en gracia, con el Padre y con el Hijo,
es verdaderamente —para quienes
escuchan su voz y se muestran
ddciles a sus inspiraciones— el que
hace «penetrar en el espiritu y en el
corazon de los hombres la ensefianza
de Jesus» [62] . Jesucristo mismo le
llamo Espiritu de verdad , y nos
aseguro: cuando venga Aquél, el
Espiritu de la verdad, os guiara hacia
toda la verdad, pues no hablara por si
mismo, sino que os dird todo lo que
oiga (...). El me glorificard porque
recibira de lo mio y os lo anunciara (
Jn 16, 13-14). Y el Santo Padre Juan
Pablo II, comentando estos textos
evangeélicos, ensefiaba: «Si Jesus ha
dicho de si mismo: "Yo soy la
Verdad" (Jn 14, 6), es esta verdad de



Cristo la que el Espiritu Santo hace
conocer y difunde (...). El Espiritu es
Luz del alma: Lumen cordium , como
le invocamos en la secuencia de
Pentecostés» [63] .

Los cristianos podemos sabernos
mas libres que nadie, si no
permitimos que nos arrastren las
tendencias caducas del momento. La
Iglesia alienta a sus hijos a que se
comporten como « ciudadanos
catolicos responsables y
consecuentes, de forma que el
cerebroy el corazon de cada uno
de nosotros no vayan dispares,
cada uno por su lado, sino
concordes y firmes, para hacer en
todo momento lo que se ve con
claridad que hay que hacer, sin
dejarse arrastrar —por falta de
personalidad y de lealtad a la
conciencia— por tendencias o
modas pasajeras : para que no
seamos ya nifios que fluctaan y se
dejan llevar de todo viento de



doctrina por la falsedad de los
hombres, que para engafar,
emplean astutamente los artificios
del error (Ef 4, 14) » [64] .

Profundizar en la doctrina de la fe

35. Si anhelamos conocer y amar a
Dios, si deseamos que los demas le
conozcan y le amen, resulta
imprescindible que la doctrina
catolica informe cada vez mas
nuestro entendimiento y mueva
nuestra voluntad. Ahora, ademas,
ante una cultura dominante que
tiende a apartarse de Dios, ese deber
se torna especialmente apremiante.

De ahi la importancia decisiva que
adquiere la urgencia de prepararnos
doctrinalmente, sin soluciones de
continuidad. No abandonéis nunca el
estudio y, mas concretamente, el
dedicado a la teologia, cada uno
segun sus posibilidades, para
adquirir ese intelléctus fidei de que 0s
hablaba. Debemos sentir, pujante y



g0z0sa, la intima tension de la «fides
queerens intelléctum» [65] : 1a de la
inteligencia informada por la fe, que
impulsa a conocer cada vez mas
profundamente lo que se cree. E1
estudio de la teologia, no rutinario ni
simplemente memoristico, sino vital,
ayuda en gran medida a que lleguen
a ser plenamente connaturales a la
inteligencia las verdades de nuestra
fe y a aprender a pensar en la fey
desde la fe. SOlo asi se esta en
condiciones de valorar las multiples
cuestiones, en ocasiones complejas,
que suscitan las ocupaciones
profesionales y el desarrollo de la
sociedad en su conjunto.
Precisamente porque sois libres,
hijas e hijos mios, porque cada uno
decide y actua con plena y total
autonomia, esforzaos con particular
atencion en la necesidad de formar
bien vuestra inteligencia y vuestra
conciencia, para contar con un
acervo de conocimientos, no s6lo de
las ciencias humanas, sino también



de la ciencia teologica, que os
permitan pensar, juzgar y obrar
como corresponde a un cristiano.

Hemos de enriquecernos
intelectualmente para afrontar con
solvencia aquellos temas de la
doctrina catolica que guardan
particular importancia en el dambito
de la propia profesion, o que gozan
de especial actualidad en el pais.
Seran diversos de un sitio a otro,
pero hay algunos que —en los
momentos actuales— tienen vigencia
en todas partes: los relacionados con
el matrimonio y la familia, la
educacion, la bioética, etc.

36. En esta linea, os he insistido en
que se siga impulsando la mejora y la
especializacion de profesores en los
diversos Sttudia Generalia de la
Prelatura; que se fomenten lineas de
investigacion de alto nivel en las
universidades a las que el Opus Dei
presta una asistencia espiritual; que



se promuevan grupos
interdisciplinares —por ejemplo, de
médicos, bidlogos, juristas, filosofos,
sociologos— que se dediquen con
sentido apostolico a esta tarea.

No pocos fieles de la Prelatura
podran realizar una labor analoga,
junto con otras personas, en los
centros académicos, publicos o
privados, en los que trabajan. Y
muchos mas, aunque no se dediquen
profesionalmente a estos campos
especificos, estan en condiciones de
aportar su granito de arena,
contribuyendo a crear una opinion
publica sana, respetuosa de la ley
natural e informada por el mensaje
cristiano, utilizando oportunamente
los medios de comunicacion social.
Me habéis oido comentar que una
sencilla carta o un e-mail a un
periodico, explicando con simpatia y
claridad —con don de lenguas — un
punto de la doctrina catdlica, en
ocasiones resulta mas eficaz que un



voluminoso tratado. Cuando la
opinion publica de un pais ofrece
una vision deformada de la Iglesia, e
incluso cuando se organizan abiertas
campafas denigratorias, no cabe de
parte de los catdlicos permanecer
pasivos: hemos de reaccionar —por
justicia con Dios y con la sociedad—
contra esos abusos, desenmascarar
los ataques mds o0 menos solapados y
exigir el respeto que merece la
Iglesia, prescindiendo de las faltas de
algunos de sus miembros.

Para eso, insisto, asimilemos la
urgencia imprescindible de avanzar
constantemente en nuestra
formacion teoldgica, de ahondar —
en la medida de las necesidades y de
las circunstancias individuales— en
las cuestiones presentes en la
opinion publica relacionadas con
aspectos fundamentales de la
Revelacion. Aprovechemos
seriamente las clases y conferencias
sobre filosofia, teologia, derecho



canonico, asistiendo a esos tiempos
de formacion con ilusidén, con
puntualidad y deseos de sacar mucho
fruto; porque, ademas, esas
actividades ofrecen la ocasion de
facilitar a otras personas la
catequesis doctrinal y espiritual a la
que aspiran.

37. Analizando las ensefianzas de los
Santos Padres, Benedicto XVI se
detiene en un punto de especial
relieve en los momentos actuales.
Afirma que el gran error de las
antiguas religiones paganas consistio
en no atenerse a los caminos
trazados en el fondo de las almas por
la Sabiduria divina. « Por eso, el
ocaso de la religion pagana
resultaba inevitable: era la
consecuencia logica del
alejamiento de la religion de la
verdad del ser, al reducirse a un
conjunto artificial de ceremonias,
convenciones y costumbres» [66] .
Y afiade el Papa que los antiguos



Padres y escritores cristianos, en
cambio, optaron «por la verdad del
ser contra el mito de la costumbre
» [67] . Tertuliano, como menciona el
Pontifice, escribi6 : « Dominus
noster Christus veritatem se, non
consuetudinem, cognominavit.
Cristo afirmo que Fl era la Verdad,
no la costumbre» [68] . Y el Sucesor
de Pedro nos sefiala que, «a este
respecto, conviene observar que el
término consuetido , que utiliza
Tertuliano para referirse a la
religion pagana, en los idiomas
modernos se puede traducir con
las expresiones "moda cultural”,
"moda del momento" » [69] .

No lo dudemos: a pesar de la
aparente victoria del relativismo en
algunos lugares, este modo de pensar
y de desorientar a tanta gente
acabara derrumbandose como un
castillo de naipes, por no estar
anclado en la verdad de Dios Creador
y Providente, que dirige las vias de la



historia. A la vez, la realidad que
vemos a nuestro alrededor ha de
animarnos a no abandonarnos y a no
abandonar a las personas que se
mueven en una situacion de
desencanto y de falta de contenido.

UNION CON CRISTO MEDIANTE LA
ORACION Y EL SACRIFICIO

38. Me consta que san Josemaria
repitié y medit6 con frecuencia las
palabras de san Ignacio de Antioquia,
cuando de camino a Roma, donde
padeceria martirio, consideraba que
era «trigo de Dios» y que habia de ser
molido por los dientes de las fieras «a
fin de ser presentado como limpio
pan de Cristo» [70] . También los
cristianos nos sabemos trigo de Dios ,
porque tenemos la gustosa
obligacion de facilitar alimento
espiritual a quienes, por un motivo u
otro, pasan a nuestro lado.

Convenzamonos hondamente de que
Dios desea que seamos pan de Cristo



para calmar el hambre de las almas.
Y para lograrlo, hay que dejarse
moler sin resistencias, como los
granos de las espigas; y decidirse a
aprovechar a fondo, no a medias, las
maneras de las que el Sefior se sirve
para pulirnos, para limar las aristas
de nuestro caracter, para arrancar de
nuestra conducta externa e interna
—por amor, aunque cueste— ese yo
que cada uno guarda en grado
superlativo. Esta labor de
purificacion —no nos falta la propia
personal experiencia— se requiere
para conseguir los frutos
sobrenaturales oportunos. Nos lo
explico de modo grafico el Maestro:
si el grano de trigo no muere al caer
en tierra, queda infecundo; pero si
muere, produce mucho fruto (Jn 12,
24).

Union con Cristo en la Cruz

39. Jesucristo quiere que todos los
hombres se salven y lleguen al



conocimiento de la verdad (1 Tm 2, 4).
Y esta santa ambiciéon debe informar
nuestro comportamiento: hemos de
dar una decidida carga apostolica a
cuanto hacemos, en las situaciones y
en los momentos mas diversos. Asi,
cada fiel en la Obra, incluso quien no
esté en condiciones de realizar un
apostolado inmediato —por
encontrarse enfermo, por hallarse en
un sitio nuevo o desconocer la
lengua, etc.—, desarrollara una labor
apostolica directisima muy fecunda.
Lo lograremos todos, si nos
esmeramos en el trato con Dios a
través de las Normas de piedad;
empefandonos en la realizacion de
un trabajo bien terminado,
presentandolo a Dios cada dia en la
Santa Misa. El Sefior espera que le
ofrezcamos ese aprovechar y buscar
las pequefias mortificaciones o
exigencias con un ritmo constante,
«como el latir del corazon » [71] .



La union con Cristo en la Cruz es de
importancia capital para llevar a
cabo este programa apostolico. No
hay posibilidad de seguir a Jesus sin
negarnos a nosotros mismos, sin
cultivar el espiritu de mortificacion,
sin practicar obras concretas de
penitencia. El Santo Padre sefiala que
« todo cristiano esta llamado a
comprender, vivir y testimoniar
con su existencia la gloria del
Crucificado. La cruz —la entrega
de si mismo del Hijo de Dios— es,
en definitiva, el "signo" por
excelencia que se nos ha dado para
comprender la verdad del hombre
y la verdad de Dios: todos hemos
sido creados y redimidos por un
Dios que por amor inmolo a su Hijo
unico. Por eso, como escribi en la
enciclica Deus caritas est, en la
cruz "se realiza ese ponerse Dios
contra si mismo, al entregarse
para dar nueva vida al hombre y
salvarlo: esto es amor en su forma
mas radical" (n. 12)» [72] .



Meterse en las Llagas de Cristo

40. Hemos oido no pocas veces una
comparacion a la que recurria san
Josemaria. Comentaba que los
cristianos que ansian caminar cerca
del Maestro hemos de ser, «en las
manos llagadas de Cristo, la
semilla que el Sembrador divino
lanza en el surco. Y como el
sembrador mete el puiio en la
talega, lo saca cuajado de granos
dorados, y los tira a voleo, asi nos
hemos de dar vosotros y yo, sin
esperar nada en la tierra, ni
inventarnos penas que no existen.
Pero es preciso, como afirma el
Evangelio, que el grano se entierre
y muera en apariencia, para ser
fecundo (cfr.n 12, 24). Solo asi
seremos una buena semilla, en la
siembra que el Serior quiera hacer
para abrir caminos divinos en la
tierra » [73] .



Alaluz de estas consideraciones,
examinemos si nos esforzamos
seriamente por ser almas piadosasy
penitentes, firmemente persuadidos
de que «la accion nada vale sin la
oracion: la oracion se avalora con
el sacrificio » [74] . Roguemos al
Sefior que nos conceda hambres
diarias de mayor entrega, deseos
eficaces de gastarnos gustosamente
por el bien de las almas. Y esto solo
se alcanza si tratamos de actualizar
cada dia, en la Santa Misa, el afan de
ser hostia viva en union con Cristo.

Nadie niega la grandeza y la
importancia de lo que se nos
propone: ser hostia con Cristo.
Fomentemos estos anhelos santos en
nuestros ratos de trato personal mas
detenido con El. Invoquemos a Jesus,
a través de su Madre Santisima —
Maestra de fe—, que nos conceda la
gracia de renovar cotidianamente el
afan apostolico, y plasmemos estos
propositos en obras concretas, de



acuerdo también con los consejos
que nos sugieran en la direccion
espiritual.

Entonces, si: Jesucristo nos tomara en
su mano llagada y después de
empaparnos —como insistia san
Josemaria— en su Sangre preciosa,
sin abandonar el sitio donde a cada
uno y a cada una nos ha puesto, nos
lanzara lejos, muy lejos: tornara
fecunda nuestra entrega en lugares
cercanos y remotos; se servira de
nuestro trabajo y de nuestro
descanso, de nuestras alegrias y de
nuestros dolores, de nuestras
palabras y de nuestros silencios, para
arrojar su semilla divina en miriadas
de corazones. Seremos
verdaderamente «pan para el altar
y pan para la mesa: divinosy
humanos » [75] . Y Jesus realizara
nuevos milagros portentosos, como
antes los opero en las almas y en los
cuerpos de los que le buscaban,
cuando la multitud trataba de tocarle



porque salia de El una fuerza que
sanaba a todos ( Lc 6, 19).

Recurrir al Espiritu Santo

41. De igual manera que Jesucristo
predico la buena nueva a impulsos
del Espiritu Santo (cfr. Lc 4, 14), asi
los cristianos hemos de acudir llenos
de confianza al Paraclito, como
recomendaba el beato Juan Pablo II
cuando se acercaba el Jubileo del afio
2000. «Entre los objetivos prioritarios
(...) —escribio en una Carta
apostolica— se incluye, por tanto, el
redescubrimiento de la presencia y de
la accion del Espiritu , que actda en la
Iglesia tanto sacramentalmente,
sobre todo por la Confirmacion,
como a través de los diversos
carismas, tareas y ministerios que El
ha suscitado para su bien» [76] .

Nada mas logico, por tanto, que en el
apostolado personal y en cualquier
labor apostodlica contemos ante todo
con la consoladora realidad de que el



Espiritu Santo actua sin cesar, en
orden a la santificacién de las almas,
aunque ordinariamente lleve a cabo
su accion en el silencio. Fl es,
«también para nuestra época, el
agente principal de la nueva
evangelizacion (...), Aquel que
construye el Reino de Dios en el
curso de la historia y prepara su
plena manifestacion en Jesucristo,
animando a los hombres en su
corazon y haciendo germinar dentro
del vivir humano las semillas de la
salvacion definitiva que se dara al
final de los tiempos» [77] . No lo
dudemos: si recurrimos con fe al
Consolador, El pondra en nuestras
bocas la palabra acertada, la
sugerencia oportuna, la correccion
amable y humilde ante conductas
equivocadas, que ayudaran a que
esas personas reaccionen.

Cultivemos seriamente, por tanto, el
trato con el Espiritu Santo; porque,
como también ensefiaba san



Josemaria, hablando de la actuaciéon
del Sefior en los hijos fieles, «no sdlo
pasa Dios, sino que permanece en
nosotros. Por decirlo de alguna
manera, esta en el centro de
nuestra alma en gracia, dando
sentido sobrenatural a nuestras
acciones, mientras no nos
opongamosy lo echemos de alli
por el pecado. Dios esta escondido
en vosotros y en mi, en cada uno »
[78] .

El arma de la oracion

42. Releamos unas palabras del beato
Juan Pablo II, el dia de la
canonizacion del Fundador del Opus
Dei. «Para llevar a cabo una mision
tan comprometedora hace falta un
incesante crecimiento interior
alimentado por la oracion. San
Josemaria fue un maestro en la
practica de la oracion, que
consideraba un "arma"
extraordinaria para redimir el



mundo. Aconsejaba siempre:
"Primero, oracion; después,
expiacion; en tercer lugar, muy 'en
tercer lugar', accion" ( Camino, n.
82). No es una paradoja —proseguia
el Papa—, sino una verdad perenne:
la fecundidad del apostolado esta
sobre todo en la oracidon y en una
vida sacramental intensa y
constante. Este es, en el fondo, el
secreto de la santidad y del
verdadero éxito de los santos» [79] .

Se trata de una actitud espiritual que
este santo sacerdote —nuestro Padre
— puso en practica desde que el
Sefior paso por su alma, y se refleja
de modo didfano en los primeros
afios del Opus Dei, cuando todo
estaba por hacer. En 1930 —el Opus
Dei era entonces como una criatura
recién nacida—, san Josemaria
escribia a Isidoro Zorzano, el unico
fiel de la Obra en aquellos
momentos, unas palabras que
conservan validez perenne. «Si



hemos de ser lo que el Sefior y
nosotros deseamos —anotaba—,
hemos de fundamentarnos bien,
antes que nada en la oracion y en
la expiacion (sacrificio). Orar:
nunca, repito, dejes la meditacion
al levantarte; y ofrece cada dia,
como expiacion, todas las
molestias y sacrificios de la
jornada » [80] .

Sigamos esta pauta de conducta,
imprescindible para aumentar
nuestra vida de fe y dar
cumplimiento a la mision
sobrenatural que el Maestro confia a
los cristianos. Por eso, en primer
término hemos de crecer
cotidianamente en el trato personal
con Jesucristo. Tanto en medio de la
labor profesional mas exigente, como
en la quietud de un oratorio o de una
iglesia, o0 en el trafico de las calles,
también en los ratos de
esparcimiento o descanso, y
naturalmente en las ocupaciones



familiares, en la enfermedad y en las
contrariedades, jen todo momento!,
hemos de hablar a Dios con el alma,
con el corazon, con los sentidos, con
los labios, empefiandonos en
convertir todo lo que hacemos en
plegaria grata a Dios, muchas veces
sin palabras. Pero, insisto, la oracion
es fruto de la vida de fe. Se necesita
una fe grande para pedir de verdad,
con convencimiento, como hizo san
Josemaria: « Jesus, dime algo; dime
algo, Jesus» .

No olvidemos que la persona que
reza de verdad avanza en la virtud
de la humildad; posee la alegria de la
filiacion divina; siente la urgencia del
apostolado diario; actua siempre con
amabilidad y cordialidad; sabe
servir; busca desaparecer y es docil
en la direccion espiritual.

La sal de la mortificacion

43. Inseparablemente del trato con el
Sefor, necesitamos de la



mortificacion, que se eleva a Dios
como « la oracion de los sentidos» .
Hay gentes a quienes asusta la
palabra "expiacion”, imaginando
quién sabe qué penas insoportables.
Nada mads contrario a la realidad.
Ordinariamente Dios nos reclama un
espiritu de penitencia que se
manifiesta en el cumplimiento bien
acabado de los propios deberes de
estado y circunstancias de cada uno;
llevado a cabo perseverantemente
con alegria —aunque cueste—, sin
soluciones de continuidad, con
fidelidad heroica en lo pequefio.

San Josemaria, que tan generoso fue
en las grandes penitencias a las que
le invitaba el Sefior —pues formaban
parte de su mision fundacional—,
concedia también extraordinaria
importancia a la expiacion menuda
pero rebosante de amor. Asi lo
expone en unos breves apuntes de
1930, sobre el modo de hacer el
examen de conciencia. « Expiacion :



¢Como recibi, en este dia, las
contradicciones venidas de la
mano de Dios?, ;las que me
proporcionaron, con su caracter,
mis compaiieros?, clas de mi
misma miseria? ;Supe ofrecer al
Seiior, como expiacion, el mismo
dolor, que siento, de haberlo
ofendido jtantas veces!?, ¢cle ofreci
la vergiienza de mis interiores
sonrojos y humillaciones, al
considerar lo poco que adelanto
en el camino de las virtudes? »
[81].

El mundo tiene hoy especial
necesidad —y la tendra siempre—de
almas que amen el sacrificio
voluntariamente abrazado por amor
a Dios. En cualquier momento, se
alza también como arma capaz de
vencer en la pelea contra el
hedonismo, que tantas victimas
causa entre los cristianos y entre los
no cristianos: contra el excesivo
regalo del cuerpo y de los sentidos.



Consideremos que —para pisotear el
apegamiento desordenado al propio
yo— el remedio se concreta en el
ofrecimiento rendido, verdadero
holocausto, de nuestros sentidos
internos y externos, de nuestras
potencias, de nuestra alma y de
nuestro cuerpo, cumplido en
estrecha union con Jesucristo.

Hemos de «ofrecer nuestra vida,
nuestra dedicacion sin reservasy
sin regateos, como expiacion por
nuestros pecados; por los pecados
de todos los hombres, hermanos
nuestros; por los pecados
cometidos en todos los tiempos, y
por los que se cometeran hasta el
fin de los siglos: ante todo, por los
catolicos, por los elegidos de Dios
que no saben corresponder, que
hacen traicion al amor de
predileccion que el Serior les ha
tenido » [82] ; afiadiendo una faceta
que nuestro Padre cuidd siempre:
ganar esa pelea con esperanzado



optimismo, con la seguridad de que
el Sefior nos hara vencedores, por la
fe, la confianza en El, y por la caridad
con Dios y con las almas.

44. Esas palabras de san Josemaria
nos ayudan a afrontar con
generosidad las mortificaciones
habituales. Todos necesitamos
purificarnos sin vacilaciones: solo asi
estaremos en condiciones de sanear,
con el gozo propio de los hijos de
Dios, el ambiente en el que nos
movemos. «Expiar, y, por encima
de la expiacion, el Amor. —Un
amor que sea cauterio, que abrase
la rofia de nuestra alma, y fuego,
que encienda con llamas divinas
la miseria de nuestro corazon »
[83] . Os sugiero también que si, en
algun momento, nos sentimos
cobardes, contemplemos a Jesus en
las horas de su Pasion por amor
nuestro. «Después... ;serds capaz
de tener miedo a la expiacion? »
[84] .



A través de estas coordenadas de la
conducta cristiana, fomentemos en
los demas la urgencia de una accion
apostolica concreta y constante con
los jovenes y los mayores, con los
sanos y los enfermos, o con aquellos
a los que nos acercamos
ordinariamente por motivos de
trabajo profesional o por las
relaciones de amistad, parentesco,
aficiones, etc., que componen el
entramado de nuestra participacion
en el ambiente en el que
habitualmente nos movemos.
Pidamos a la Santisima Virgen que
nos aumente el afan apostolico en los
proximos meses, para ser
propagadores del jubilo de la fe en
Dios, y que actuemos siempre asi;
roguémosle ademas que envie
abundantes gracias de su Hijo, para
que muchos hombres y mujeres
abran sus corazones a la gracia de
Dios sin hermetismos, y se decidan a
caminar con Cristo por la senda que
conduce a la felicidad plena, que El



mismo ha preparado para cada uno,
desde toda la eternidad.

LA TAREA APOSTOLICA

45. La "mision", la tarea apostdlica,
que el Sefior nos ha confiado solo es
posible desde esa "vida de fe" que
hemos ido describiendo: ha de ser
como la "epifania” de la fe. Es la fe —
doctrina y vida— lo que da solidez y
eficacia a la existencia cristiana y la
hace sumamente atractiva, como lo
prueba la realidad de que muchas
personas que no tienen fe, desean —
quiza sin llevar a la practica esos
deseos— alcanzar la dicha y la
seguridad, la paz, que ven en los que
creen en Dios.

Ocupémonos del apostolado, desde la
virtud de la fe, os acabo de sefialar.
No debe menguar, por tanto, nuestro
diario fiarnos del Sefior. Hay que
reparar mucho por las ofensas a Dios
y por el dafio que se causa a las
almas. Hijas e hijos mios, nos



percataremos de la urgencia y
continuidad de ese desagravio,
precisamente por el apostolado
personal que realicemos: esa
reparacion es como el papel de
tornasol que indica, sin ninguna
duda, la hondura de los sentimientos
de nuestra alma cristiana, la
autenticidad de nuestro dolor ante la
situacion de la sociedad. Procedamos
asi sabiéndonos, como nos decia
nuestro Padre, capaces de cometer
los errores y los horrores de la
criatura mas pecadora, si nos
soltamos de la mano de Dios.
Rechacemos toda posibilidad de
permanecer inactivos. Cada uno
personalmente, cada una, en union
de miras apostolicas, encomendemos
al Sefior a las personas que
comparten de un modo u otro los
mismos ideales; acudamos sin miedo
a esta siembra de paz, utilizando
todos los resortes licitos para que
lleguen los toques de las campanas



del gaudium cum pace hasta el ultimo
rincon de la tierra.

Cada uno en su puesto

46. Al fortalecer, con fe recia 'y
perseverante, los fundamentos de
nuestro didlogo con la Trinidad,
seran eficaces las acciones
apostolicas concretas: cuidemos
todas las oportunidades de servir a
las almas que se nos presenten, y
caminemos con el gran aliciente de
crear otras nuevas. Busquemos
acabar nuestros trabajos —los que
sean— con total rectitud de
intencion, vigilando sobre nosotros
mismos, para que no se infiltre en
esas tareas nada de vanagloria. La
rectitud de intencion no ha de
desvanecerse o de estar ausente en
nuestro quehacer diario. De este
modo, cualquier actividad, bien
terminada y ofrecida al Cielo, se
convertird en identificacion con
Jesucristo, y contribuira



poderosamente a la propia unidad de
vida.

En el corazon de la nueva
evangelizacion de la sociedad, cada
persona tiene asignado por la
Providencia un puesto preciso. Pero
no hemos de comportarnos
pasivamente ni conformarnos con el
esfuerzo por ser fieles nosotros:
salgamos al encuentro de las almas, a
servirlas, alli donde estan —en los
mil nudos de la organizacion social,
en la universidad y en los colegios,
en los ambientes laborales y de
descanso, en las familias—, para
ofrecerles la formacion cristiana que
necesiten. Sintamos el apremio santo
de contribuir a la labor de la Iglesia
en el mundo, imitando a los primeros
cristianos. A veces apareceran ante
nuestros ojos, con evidente crudeza,
los obstaculos; y entonces llega la
hora de aplicarnos los parrafos de
una carta de san Josemaria, dirigidos
a todos sin excepcion:



«Es logico, hijos mios, que —
algunas veces— (...) sintais
vuestra pequeriez y penséis:
cconmigo, toda esta labor?,
cconmigo, que soy tan poca cosa?,
cconmigo, tan lleno de miserias 'y
errores? »Yo os digo que abrais, en
esos momentos, el Evangelio de
San Juan y meditéis despacio
aquel pasaje en el que se narra la
curacion del ciego de nacimiento.
Ved como Jesiis hace barro, con
polvo de la tierra y saliva, y aplica
ese lodo a los ojos del ciego para
darle la luz (cfr.Jn 9, 6). El Serior
usa como colirio un poco de lodo
(...). Con el conocimiento propio de
nuestra flaqueza, de nuestro
ningun valer, pero con la gracia
del Seiior y la buena voluntad,
somos medicina, para dar luz;
somos —experimentando nuestra
poquedad humana— fortaleza
divina, para los otros » [85] .



Algunas y algunos estaréis en
condiciones de colaborar de modo
mas inmediato a la instauracion de
esa nueva cultura, esa nueva
legislacion, esa nueva moda —a las
que me he referido ya varias veces—,
que, informadas por el espiritu
evangélico, se han de promover sin
desmayos. Pero a todos, insisto, se
nos asigna un puesto concreto en
esta « guerra de amory de paz» .
Cada una, cada uno, en la vanguardia
0 en la retaguardia, estamos en
condiciones de llevar a cabo un
apostolado directisimo que, en
comunion con toda la Iglesia, incidira
eficazmente en la consecucion de
esos objetivos.

Como el fermento en la masa

47. Cuando, en alguna ocasion,
percibais con especial fuerza el peso
del ambiente adverso —en el lugar
de trabajo, en los propios parientes,
en el circulo de amigos y conocidos



—, pensad con honda
responsabilidad que el Sefior llama a
los cristianos a ser fermento en
medio de la masa. El Reino de los
Cielos es como la levadura que tomo
una mujer y la mezclo con tres
medidas de harina, hasta que
fermento todo ( Mt 13, 33). Y explica
san Juan Criséstomo: «Como la
levadura transfunde su propia virtud
en una gran masa, asi vosotros
habéis de transformar el mundo
entero» [86] .

Asi ha actuado y actua Dios en la
historia del mundo. En sus manos
esta la posibilidad de que todos
caigan rendidos a sus pies, porque
ninguna criatura puede resistirse a
su poder; pero entonces no
respetaria la libertad que El mismo
nos ha concedido. Dios no quiere
vencer por la fuerza, sino convencer
por el amor, contando con la
colaboracion libre y entusiasta de
otras criaturas, sin pasar por alto que



al Maestro le interesan las
multitudes, las personas, los
desorientados como ovejas sin
duefio. No quiere imponer
despdticamente su Verdad, pero
tampoco se queda indiferente ante la
ignorancia de las personas o las
desviaciones morales; y por eso, de la
boca del buen padre de familia que
invita al banquete, brota la
indicacion: sal a los caminos y a los
cercados, y obliga a entrar, para que
se llene mi casa ( Lc 14, 23): compélle
intrare!

«Aunque permaneciendo en el
mismo sitio hubiese podido Cristo
atraer a las gentes a si, para que
oyesen su predicacion, no lo hizo de
este modo; dandonos ejemplo, para
que recorramos también nosotros los
caminos, buscando a los que se
pierden como el pastor busca la
oveja descarriada, como el médico
acude al enfermo» [87] .



Por este camino de trabajo constante
se han producido innumerables
conversiones en el abrirse paso la
Iglesia por el mundo. Raramente han
surgido como fruto de la accion de
una personalidad excepcional, o
como resultado de una estrategia
pensada hasta en los minimos
detalles. Han brotado como efecto
del buen ejemplo de hombres y de
mujeres, de familias enteras, que con
ayuda de la gracia han practicado su
fe con naturalidad y han sabido con
continuidad dar razon de la
esperanza que habitaba en ellos (cfr.
1 Pe 3, 15).

iQué grande se alza la
responsabilidad de los cristianos, de
cada uno! De nuestro
comportamiento, del afan de almas,
dependen tantas tareas grandes,
sumamente eficaces y atractivas. «Si
los demas se tornan insipidos,
vosotros les podéis devolver su
sabor; pero si eso os pasara a



vosotros, con vuestra pérdida
arrastrariais también a los demas.
Por eso mayor fervor y celo
necesitais, cuantos mayores encargos
0s ocupan» [88] .

iMar adentro!

48. Desde los comienzos del Opus
Deij, el apostolado de los fieles de la
Prelatura, de los Cooperadores y
amigos, ha surgido en el seno de la
Iglesia como un instrumento en
manos del Sefior, para prestar
grandes servicios en el mundo
entero, a pesar de nuestra personal
poquedad. Gratias tibi, Deus! , hemos
de exclamar constantemente. Y, a la
vez, debemos hacer mas. Duc in
altum! (Lc 5, 4), mar adentro,
vayamos mas lejos sin miedos ni
vacilaciones, apoyados siempre en el
fundamento firme del mandato del
Maestro, llenos de fe segura en El.
iQué panoramas apostolicos nos abre
el Afio de la fe ! A cada uno



corresponde el afan de
aprovecharlos, y esa labor de almas
cabe llevarla a cabo en cualquier
situacion en la que nos encontremos:
cuidando, ante todo, la peticion a
Dios por personas e intenciones
concretas.

Detengamonos en los campos
prioritarios de la nueva
evangelizacion que he mencionado
mas arriba; y, de cara al Afio de la fe,
revisemos cOmo actuamos
individualmente para transmitir mas
sabor cristiano a la propia familia, al
ambiente profesional en el que nos
movemos, al circulo cultural, social o
recreativo que frecuentamos.
Detengamonos con valentia en este
examen, y saquemos consecuencias
para la situacion personal, sin ceder
a inquietudes vanas, pero —cuando
sea necesario— con dolor de amor.
Entonces la suma serd —en ocasiones
— el convencimiento de que nos
hemos quedado cortos; que



podiamos haber rezado con mayor
intensidad, confianza y
perseverancia; o que quiza nos ha
faltado mas generosidad en el
ofrecimiento de sacrificios, o que
hemos de actuar con una mayor
exigencia en las conversaciones
apostolicas en servicio a los demas; o
que estamos descuidando la
formacion doctrinal. En otras
ocasiones, daremos gracias porque el
Sefior ha querido servirse de
nosotros para su cosecha de almas.

Admitir esta realidad, lejos de
impulsar al desanimo, ha de
convertirse en nuevo acicate para
pedir al Cielo una fe mas viva y
recomenzar. Nunc ceepi! , repetia san
Josemaria con palabras del Salmo:
ahora comienzo; esta mudanza es
efecto de la diestra del Altisimo (cfr.
Sal 76, 11, Vg). Asi hemos de
reaccionar nosotros, cuando tocamos
que los resultados son mas cortos
que los deseos, e incluso cuando salte



con evidencia la realidad de nuestra
personal pequeriez o la aparente
ineficacia de nuestros afanes.
Entonces, con mas urgencia, la
solucion consiste en comenzar de
nuevo: etintes docéte! ( Mt 28, 19),
fiados en la palabra del Sefior, como
en la expansion a la que envié
Jesucristo a los discipulos.

49, Esta era la invitacién que el beato
Juan Pablo II dirigi6 a los catdlicos al
terminar el afio 2000. «Al comienzo
del nuevo milenio, mientras (...) se
abre para la Iglesia una nueva etapa
de su camino, resuenan en nuestro
corazon las palabras con las que un
dia Jesus, después de haber hablado
a la muchedumbre desde la barca de
Simon, invité al Apdstol a "remar
mar adentro” para pescar: " Duc in
altum" (Lc 5, 4). Pedro y los
primeros compafieros confiaron en
la palabra de Cristo y echaron las
redes. "Y habiéndolo hecho,



recogieron una cantidad enorme de
peces" (Lc 5, 6)» [89] .

Esta escena, que nuestro Padre
considero y predicé con frecuencia a
lo largo de su vida. la contemplamos
de modo muy inmediato en la lectura
evangélica de la Misa en la fiesta de
san Josemaria. Os invito a meditar
una vez mas con detenimiento cada
versiculo, porque también ahora,
como en tiempos de Jesus, la
muchedumbre padece hambres de
escuchar la palabra de Dios.

El Sefior ha subido a la barca de
Pedro para que su palabra llegue a la
multitud; y pide luego la
colaboracion material de Simon y de
los otros discipulos, entonces para
remar mar adentro, y en tantas
ocasiones para que su mensaje se
extienda mas y mads. Se concreta, de
una parte, ese primer modo de
participar en la mision
evangelizadora: facilitar a la Iglesia



—como Pedro su pobre barca— los
medios materiales oportunos para
trabajar con mayor eficacia en bien
de las almas. Pero no basta este
emperfio. El Sefior nos reclama
ademas que contribuyamos
personalmente en el apostolado,
cada uno segun la propia situacion
personal, sacando partido de sus
posibilidades con entera
generosidad. Existe una gran
urgencia de mujeres y de hombres
seriamente empefiados en la
fascinante labor de llevar las almas a
los pies de Cristo, como los primeros
discipulos.

La pesca milagrosa se nos muestra
como signo de la eficacia apostolica a
raiz de la obediencia a la palabra del
Maestro. Después de haber
adoctrinado a la masa de gente, Jesus
se dirige a Pedro y a los demas,
diciéndoles: guia mar adentro, y
echad vuestras redes para la pesca (
Lc 5, 4). Simon se ajusta a la orden



del Sefior, a pesar de su reciente
experiencia negativa de conseguir
resultados, y entonces —por esa
docilidad— se opera el milagro:
recogieron gran cantidad de peces ( Lc
5, 6).

« Duc in altum! Esta palabra resuena
también hoy para nosotros y nos
invita a recordar con gratitud el
pasado, a vivir con pasion el presente
y a abrirnos con confianza al futuro:
"Jesucristo es el mismo, ayer, hoy y
siempre" ( Hb 13, 8)» [90] .

Traigo ademas a vuestra mente, por
su actualidad, lo que predicaba
Benedicto XVI el dia del inicio
solemne de su servicio pastoral en la
sede de Pedro:

« También hoy se dice a la Iglesia'y
a los sucesores de los Apostoles
que se adentren en el mar de la
historia y echen las redes, para
conquistar a los hombres para el
Evangelio, para Dios, para Cristo,



para la vida verdadera (...). Los
hombres vivimos alienados, en las
aguas saladas del sufrimiento y de
la muerte; en un mar de oscuridad,
sin luz. La red del Evangelio nos
rescata de las aguas de la muerte y
nos lleva al resplandor de la luz de
Dios, en la vida verdadera. Asi es,
efectivamente: en la mision de
pescador de hombres, siguiendo a
Cristo, hace falta sacar a los
hombres del mar salado por todas
las alienaciones y llevarlo a la
tierra de la vida, a la luz de Dios.
Asi es, en verdad: nosotros
existimos para ensefiar Dios a los
hombres. Y inicamente donde se
ve a Dios, comienza realmente la
vida. S6lo cuando encontramos en
Cristo al Dios vivo, conocemos lo
que es la vida» [91] .

Poner todos los medios

50. La condicion indispensable y
primaria para recoger frutos



apostolicos es —insisto— cultivar la
vida de fe, que se traduce en recurrir
a los medios sobrenaturales. Si
frecuentamos la amistad con Jesus en
la oracion personal, si acudimos a los
sacramentos de la Confesion y de la
Eucaristia, si tratamos a la Virgen, a
los Angeles y a los santos, nuestros
intercesores delante de Dios,
contribuiremos como colaboradores
eficaces en esa pesca divina, en la
que el Sefior Jesus quiere meternos.
Para esto, siguiendo el ejemplo del
Maestro, debemos amar
sinceramente a los amigos, a los
compaiieros, a todas las almas,
dando cauce al manddtum novum , al
mandamiento nuevo por el que el
Salvador anuncia que conoceran las
gentes que somos sus discipulos (cfr.
Jn 13, 34-35).

Por otra parte, el Sefior desea que
también pongamos a su servicio los
medios materiales a nuestro alcance.
Lo podemos deducir de la ensefianza



de la primera lectura de la Misa de
san Josemaria. Después de haber
creado el mundo con su
omnipotencia, y con particular amor
al primer hombre y a la primera
mujer, el Sefior Dios planto un jardin
en Edén, al oriente, y puso alli al
hombre que habia formado (...), para
que lo trabajaray lo guardara ( Gn 2,
8-15).

Este pasaje de la Sagrada Escritura
habia quedado muy arraigado en la
mente del Fundador del Opus Dei.
Desde el momento en el que el Sefior
le hizo ver su Voluntad, entendio que
en estas palabras del libro del
Génesis se hallaba una de las claves
para cumplir la obligacion de
santificar el trabajo y de santificarse
mediante el trabajo. Decisivo se nos
muestra el ejemplo de Jesus, que
durante treinta afios se ocupo de una
tarea profesional en el taller de
Nazaret, evidenciando el deber de
utilizar también los medios humanos



para la instauracion del Reino de
Dios.

En cualquier actividad apostolica se
requiere que confiemos, sobre todo,
en la ayuda de Dios y, a la vez, que
utilicemos para esa finalidad medios
materiales. Las iniciativas del Opus
Dei, por ejemplo, necesitan de las
oraciones y de la ayuda de muchas
personas. Y asi, con la gracia de Dios
y la aportacion generosa de esa
piedad, de sacrificio, de limosna, de
tantas personas de condicion social
muy distinta, se saca adelante, al
servicio de la Iglesia en todo el
mundo, una labor evangelizadora
cada vez mas amplia.

San Josemaria nos sugeria que nos
preguntasemos todos los dias: ;qué
he hecho hoy para acercar algunos
conocidos a Nuestro Sefior? En
diferentes ocasiones, esa urgencia la
actualizaremos con una
conversacion orientadora; con una



invitacion a acercarse al sacramento
de la Penitencia; con un consejo que
ayuda a comprender mejor algun
aspecto de la vida cristiana. San
Ambrosio, comentando la
recuperacion del habla por parte de
Zacarias, padre de Juan Bautista (cfr.
Lc 1, 64), escribe: «Con razdén se solto
en seguida su lengua, porque la fe
desatd lo que habia atado la
incredulidad» [92] . La fe, si es viva,
nos desata la lengua para dar
testimonio de Cristo con el
apostolado de amistad y confidencia.
Y siempre es preciso el ofrecimiento
generoso de la oracion y de la
penitencia personales, del trabajo
bien terminado; aqui se nos
presentan los instrumentos mas
importantes que hemos de emplear,
para alcanzar los objetivos
apostolicos.

A MODO DE CONCLUSION



51. Antes de concluir, os sugiero tres
metas para potenciar en los
proximos meses vuestra "vida de fe":
piedad eucaristica, trato con el
Espiritu Santo, devocion a la
Santisima Virgen. Cada uno, cada
una, con la ayuda de la direccion
espiritual, podra adaptarlas a sus
circunstancias personales.

Piedad eucaristica

52. Benedicto XVI, en la Carta
apostolica Porta fidei , expone su
deseo de que el Afio de la fe « suscite
en todo creyente la aspiracion a
confesar la fe con plenitud y
renovada conviccion, con
confianza y esperanza». Y
puntualiza: «Sera también una
ocasion propicia para intensificar
la celebracion de la fe en la
liturgia, y de modo particular en la
Eucaristia, que es "la cumbre a la
que tiende la accion de la Iglesia y
también la fuente de donde mana



toda su fuerza" ( Sacrosanctum
Concilium, 10). Al mismo tiempo,
esperamos que el testimonio de
vida de los creyentes sea cada vez
mas creible. Redescubrir los
contenidos de la fe profesada,
celebrada, vivida y rezada, y
reflexionar sobre el mismo acto
con el que se cree, es un
compromiso que todo creyente
debe de hacer propio, sobre todo
en este Ario » [93] .

Durante el 2012 se han cumplido o se
cumpliran algunos aniversarios
particularmente significativos de la
historia del Opus Dei. Pienso en el
centenario de la primera Comunién
de san Josemaria, el 23 de abril; en el
vigésimo aniversario de su
beatificacion (17 de mayo) y el
décimo de su canonizacion (6 de
octubre); en el trigésimo de la
ereccion pontificia de la Prelatura
(28 de noviembre)... Estos y otros
momentos de nuestra historia, en el



marco de la preparacion y del
desarrollo del Afio de la fe , han de
convertirse en ocasiones bien
aprovechadas para renovar nuestra
gratitud y nuestra alabanza a la
Trinidad Beatisima. ;Y qué mejor
modo de lograrlo sino por medio del
Sacrificio de Cristo,
sacramentalmente presente en la
Santa Misa?

Alo largo del Ario de la fe , por tanto,
hemos de dar un nuevo impulso a las
manifestaciones de piedad recia,
firme, en la Sagrada Eucaristia,
misterio «que anuda en si todos los
misterios del Cristianismo » [94] .
Tratemos de afinar mas a fondo, con
conciencia personal, en los dones
que se nos han entregado con
nuestra participacion en el unico
sacerdocio de Cristo: todos hemos
recibido en el Bautismo el sacerdocio
comun de los fieles y otros, ademas,
al ser ordenados sacerdotes, el
sacerdocio ministerial. Os invito a



dar mas relieve al ejercicio del alma
sacerdotal cuando asistis a la Santa
Misa o la celebrais; presentad cada
dia sobre el altar vuestro trabajo,
vuestras ilusiones, vuestras
dificultades, vuestras penasy
vuestras alegrias. Jesucristo las unira
a su Sacrificio y ofrecera todo al
Padre, convirtiendo en una oblacion
grata a Dios los momentos y
circunstancias de nuestro caminar
terreno, de modo que sea un
verdadero sacrificio de alabanza, de
accion de gracias, de reparacion por
los pecados. Se hara realidad la
aspiracion que san Josemaria
alentaba en lo mas profundo de su
corazon: que toda nuestra existencia,
las veinticuatro horas de la jornada,
se conviertan en una misa, por su
estrecha union con el Sacrificio del
Altar.

53. Os invito a que en estos meses se
multipliquen vuestros actos de fe en
la Presencia real de Jesucristo en la



Eucaristia. jCon qué amor y con qué
hondura se referia nuestro Padre al
Santisimo Sacramento! Cada vez que,
en el curso de sus viajes de
catequesis, hablaba de este tesoro de
la Iglesia, aprovechaba para hacer un
profundo acto de fe. «El Sefior no
esta solamente en el altar. Cuando
el sacerdote guarda las especies
sacramentales del Pan en el
Sagrario, alli queda Jesucristo, el
Hijo de Santa Maria siempre
Virgen, el que nacio de sus
entrarias; el que trabajo en
Nazaret calladamente, después de
nacer en Belén; el que predico, el
que padecio la Pasiony la Muerte
en la Cruz, el que resucito y subio
a los Cielos » [95] .

Os he animado, al comienzo del afio
2012, a repetir la profesion de fe del
apostol Tomas: Dominus meus et
Deus meus! (Jn 20, 28). Os sugiero
también que, al contemplar al Sefior
oculto en la Sagrada Eucaristia, le



dirijamos esas u otras palabras, como
san Josemaria: «Serfior, creo que
eres Tu, Jesus, el Hijo de Dios y de
Maria siempre Virgen, que estas
realmente presente: con tu Cuerpo,
con tu Sangre, con tu Alma y con
tu Divinidad. Te adoro. Quiero ser
tu amigo, porque Tu eres el que me
ha redimido. Quiero ser el amor
para ti, porque Tu lo eres para mi
» [96] .

Hijas e hijos mios, es de buena
crianza asemejarse a tan buen padre,
a san Josemaria, con el esfuerzo de
recorrer cuidadosamente el sendero
que nos ha trazado. Empefiémonos
en cultivar el afan santo de ser cada
jornada mas delicados en la piedad
eucaristica. Dediquemos toda la
atencion de amistad cuando
saludamos a Jesus Sacramentado, al
entrar y salir de las iglesias o de los
oratorios de nuestros Centros. ;No
seria logico que le manifestaramos
con frecuencia palabras de carifio,



con el corazdn? Asi hemos de actuar,
desde el lugar de trabajo, saboreando
jaculatorias y comuniones
espirituales. Y desagraviemos cuando
veamos u oigamos algo que suponga
una ofensa o descuido. Consideremos
si nuestras genuflexiones son
verdadera adoracion.

Son pinceladas —hay muchas mas—
de ese amor eucaristico propio de
quienes quieren ser Opus Deiy hacer
el Opus Dei.

Veni, Sancte Spiritus!

54. Invoquemos con fe y esperanza al
Paraclito, para que se renueven, en la
Iglesia de nuestros dias, los prodigios
de la primera Pentecostés. Pienso
que siempre nos quedamos
admirados del profundo cambio
obrado por el Espiritu Santo en los
Doce. Tras arrojar lejos sus temores,
se lanzaron a la calle, con audacia
segura, para hablar de Cristo a todos
los que hallaban. Cuando surgieron



mayores dificultades, recurrieron a
la oracion, firmemente apoyados en
las palabras del Sefior, que habia
prometido una especial asistencia del
Consolador en esos momentos (cfr. /n
14, 15-18; Lc 21, 12-15). Y asi, el libro
de los Hechos narra que, cuando
terminaron su oracion, temblo el
lugar en el que estaban reunidos y
todos quedaron llenos del Espiritu
Santo, y proclamaban la palabra de
Dios con libertad ( Hch 4, 31).

El Maestro anuncio a los Apdstoles:
cuando venga Aquél, el Espiritu de la
verdad, os guiarad hacia toda la
verdad ( Jn 16, 13). El Paraclito
inspird a los Apostoles hasta que, con
la muerte del ultimo de ellos, quedo
completada la Revelacion operada
por Jesucristo. Ademas, esas palabras
de Jesus nos hablan de que a la
Iglesia de todos los tiempos no le ha
faltado ni le faltara la asistencia del
Espiritu de verdad, de modo especial
al Magisterio auténtico; y el mismo



Consolador conduce a cada uno de
nosotros, si a £l acudimos, a un
conocimiento cada vez mas profundo
del misterio del Salvador. Un
conocimiento que es también amor,
pues la caridad se difunde en
nuestros corazones por el mismo
Espiritu Santo (cfr. Rm 5, 5).

55. El Sefior prometi6é también que el
Espiritu convenceria al mundo del
pecado de no creer en Cristo (cfr. Jn
16, 8-9). Nosotros necesitamos
igualmente esta persuasion, es decir,
que aun debemos creer mds en el
Sefior, fiarnos mas plenamente de El,
poner en Fl nuestra seguridad,
nuestra alegria, y no en nosotros
mismos, en nuestras capacidades, ni
en nuestros medios.

Pidamos al Santificador que nos haga
entender esta necesidad, evitando el
riesgo de caer en el pecado de no
creer del todo en Jesus; y roguemos
al Paraclito ademas que, con su luz y



su fuego, nos vaya librando de esa
limitacion, de modo que nuestra fe y
nuestro amor a Cristo crezcan masy
mas. Quiza podemos meditar y
saborear frecuentemente —diria que
a diario— aquellas palabras que en
los afios 30 del siglo pasado compuso
como oracién nuestro Padre: «Ven,
joh Santo Espiritu!: ilumina mi
entendimiento, para conocer tus
mandatos; fortalece mi corazon
contra las insidias del enemigo;
inflama mi voluntad... »He oido tu
Vvoz, y no quiero endurecermey
resistir, diciendo: despusés...,
marfiana. Nunc ceepi ! jAhora!, no
vaya a ser que el maniana me falte.
»;Oh, Espiritu de verdad y de
sabiduria, Espiritu de
entendimiento y de consejo,
Espiritu de gozoy de paz!: quiero
lo que quieras, quiero porque
quieres, quiero como quieras,
quiero cuando quieras...» [97] .



Si ahondamos en esas peticiones, nos
enriqueceremos mas y mas con la
amistad intima con el Paraclito, y
tendremos, como escribié san
Josemaria, necesidad de tratar a cada
Persona de la Trinidad,
distinguiéndolas [98] .

Roguemos también al Santificador
que ponga en nuestras palabrasy en
nuestras acciones ese fuego suyo,
capaz de cambiar las almas.
Deseemos seriamente que nos
encienda con su llama, para actuar el
apostolado por doquier. Recemos con
la fe de san Josemaria: « Ure igne
Sancti Spiritus!» ; quema, Sefior,
con el fuego del Espiritu Santo.

La devocion mariana

56. Todas las grandes figuras de la
Sagrada Escritura tienen su culmen
en la Santisima Virgen. Maria resalta
como el ejemplo emblematico de
que, para amar a Dios e identificarse
con El, es preciso abandonarse



libremente a su Voluntad, y creer
siempre con mas profundidad. La
Iglesia nos la propone especialmente
en el Afio de la fe : «Durante este afio
serd util invitar a los fieles a dirigirse
con particular devocion a Maria,
imagen de la Iglesia, que "reune en si
y refleja en cierto modo las supremas
verdades de la fe" ( Lumen géntium
65). Por lo tanto, se deberia alentar
toda iniciativa que ayude a los fieles
a reconocer el papel especial de
Maria en el misterio de la salvacion,
a amarla filialmente y a imitar su fe
y virtud. Para esto serd muy
conveniente organizar
peregrinaciones, celebracionesy
reuniones en los principales
Santuarios» [99] .

En primer lugar procuremos, con
profundo emperfio durante este
tiempo, gozarnos mas y mas por la
celebracion de las memorias
liturgicas de Nuestra Sefiora, que
jalonan el calendario; os ruego que



las vivamos verdaderamente como
fiestas familiares, en las que los hijos
se colman de gozo con los
aniversarios de su Madre y la honran
con delicado carifio.

Presentemos a Santa Maria, con
especial esmero, nuestro yo, y el de
los demads y de las demas, en las
visitas a santuarios o ermitas
marianos, cuando vayamos en
compaifia de nuestros parientes,
amigos o colegas, bien unidos al
Santo Padre y a sus colaboradores, y
también a todos los demas Pastores
de la Iglesia, para que se cumplan las
intenciones que han movido a
Benedicto XVI a convocar este Afio de
la fe . ¢Qué mejor modo de
manifestar esos deseos a Dios, sino
recurriendo a la intercesion de la
Virgen, intimamente asociada a
Cristo en la Redencion?

Confiados en su mediacion poderosa,
le instaremos a que nos alcance de la



Trinidad Santisima la gracia de la
vuelta a Dios del mundo y de la
sociedad. Os recuerdo que, también a
este proposito, nuestro Padre insistio
siempre en la urgencia de cultivar la
contricion, convencido de que este
modo de rezar se acomoda a las
limitaciones y faltas de generosidad
de las almas, en primer lugar las
nuestras. Reparemos por las
personales ofensas y omisiones, por
las del pueblo cristiano, por las de la
humanidad entera.

57. Comentando el cantico de la
Virgen, el Magnificat , Benedicto XVI
afirmaba que « Maria desea que
Dios sea grande en el mundo, que
sea grande en su vida, que esté
presente en todos nosotros. No
tiene miedo de que Dios sea un
"competidor" en nuestra vida, de
que con su grandeza pueda
quitarnos algo de nuestra libertad,
de nuestro espacio vital. Ella sabe
que, si Dios es grande, también



nosotros somos grandes. No
oprime nuestra vida, sino que la
eleva y la hace grande:
precisamente entonces se hace
grande con el esplendor de Dios »
[100] .

Al recurrir a la intercesion segura de
la Omnipotencia Suplicante ,
insistamos perseverantemente al
Sefior para que vuelva eficaces
nuestros esfuerzos, y los de todos los
catolicos, en la nueva evangelizacion
de la sociedad. A esto ha de
conducirnos este afio, bedta Maria
intercedénte , con la intercesion de la
Virgen Maria: a despertar a muchas
personas de su fe dormida o
deteriorada, y a suscitar en otras la fe
inexistente. No dejemos de
aprovechar todas las ocasiones para
dar a conocer a Cristo y su doctrina,
y para extender, en servicio de la
Iglesia, el espiritu del Opus Dei
mediante un apostolado de amistad y
confidencia mas decidido; de modo



que muchos mas hombres y mujeres,
de todas las condiciones, se
incorporen a la labor apostdlica.

58. Examinemos hasta qué punto nos
hemos comprometido, cada una,
cada uno, a diario, para convertir en
realidad estos deseos. Seamos
sinceros con nosotros mismos para
ponderar como sacamos partido de
las diversas circunstancias en el
ambito habitual de relaciones
sociales —también los fines de
semana, la temporada de vacaciones,
los necesarios momentos de
descanso— para llegar mas lejos ,
para conocer y servir a mas gentes;
en pocas palabras: como llenamos las
calles, y otros lugares, de oracion
apostolica, proselitista.

La Virgen Santisima es Maestra de fe.
«Como el patriarca del pueblo de
Dios, asi también Maria, a través del
camino de su fiat filial y maternal,
"esperando contra esperanza, creyo".



De modo especial, a lo largo de
algunas etapas de este camino, la
bendicion concedida a "la que ha
creido” se revelara con particular
evidencia» [101] . Esta época de la
historia de la Iglesia, que estamos
recorriendo, ha de caracterizarse
profundamente por la marcada
presencia maternal de Nuestra
Sefiora. «Su excepcional
peregrinacion de la fe representa un
punto de referencia constante para la
Iglesia, para los individuos y
comunidades, para los pueblos y
naciones y, en cierto modo, para toda
la humanidad» [102] .

59. Tras la Ascension de Jesucristo al
Cielo, los primeros discipulos
aguardaron la venida del Espiritu
Santo, en el Cendaculo de Jerusalén,
reunidos en torno a Maria. Rezar con
la Virgen y por medio de la Virgen
nos ofrece la garantia mas firme de
que prontamente seremos
escuchados. Por eso hemos de



recurrir a la Madre de Dios y Madre
nuestra en todas las tareas
apostolicas. Lo renovamos ahora con
palabras de san Josemaria:

«Santa Maria, Regina
apostolorum, reina de todos los
que suspiran por dar a conocer el
amor de tu Hijo: tii que tanto
entiendes de nuestras miserias,
pide perdon por nuestra vida: por
lo que en nosotros podria haber
sido fuego y ha sido cenizas; por la
luz que dejo de iluminar, por la sal
que se volvio insipida. Madre de
Dios, omnipotencia suplicante:
traenos, con el perdon, la fuerza
para vivir verdaderamente de
esperanzay de amor, para poder
llevar a los demas la fe de Cristo »
[103].

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre

+ Javier



Roma, 29 de septiembre de 2012

[1] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 2.

[2] San Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
n. 4.

[3] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 3.

[4] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Nota pastoral, 6-
1-2012, I11, 3.

[5] Ibid ., 11, 5.

[6] Venerable Alvaro del Portillo,
Carta , 25-X11-1985, n. 4.

[7] San Josemaria, Carta 28-11I-1973 ,
n. 18.

[8] Beato Juan Pablo II, Exhort. apost.
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[9] Ibid .



[10] San Josemaria, Instruccion ,
mayo-1935/14-1X-1950, nota 231.

[11] Beato Juan Pablo II, Exhort.
apost. Ecclésia in Europa , 28-VI-2003,
n. 47.

[12] San Josemaria, Carta 28-11I-1973,
n. 4.

[13] San Josemaria, Carta 19-11I-1954 ,
n. 27.

[14] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 186.

[15] Beato Juan Pablo II, Discurso, 9-
IX-1995.

[16] San Josemaria, Carta 24-X-1965 ,
n. 13.

[17] San Justino, Apologia 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minucio Félix, Octavio , n. 38 (PL
3, 357).



[19] Beato Juan Pablo II, Carta apost.
Tértio millénnio adveniénte , 10-
X1-1994, n. 6.

[20] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 7-IV-1974.

[21] Benedicto XVI, Homilia, 21-
VIII-2005.

[22] Ibid .

[23] San Agustin, Confesiones, 1, 1, 3
(CCL 27, 1).

[24] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 2-VI-1974.

[25] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad de la Epifania, 6-1-2007.

[26] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 33.

[27] Beato Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza , p. 125.



[28] San Josemaria, Discurso en el
acto de investidura de doctores
"honoris causa" por la Universidad
de Navarra, 7-X-1967.

[29] San Josemaria, Camino , n. 944.

[30] San Josemaria, Discurso en el
acto de investidura de doctores
"honoris causa" por la Universidad
de Navarra, 9-V-1974.

[31] Beato Juan Pablo II, Carta enc.
Fides et ratio , 14-1X-1998, n. 17.

[32] San Josemaria, Carta 9-1-1951 , n.
12.

[33] Beato Juan Pablo II, Carta apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
51.

[34] Benedicto XVI, Discurso a un
grupo de parlamentarios de la Union
Europea, 30-I1I-2006.

[35] Ibid .



[36] Venerable Alvaro del Portillo,
Carta, 1-1-1994.

[37] San Josemaria, Camino , n. 493.

[38] San Gregorio Nacianceno,
Oracion II, 71 (PG 35, 479); cit. en
Beato Juan Pablo II, Exhort. apost.
Pastores gregis , 16-X-2003, n. 12.

[39] San Josemaria, Carta 28-11I-1973,
n. 10.

[40] Benedicto XVI, Discurso a los
participantes en un curso sobre el
fuero interno, 9-111-2012.

[41] San Josemaria, Camino , n. 121.

[42] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 20-V-1973.

[43] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 26.

[44] Ibid ., n. 27.



[45] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 6.

[46] Misal Romano, Plegaria
Eucaristica I.

[47] Beato Juan Pablo II, Carta sobre
la peregrinacion a los lugares
vinculados con la historia de la
salvacion , 29-VI-1999, n. 5.

[48] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 13.

[49] Ibid .

[50] San Josemaria, Instruccion , 19-
I11-1934, n. 45.

[51] San Josemaria, Forja, n. 235.

[52] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[53] Ibid .

[54] Ibid ., n. 10.



[55] Ibid .

[56] San Josemaria, Es Cristo que
pasa,n. 144.

[57] San Josemaria, Carta 9-1-1959 , n.
34.

[58] Benedicto XVI, Homilia en las
Visperas de la fiesta de la Conversion
de San Pablo, 25-1-2006.

[59] San Josemaria, Carta 9-I-1959 , n.
34,

[60] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 6-V-1968.

[61] San Josemaria, Notas de una
meditacién, 21-XI1-1954.

[62] Beato Juan Pablo II, Discurso en
la audiencia general, 24-1V-1991.

[63] Ibid. [64] San Josemaria, Carta 6-
V-1945 , n. 35.



[65] San Anselmo, Proslogium,
proem. (PL 158, 225).

[66] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 21-I1I1-2007.

[67] Ibid. [68] Ibid . La cita de
Tertuliano se halla en Sobre el velo de
las virgenes, 1, 1 (PL 2, 889).

[69] Ibid .

[70] San Ignacio de Antioquia, Carta
a los Romanos IV, 1 (Funk I, 216).

[71] San Josemaria, Forja , n. 518.

[72] Benedicto XVI, Homilia, 26-
ITI-2006.

[73] San Josemaria, Notas de una
meditacion, 28-V-1964.

[74] San Josemaria, Camino , n. 81.

[75] San Josemaria, Carta 31-V-1954,
n. 29.



[76] Beato Juan Pablo II, Carta apost.
Tértio millénnio adveniénte , 10-
X1-1994, n. 45.

[77] Ibid .

[78] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 8-XII-1971.

[79] Beato Juan Pablo II, Homilia en
la Misa de canonizacion de san
Josemaria, 6-X-2002.

[80] San Josemaria, Carta a Isidoro
Zorzano, 23-XI1-1930.

[81] San Josemaria, 28-VII-1930, en
Apuntes intimos , n. 75.

[82] San Josemaria, Carta 9-1-1932 , n.
83.

[83] San Josemaria, Santo Rosario , IV
misterio g0zoso.

[84] Ibid ., II misterio doloroso.



[85] San Josemaria, Carta 29-1X-1957 ,
n. 16.

[86] San Juan Criséstomo, Homilias
sobre el evangelio de san Mateo , 46, 2
(PG 58, 478).

[87] San Juan Crisdstomo, cit. por
santo Tomas de Aquino, Suma
Teologica, 111, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] San Juan Criséstomo, Homilias
sobre el evangelio de san Mateo , 15, 7
(PG 57, 231).

[89] Beato Juan Pablo II, Carta apost.
Novo millénnio inetinte , 6-1-2001, n.
1.

[90] Ibid .

[91] Benedicto XVI, Homilia en el
comienzo del Pontificado, 24-IV-2005.

[92] San Ambrosio, Exposicion del
Evangelio segun san Lucas , 11, 32
(CCL 14, 45).



[93] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fidei , 11-X-2011, n. 9.

[94] San Josemaria, Conversaciones,
n. 113.

[95] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 11-XI-1972.

[96] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 22-XI-1972.

[97] San Josemaria, Oracion
manuscrita, ano 1934.

[98] Cfr. San Josemaria, Amigos d
Dios, n. 306.

[99] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Nota pastoral, 6-1-2012, I, 3.

[100] Benedicto XVI, Homilia en la
solemnidad de la Asuncién, 15-
VIII-2005.

[101] Beato Juan Pablo II, Carta enc.
Redemptoris Mater , 25-111-1987, n.
14.



[102] Ibid ., n. 6.

[103] San Josemaria, Es Cristo que
pasa,n. 175.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/carta-del-
prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/

	Carta del Prelado sobre el Año de la Fe

