opusdei.org

Carta del Prelado
(octubre 2009)

El Prelado reflexiona sobre el
valor santificador del trabajo vy,
ante el momento de crisis
global, invita en su carta a
"acrisolar la fe, fomentar la
esperanza y favorecer la
caridad".

11/10/2009

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Mafiana, 2 de octubre,
agradeceremos al Sefior un nuevo



aniversario de la fundacion del Opus
Dei; y cuatro dias mas tarde, el 6 de
octubre, se cumplira el séptimo de la
canonizacion de nuestro Fundador.
En la cercania de estas dos fechas,
pienso que nos viene bien meditar en
esta sobrenatural intuicion de
nuestro Fundador, como la califico
Juan Pablo II[1]: el valor santificador
del trabajo ordinario en medio del
mundo, la necesidad de aprovechar
el acontecer cotidiano, para
responder al encuentro permanente
que el Sefior desea mantener con
cada una y cada uno de nosotros. Se
comprende perfectamente que
nuestro Padre se volviera "loco de
amor" al meditar con hondura las
palabras que manifiesta Dios a través
del profeta: meus es tu[2].

Nos consta que el trabajo, esta
realidad universal y necesaria que
acompaiia la existencia de los
hombres en la tierra, es medio para
subvenir a las necesidades



personales y de la propia familia,
vinculo de comunidn con las demas
personas, ocasion de
perfeccionamiento personal. Para un
cristiano, esas perspectivas se
alargan y se amplian. Porque el
trabajo aparece como
participacion en la obra creadora
de Dios, que, al crear al hombre, lo
bendijo diciéndole: procread y
multiplicaos y henchid la tierra y
sojuzgadla, y dominad en los peces
del mar, y en las aves del cielo, y
en todo animal que se mueve sobre
la tierra (Gn 1, 28). Porque,
ademas, al haber sido asumido por
Cristo, el trabajo se nos presenta
como realidad redimida y
redentora: no solo es el ambito en
el que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora[3].

Juan Pablo II expuso con viveza esta
enseflanza durante la canonizacion
de nuestro Fundador, al ilustrar el



relato de la creacion del hombre: el
Sefior Dios tomo al hombre y lo coloco
en el jardin de Edén para que lo
trabajaray lo guardaral4]. «El libro
del Génesis —decia el Santo Padre—
(...) nos recuerda que el Creador ha
confiado la tierra al hombre, para
que la "labrase" y "cuidase". Los
creyentes, actuando en las diversas
realidades de este mundo,
contribuyen a realizar este proyecto
divino universal. El trabajo y
cualquier otra actividad, llevada a
cabo con la ayuda de la gracia, se
convierten en medios de
santificacion cotidiana»[5].

Ya en la ceremonia de la
beatificacion, el 17 de mayo de 1992,
habia afirmado que San Josemaria
«predico incansablemente la llamada
universal a la santidad y al
apostolado. Cristo —afiadia el
Romano Pontifice— convoca a todos
a santificarse en la realidad de la
vida cotidiana; por eso, el trabajo es



también medio de santificacion
personal y de apostolado cuando se
vive en unidn con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creacion»[6].

Proponer otra vez este punto capital
del espiritu del Opus Dei no resulta
repetitivo, porque siempre podemos
ahondar mas en su inagotable
riqueza espiritual y ponerlo en
practica con mayor fidelidad,
contando con la ayuda de Dios y la
intercesion de nuestro Padre. Como
frecuentemente afirmo San
Josemaria, mientras haya hombres 'y
mujeres que desempefien una tarea
profesional, habra personas que,
impulsadas por este espiritu,
mostraran a sus amigos y colegas que
es posible alcanzar la perfeccion
cristiana, la santidad, mediante la
santificacion de la ocupacion
profesional, colaborando con Dios en



el perfeccionamiento de la creacion y
cooperando con Cristo en la
aplicacion de la obra redentora.

Escuchemos a San Josemaria: somos
nosotros hombres de la calle,
cristianos corrientes, metidos en el
torrente circulatorio de la
sociedad, y el Sefior nos quiere
santos, apostolicos, precisamente
en medio de nuestro trabajo
profesional, es decir,
santificAndonos en esa tarea,
santificando esa tarea y ayudando
a que los demas se santifiquen con
esa tarea. Convenceos de que en
ese ambiente os espera Dios, con
solicitud de Padre, de Amigo; y
pensad que con vuestro quehacer
profesional realizado con
responsabilidad, ademas de
sosteneros economicamente,
prestais un servicio directisimo al
desarrollo de la sociedad, aliviais
también las cargas de los demas y
mantenéis tantas obras



asistenciales —a nivel local y
universal— en pro de los
individuos y de los pueblos menos
favorecidos[7]. Hemos de pensar
mas en las personas que se
encuentran a nuestro alrededor: ¢lo
hacemos?, ;despiertan en nosotros
un claro celo apostolico? El trabajo
profesional y las relaciones
derivadas de su ejercicio constituyen
un campo privilegiado para ejercitar
el sacerdocio comun recibido en el
Bautismo. Tengamoslo muy presente
durante el afio sacerdotal.

Esas palabras de nuestro Padre
resuenan con fuerza en los
momentos actuales, signados por una
profunda crisis econdémica y laboral
que afecta a muchos paises. Al
mismo tiempo, nos recuerdan el
caracter instrumental del trabajo en
todas sus manifestaciones. Por eso,
nos ensefiaba también que los
bienes de la tierra no son malos; se
pervierten cuando el hombre los



erige en idolos y, ante esos idolos,
se postra; se ennoblecen cuando
los convertimos en instrumentos
para el bien, en una tarea cristiana
de justicia y de caridad. No
podemos ir detras de los bienes
econdomicos, como quien va en
busca de un tesoro; nuestro tesoro
esta aqui (...); es Cristo y en Fl se
han de centrar todos nuestros
amores, porque donde esta
nuestro tesoro alli estara también
nuestro corazon (Mt 6, 21)[8].

Si la tarea profesional se considerase
como un objetivo en si mismo, y no
un medio para alcanzar el fin ultimo
de la existencia humana —la
comunion con Dios y, en Dios, con los
demas hombres—, se desvirtuaria su
naturaleza y perderia su valor mas
alto. Se convertiria en una actividad
cerrada a la trascendencia, en la que
la criatura no tardaria en situarse en
el lugar de Dios. Un trabajo realizado
asi tampoco podria ser el medio para



colaborar con Cristo en la obra
redentora, que comenzo con sus anos
de artesano en Nazaret y consumo en
la Cruz, entregando su vida por la
salvacion de los hombres.

Son ideas que Benedicto XVI ha
expuesto recientemente en la
enciclica Caritas in veritate,
presentando la Doctrina social de la
Iglesia en el actual contexto de
globalizacion de la sociedad. Al
afirmar, en las circunstancias
actuales, que el primer capital que
se ha de salvaguardar y valorar es
el hombre, la persona en su
integridad|9], el Papa pone de
relieve —como ya expreso el Concilio
Vaticano II— que el hombre es el
autor, el centro y el fin de toda la
vida economico-social[10]. De este
modo, situando en el nucleo del
debate actual a la persona humana,
creada a imagen y semejanza de
Dios, y elevada por Cristo a la
dignidad de la filiacion divina, el



Santo Padre se pronuncia
decididamente contra el
determinismo que subyace en
muchas concepciones de la vida
politica, econémica y social.

Al mismo tiempo, el Papa pone de
relieve la energia transformadora de
la sociedad que lleva consigo el
ejercicio de una libertad rectamente
entendida, es decir, una libertad
firmemente anclada en la verdad.
Refiriéndose al desarrollo de los
pueblos, escribe: en realidad, las
instituciones por si solas no
bastan, porque el desarrollo
humano integral es ante todo
vocacion y, por tanto, comporta
que se asuman libre y
solidariamente responsabilidades
por parte de todos. Este desarrollo
exige, ademads, una vision
trascendente de la persona,
necesita a Dios: sin EL o se niega el
desarrollo, o se le deja uinicamente
en manos del hombre, que cede a



la presuncion de la auto-salvacion
y termina por promover un
desarrollo deshumanizado([11].

En una época de crisis como la de
ahora, con repercusiones que afectan
directamente a tanta gente, podria
presentarse un doble peligro: de una
parte, confiar ingenuamente en que
las soluciones técnicas resolveran
todos los problemas; y, de otra,
dejarse arrastrar por el pesimismo o
la resignacion, como si todo eso fuera
inevitable, consecuencia de unas
leyes econdomicas que no se pueden
soslayar.

Una y otra actitud se demuestran
falsas y peligrosas. Un hombre o una
mujer de fe ha de aprovechar esta
situacion para mejorar
personalmente en la practica de la
virtud, cuidando con esmero el
espiritu de desprendimiento, la
rectitud de intencion, la renuncia a
bienes superfluos, y tantos detalles



mas. Sabe, por otra parte, que en
todo instante estamos en las manos
de Dios, nuestro Padre; y que si la
Providencia divina permite estas
dificultades, lo hace para que
saquemos bien del mal: Dios escribe
derecho con renglones torcidos.
Atravesamos un tiempo propicio
para acrisolar la fe, fomentar la
esperanza y favorecer la caridad; y
para desempefiar nuestra tarea —la
que sea— con rigor profesional, con
rectitud de intencion, ofreciendo
todo para que en la sociedad se cree
un auténtico sentido de
responsabilidad y de solidaridad.
¢Rezamos para que se resuelva el
grave problema del paro?

Por otro lado, las circunstancias
dificiles favorecen que salgan a flote
recursos escondidos en el interior de
cada persona. Una de las
recomendaciones mas importantes
de la reciente enciclica se concreta
en la llamada a purificar las



relaciones de la estricta justicia con
la caridad, sin separar el ejercicio de
estas dos virtudes. El gran desafio de
estos momentos, afirma el Romano
Pontifice, es mostrar, tanto en el
orden de las ideas como en el de
los comportamientos, que no solo
no se pueden olvidar o debilitar
los principios tradicionales de la
ética social, como la
transparencia, la honradezy la
responsabilidad, sino que, en las
relaciones mercantiles, el
principio de gratuidady la logica
del don, como expresiones de
fraternidad, pueden y deben tener
espacio en la actividad economica
ordinaria. Esto es una exigencia
del hombre en el momento actual,
pero también de la razon
economica misma. Una exigencia
dela caridady de la verdad al
mismo tiempo[12].

Viene a mi memoria una ensefianza
que San Josemaria difundio en sus



escritos y en sus encuentros con
gentes muy diversas. En una homilia,
dirigia estas palabras a las personas
de todo tipo que le escuchaban:
convenceos de que unicamente con
la justicia no resolveréis nunca los
grandes problemas de la
humanidad. Cuando se hace
justicia a secas, no os extranéis si
la gente se queda herida: pide
mucho mas la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,
porque lo dulcifica todo, lo deifica:
Dios es amor (1 Jn 4, 16). Hemos de
movernos siempre por Amor de
Dios, que torna mas facil querer al
proéjimo, y purifica y eleva los
amores terrenos[13]. Y en otra
ocasion, ante la pregunta acerca de la
primera virtud que deberia cultivar
un empresario, su respuesta
inmediata fue la siguiente: la
caridad, porque con la justicia sola
no se llega (...). Trata siempre con
justicia a la gente y déjate llevar



un poco del corazon (...). Haz lo
que puedas por los demas, por
medio de tu trabajo. Y vive, con la
justicia, la caridad. La justicia sola
es una cosa seca; quedan muchos
espacios sin llenar[14].

Un gran amor a la justicia, informado
en todo momento por la caridad,
junto a la preparacion profesional
propia de cada uno, es el arma
cristiana para colaborar eficazmente
en la resolucion de los problemas de
la sociedad. Tenéis que hacer
sobrenaturalmente lo que hacéis
naturalmente, aconsejaba San
Josemaria; y después —sefialaba—,
llevar este afan de caridad, de
fraternidad, de comprension, de
amor, de espiritu cristiano, a todos
los pueblos de la tierra[15]. Ponia
en guardia frente a las doctrinas que
ofrecen falsas soluciones —por
materialistas— a los problemas
sociales: para resolver todos los
conflictos de los hombres nos



bastan la justicia y la caridad
cristianas[16].

Estas consideraciones no eximen a
los cristianos —especialmente a
quienes ocupan cargos de
responsabilidad en la vida publica o
en la sociedad— del esfuerzo por
conocer bien las leyes de la
economia. La caridad no excluye el
saber —afirma Benedicto XVI—,
mas bien lo exige, lo promuevey lo
anima desde dentro. El saber
nunca es solo obra de la
inteligencia. Ciertamente, puede
reducirse a calculo y
experimentacion, pero si quiere
ser sabiduria capaz de orientar al
hombre a la luz de los primeros
principios y de su fin ultimo, ha de
ser "sazonado" con la "sal" de la
caridad. Sin el saber, el hacer es
ciego, y el saber es estéril sin el
amor. En efecto, "el que esta
animado de una verdadera
caridad es ingenioso para



descubrir las causas de la miseria,
para encontrar los medios de
combatirla, para vencerla con
intrepidez" (Pablo VI, enc.
Populorum progressio, n. 75)[17].

Tratemos de entender mas a fondo
estas ensefianzas del Magisterio,
difundirlas y hacer que calen con
hondura en nuestra conciencia y en
nuestra actuacion diaria.

Como siempre, os recuerdo que
permanezcais muy unidos a mis
intenciones. Y, como es natural, en
primer plano esta siempre la oracion
por el Papa y por sus colaboradores.
Este mes, ademas, se celebrara en
Roma una sesion especial del Sinodo
de los Obispos, dedicada al
continente africano. Acudamos desde
ahora al Espiritu Santo y a la
intercesion de San Josemaria, para
que el Sefior ilumine a los Obispos
que se reuniran con el Papay



conceda gran fruto espiritual a esa
Asamblea.

Hay otros aniversarios de la historia
de la Obra, que no mencionaré. Si
que siento, en cambio, la urgencia de
que crezca en todas y en todos el
afan de conocer los diferentes pasos
de la vida de San Josemaria: su
finura para cuidar lo que el Cielo
puso en sus manos le motivé para ser
un leal servidor de Dios, de la Iglesia
—con esta partecica, la Obra—, de
sus hijas y de sus hijos, y de todas las
personas, también de las que no le
comprendian. Es de gran
importancia que sigamos esas
huellas.

Con todo carifo, os bendice
vuestro Padre
+ Javier

Roma, 1 de octubre de 2009.


https://www.josemariaescriva.info
https://www.josemariaescriva.info

[1] Cfr. Juan Pablo II, Homilia en la
beatificacion del Fundador del Opus
Dei, 17-V-1992.

[2] Is 43, 1.

[3] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 47.

[4] Gn 2, 15.

[5] Juan Pablo II, Homilia en la
canonizacion del Fundador del Opus
Dei, 6-X-2002.

[6] Juan Pablo II, Homilia en la
beatificacion del Fundador del Opus
Dei, 17-V-1992.

[7] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
120.

[8] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 35.

[9] Benedicto XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 25.



[10] Ibid. Cfr. Const. past. Gaudium et
spes, n. 63.

[11] Benedicto XVI, Litt. enc. Caritas
in veritate, 29-VI-2009, n. 11.

[12] Ibid., n. 36.

[13] San Josemaria, Amigos de Dios,
n.172.

[14] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 27-XI-1972.

[15] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 2-VI-1974.

[16] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 14-1V-1974.

[17] Benedicto XVI, Litt. enc. Caritas
in veritate, 29-VI-2009, n. 30.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://


https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-octubre-2009/

opusdei.org/es-mx/article/carta-del-
prelado-octubre-2009/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-octubre-2009/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-octubre-2009/

	Carta del Prelado (octubre 2009)

