
opusdei.org

Carta del Prelado
(enero 2013)

Jesucristo es Dios y hombre
verdadero. Este es el tema de la
carta del Prelado en el mes de
enero, que trata de la
encarnación del Hijo de Dios en
las entrañas virginales de María
Santísima, por obra del Espíritu
Santo.

28/01/2013

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



A lo largo de las santas fiestas de la
Navidad, nos hemos acercado
muchas veces a la gruta de Belén
para contemplar a Jesús en brazos de
su Madre. Hemos ido para adorarle,
movidos también por el deseo de
representar de algún modo a la
humanidad entera. Y hoy, al
comenzar el nuevo año, leemos con
emoción en la segunda lectura de la
Misa unas palabras de san Pablo: al
llegar la plenitud de los tiempos, envió
Dios a su Hijo, nacido de mujer,
nacido bajo la Ley, para redimir a los
que estaban bajo la Ley, a fin de que
recibiésemos la adopción de hijos [1] .

En nuestras almas crece el afán de
comunicar a todo el mundo esta 
buena nueva , como repetía, ¡con
novedad!, nuestro Padre, al llegar
estas fiestas del nacimiento del
Señor. Querríamos que le trataran
muy bien en todos los rincones,
que le recibieran con cariño en el
mundo entero. Y habremos



procurado cubrir el silencio
indiferente de los que no le
conocen o no le aman, entonando
villancicos, esas canciones
populares que cantan pequeños y
grandes en todos los países de
vieja tradición cristiana. ¿Os
habéis fijado que siempre hablan
de ir a ver, a contemplar, al Niño
Dios? Como los pastores, aquella
noche venturosa: vinieron a toda
prisa, y hallaron a María y a José y
al Niño reclinado en el pesebre ( Lc
2, 16) [2] .

Llenos de asombro, hemos
contemplado en los días pasados esta
gran manifestación de la
benevolencia divina. ¡No cesemos de
asombrarnos! Es preciso mirar al
Niño, Amor nuestro, en la cuna.
Hemos de mirarlo sabiendo que
estamos delante de un misterio.
Necesitamos aceptar el misterio
por la fe y, también por la fe,
ahondar en su contenido [3] . Por



eso, además de imitar a los pastores
que acudieron con prontitud a la
gruta, podemos fijarnos en el
ejemplo de los Magos, a quienes
recordaremos en la próxima
solemnidad de la Epifanía. Gracias a
su fe humilde, aquellos hombres
superaron las dificultades que
encontraron en su prolongado viaje.
Dios iluminó sus corazones para que,
en la luz de una estrella,
descubrieran el anuncio del
nacimiento del Mesías. Fueron
dóciles, y esa disponibilidad les
condujo hasta Belén. Allí, entrando
en el lugar donde se alojaba la
Sagrada Familia, vieron al Niño con
María, su Madre, y postrándose le
adoraron; luego, abrieron sus cofres y
le ofrecieron presentes: oro, incienso y
mirra [4] .

Seamos también nosotros dóciles a
las mociones de la gracia, que nos
llega por medio de los sacramentos;
también en la oración personal, al



meditar las escenas del evangelio, y
al aceptar de buen grado los consejos
de la dirección espiritual, tratando de
ponerlos en práctica. Resulta
totalmente lógica la exhortación de
santo Tomás de Aquino: «Debido a la
debilidad de la mente humana, y del
mismo modo que necesita ser
conducida al conocimiento de las
cosas divinas, así requiere también
ser conducida al amor como de la
mano, por medio de algunas cosas
sensibles que nos resultan fácilmente
conocidas. Y entre éstas, la principal
es la Humanidad de Jesucristo, según
lo que decimos en el Prefacio de
Navidad: "Para que conociendo a
Dios visiblemente, seamos por Él
arrebatados al amor de las cosas
invisibles"» [5] .

El Credo de la Misa expone con suma
sencillez el misterio de la
Encarnación redentora, al confesar
que el Hijo de Dios , por nosotros, los
hombres, y por nuestra salvación bajó



del cielo, y por obra del Espíritu Santo
se encarnó de María, la Virgen, y se
hizo hombre [6] . En estas pocas
palabras, que pronunciamos o
cantamos acompañadas de una
inclinación profunda, se narra el
acontecimiento central de la historia,
que nos ha abierto las puertas del
Cielo. En ese texto, como en una
filigrana, se escucha el eco de las tres
narraciones de la Encarnación que
nos transmiten los evangelios. San
Mateo, al relatar la anunciación del
misterio a san José, pone en boca del
ángel los mismos términos referentes
al Hijo de la Virgen María: le pondrás
por nombre Jesús, porque Él salvará a
su pueblo de sus pecados [7] . La
encarnación y el nacimiento de Jesús
manifiestan la infinita bondad
divina: como no podíamos volver a
Dios por nuestras propias fuerzas, a
causa del pecado —el original y los
personales—, Él salió a nuestro
encuentro: tanto amó Dios al mundo
que le entregó a su Hijo Unigénito,



para que todo el que cree en Él no
perezca, sino que tenga vida eterna
[8] . Os recuerdo aquella
consideración de nuestro Padre, con
la que nos urgía a vivir una fe actual,
profunda: se termina perdiendo la
fe, si no nos quedamos pasmados
ante los misterios de Dios [9] .
¿Cuidamos con delicadeza el trato
con Jesús? ¿Agradecemos esa
omnipotencia del Señor que reclama
nuestra sumisión, como prueba de
amor?

Verbum caro factum est [10] . El
Verbo de Dios no sólo se ha acercado
para hablarnos, como antes en el
Antiguo Testamento, sino que se ha
hecho uno de nosotros, descendiente
de Adán y Eva, al tomar carne y
sangre de la Virgen María; igual en
todo a nosotros excepto en el pecado 
[11] . Ha querido venir al mundo
para enseñarnos que pueden ser
divinos todos los caminos de la
tierra, todos los estados, todas las



profesiones, todas las tareas
honestas [12] , y nos insta a que los
recorramos santamente, con
perfección sobrenatural y humana.
¡Qué infinita y maravillosamente se
nos acerca el Dios con nosotros !

San Lucas, al narrar la anunciación a
Nuestra Señora, recoge la
conversación del Arcángel Gabriel
con María, explicándole el designio
de Dios: el Espíritu Santo descenderá
sobre ti, y el poder del Altísimo te
cubrirá con su sombra; por eso, el que
nacerá Santo será llamado Hijo de
Dios [13] . En Santa María converge
la mirada amorosa de las tres
Personas divinas, que la habían
elegido desde la eternidad para ser la
auténtica arca de la alianza, el
refugio de los pecadores, porque en
su seno purísimo iba a tomar carne
humana el Hijo de Dios. Su respuesta
inmediata y decidida — fiat mihi
secúndum verbum tuum [14] , hágase
en mí según tu palabra— abrió paso



a este gran y consolador misterio.
Cada día, al recitar el Ángelus,
conmemoramos ese momento
singular de la historia de la
salvación. ¿Con qué devoción surge
nuestro rezo? ¿Damos gracias a
Nuestra Señora desde el fondo del
alma, por su entrega total al
cumplimiento del designio divino?
Saboreemos más y más la
consideración de san Josemaría: ¡oh
Madre, Madre!: con esa palabra
tuya —"fiat"— nos has hecho
hermanos de Dios y herederos de
su gloria. —¡Bendita seas! [15] .

Todas estas razones, y muchas más
que cabría enumerar, se pueden
resumir en una sola: «El Verbo se
encarnó para hacernos "partícipes de
la naturaleza divina " (2 Pe 1, 4):
"Porque tal es la razón por la que el
Verbo se hizo hombre, y el Hijo de
Dios, Hijo del hombre: para que el
hombre, al entrar en comunión con
el Verbo, y recibir así la filiación



divina, se convirtiera en hijo de
Dios"» [16] .

Jesucristo es realmente la Segunda
Persona de la Santísima Trinidad: el
Hijo del eterno Padre que ha
asumido verdaderamente nuestra
naturaleza humana, sin dejar de ser
Dios. Jesús no es un ser en parte
divino y en parte humano, como una
mezcla imposible de la divinidad y la
humanidad. Es perféctus Deus,
perféctus homo, como proclamamos
en el Quicúmque o Símbolo
Atanasiano. Esforcémonos por
adentrarnos a fondo en esta verdad;
pidamos al Paráclito que nos ilumine
para captarla con más hondura,
convirtiéndola en vida de nuestra
vida, y para comunicarla con santo
entusiasmo a los demás. No
olvidemos que hemos de manifestar
en todo momento, en cualquier
circunstancia, el orgullo santo de ser
hermanos de Jesús, hijos de Dios
Padre en Cristo.



Considerémoslo una vez más: «La fe
verdadera consiste en que creamos y
confesemos que Nuestro Señor
Jesucristo, Hijo de Dios, es Dios y
hombre. Es Dios, engendrado de la
misma sustancia del Padre antes del
tiempo; y hombre, engendrado de la
sustancia de su Madre Santísima en
el tiempo. Perfecto Dios y perfecto
hombre: que subsiste con alma
racional y carne humana. Es igual al
Padre según la divinidad; menor que
el Padre según la humanidad. Y,
aunque es Dios y hombre, no son dos
Cristos, sino un solo Cristo. Uno, no
por conversión de la divinidad en
cuerpo, sino por asunción de la
humanidad en Dios. Uno
absolutamente, no por confusión de
sustancia, sino en la unidad de la
persona» [17] .

Evidentemente nos encontramos
ante un misterio tan esplendoroso
que la razón queda deslumbrada al
considerarlo. Sucede —y la analogía



se queda muy pobre— como cuando
alguien intenta mirar directamente
al sol y debe apartar los ojos porque
no cabe resistir a tanta luz. Ante el
misterio de la Encarnación, no hay
más alternativa que la que señalaba
nuestro Padre: hacen falta las
disposiciones humildes del alma
cristiana: no querer reducir la
grandeza de Dios a nuestros
pobres conceptos, a nuestras
explicaciones humanas, sino
comprender que ese misterio, en
su oscuridad, es una luz que guía
la vida de los hombres [18] .

Precisamente en la gruta de Belén se
manifiesta no sólo la infinita caridad
de Dios a sus criaturas, sino también
su insondable humildad. Ese Niño
que emite sus primeros vagidos, que
tiene frío, que está necesitado del
calor de María y de José, es el Dios
todopoderoso y eterno, que, sin
abandonar el Cielo para venir a la
tierra, quiso despojarse de la gloria



de su divinidad: siendo de condición
divina, no consideró como presa
codiciable el ser igual a Dios, sino que
se anonadó a sí mismo tomando la
forma de siervo, hecho semejante a
los hombres [19] . Ante tan
maravillosa realidad, se entiende que
nuestro Padre exclamara con
frecuencia: ¿por qué me quieres
tanto, Señor? La paradoja
cristiana —comenta Benedicto XVI—
consiste precisamente en la
identificación de la Sabiduría
divina, es decir, el Logos eterno,
con el hombre Jesús de Nazaret y
con su historia. No hay solución a
esta paradoja, si no es en la
palabra "Amor", que en este caso
naturalmente se debe escribir con
"A" mayúscula, pues se trata de un
Amor que supera infinitamente las
dimensiones humanas e histórica s
[20] .

Para que quedase claro que la
humildad resulta imprescindible



para recibir la luz de la Encarnación,
la Escritura nos cuenta que los
primeros testigos del anonadamiento
divino —aparte de María y de José—
fueron unos pobres pastores que
velaban sus rebaños en los
alrededores de Belén; gente llana y
poco considerada por los demás. El
Señor se fijó en ellos porque «lo que
atrae la benevolencia de Dios es
sobre todo la humildad del corazón» 
[21] . El mismo Jesús, años más tarde,
dará gracias a su Padre celestial: 
porque has ocultado estas cosas a los
sabios y prudentes y las has revelado
a los pequeños. Sí, Padre, porque así
te ha parecido bien [22] .

También los Magos reconocieron al
Mesías porque fueron sencillos,
generosamente atentos al signo
divino. Nuestro Señor se dirige a
todos los hombres, para que
vengan a su encuentro, para que
sean santos. No llama sólo a los
Reyes Magos, que eran sabios y



poderosos; antes había enviado a
los pastores de Belén, no ya una
estrella, sino uno de sus ángeles
(cfr. Lc 2, 9). Pero, pobres o ricos,
sabios o menos sabios, han de
fomentar en su alma la
disposición humilde que permite
escuchar la voz de Dios [23] .

Recuerdo con emoción las veces que
san Josemaría ponía ante nuestros
ojos la escena del nacimiento del
Señor. Hablaba de la cátedra de
Belén , donde Jesús Niño nos imparte
muchas lecciones; entre otras, y
especialmente, la de la humildad,
para que aprendamos a rendir
nuestro orgullo y nuestra soberbia,
contemplando al divino Infante.
Admiremos además que, al fijarse en
la Virgen María para hacerla Madre
suya, le atrajo —hablando a lo
humano— especialmente su
humildad, su bajeza: porque ha
puesto los ojos en la humildad de su
esclava; por eso desde ahora me



llamarán bienaventurada todas las
generaciones [24] .

Esta disposición, que hemos de pedir
al Señor, no excluye la aspiración a
lograr más eficacia en la tarea que
nos ocupa a cada uno, poniendo
todos los medios humanos a nuestro
alcance para mejorar, para honrar a
Dios con nuestro quehacer. Al
contrario, como expone el Santo
Padre, se trata de estudiar, de
profundizar en los conocimientos
manteniendo un espíritu de
"pequeños", un espíritu humilde y
sencillo, como el de María, la "Sede
de la Sabiduría". ¡Cuántas veces
hemos tenido miedo de acercarnos
a la cueva de Belén porque
estábamos preocupados de que
pudiera ser obstáculo para nuestro
espíritu crítico y para nuestra
"modernidad"! En cambio, en esa
cueva cada uno de nosotros puede
descubrir la verdad sobre Dios y la
verdad sobre el hombre, sobre sí



mismo. En ese Niño, nacido de la
Virgen, ambas verdades se han
encontrado: el anhelo de la vida
eterna por parte del hombre
enterneció el corazón de Dios, que
no se avergonzó de asumir la
condición humana [25] .

En esta batalla santa para que sólo
Dios brille en nosotros, en nuestro
trabajo, en nuestro apostolado,
acudamos a la intercesión de nuestro
Padre, especialmente el día 9,
aniversario de su nacimiento, y el 13,
aniversario de su bautismo,
rogándole que nos obtenga más luces
del cielo. No ceséis de rezar por la
Iglesia y por el Papa, por los
apostolados de la Obra, bien unidos a
mis intenciones y conscientes de que
necesitamos de la oración de
nuestros hermanos los cristianos.

Gracias a Dios, la labor va creciendo
en todas partes, pero hemos de llegar
a más personas, a más ambientes, a



nuevos lugares: Jesús nos lo reclama
desde las pajas de Belén, porque
desea que colaboremos con Él en la
misión de la Iglesia de llevar la
redención a todas las almas. He
experimentado las hambres de Dios
de tantas y tantas personas, también
en mi reciente viaje a Verona —¡qué
estupendamente bien se está con
vosotros, con los demás!—, a
mediados del mes pasado, y las "veo"
en las noticias que recibo desde todas
las partes del mundo.

Al comenzar el nuevo año, en esta
solemnidad de la maternidad divina
de María, y en las diferentes fechas
que en este mes jalonan la historia
de la Obra, invoco —acudiendo a
nuestra Madre— la bendición del
Señor sobre cada uno de vosotros y
vuestras familias, sobre vuestros
trabajos y vuestras labores de
apostolado. Con todo cariño, os
bendice



vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de enero de 2013.

Notas [1] Misal Romano, Solemnidad
de Santa María Madre de Dios,
Segunda lectura ( Gal 4, 4-5).

[2] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-XII-1973.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 13.

[4] Mt 2, 11.

[5] Santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 82, a. 3 ad 2.

[6] Misal Romano, Ordinario de la
Misa, Símbolo niceno-
constantinopolitano .

[7] Mt 1, 21.

[8] Jn 3, 16.



[9] San Josemaría, Notas de una
conversación, 25-X-1973.

[10] Jn 1, 14.

[11] Cfr. Hb 4, 15.

[12] San Josemaría, Conversaciones,
n. 26.

[13] Lc 1, 35.

[14] Lc 1, 38.

[15] San Josemaría, Camino , n. 512.

[16] Catecismo de la Iglesia Católica.
n. 460. La cita proviene de san Ireneo
de Lyon, Contra las herejías, 3, 19, 1
(PG VII/1, 939).

[17] Símbolo Quicúmque 30-36 (Denz.
76).

[18] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 13.

[19] Flp 2, 6-7.



[20] Benedicto XVI, Homilía en las
Vísperas del 17-XII-2009.

[21] Beato Juan Pablo II, Discurso en
la audiencia general, 6-XI-1996.

[22] Mt 11, 25-26.

[23] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 33.

[24] Lc 1, 48.

[25] Benedicto XVI, Homilía en las
Vísperas del 17-XII-2009.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/carta-del-
prelado-enero-2013/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-enero-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-enero-2013/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-enero-2013/

	Carta del Prelado (enero 2013)

