
opusdei.org

Carta del Prelado
(enero 2009)

Comienza un nuevo año y el
Prelado del Opus Dei invita a
afrontarlo considerando la
maravilla de ser hijos de Dios.
El Espíritu Santo nos ayudará a
disfrutar de ese amor.

22/01/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

En los días del tiempo de Navidad, la
mirada se nos va también a la
Virgen, totalmente ocupada en



atender a su Hijo recién nacido. ¡Con
qué amor lo tomó en sus brazos en
Belén y lo cuidó a toda hora! Luego,
durante los años de Nazaret, buscó la
manera de no apartarse de su lado:
colaboró con San José en el
crecimiento humano del Hijo de
Dios, dispensándole su cariño,
aprendiendo de su conducta y de sus
palabras como la primera y mejor
discípula del Maestro. Ahora se
ocupa de nosotros —de cada una y de
cada uno— con el cariño y la
dedicación con que atendió a su Hijo,
porque Jesucristo, en la Cruz, le
confirmó en su verdadera
maternidad espiritual sobre las
mujeres y los hombres de los
diferentes tiempos[1]. Desde
entonces, María no ha cesado de
cuidar de toda la humanidad, y
especialmente de sus hijos más
necesitados. Por eso, al comenzar el
año nuevo, solemnidad de la
Maternidad divina de Nuestra
Señora, la Iglesia nos invita a meditar



en la solicitud de la Virgen y a
agradecer todas sus delicadezas.

La Encarnación del Verbo —como
profesamos en el Credo— se realizó
por obra del Espíritu Santo, con la
colaboración libre y plena de la
Virgen María. Con este Misterio, que
culmina en la Cruz y Resurrección,
nos rescató Dios de nuestros pecados
y nos otorgó el don de la filiación
divina. En las fechas pasadas hemos
leído unas palabras de San Pablo, el
gran heraldo de Cristo y del
Evangelio, dirigidas a los Gálatas,
que encierran un tesoro de doctrina.
Escribe el Apóstol que, al llegar la
plenitud de los tiempos, envió Dios a
su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo
la Ley, para redimir a los que estaban
bajo la Ley, a fin de que recibiésemos
la adopción de hijos[2].

En este año paulino, desgranamos
con afecto algunos de los puntos
principales de la doctrina que el



Apóstol de los gentiles nos ha
transmitido. «Nos encontramos —
decía el Papa hace unos meses— ante
un gigante, no sólo por su apostolado
concreto, sino también por su
doctrina teológica,
extraordinariamente profunda y
estimulante»[3]. Ha sido él, junto con
San Juan, quien más nos ha hablado
del Espíritu Santo, de su acción en la
Iglesia y en los cristianos. En estas
líneas, me gustaría tocar algunos
aspectos de esa doctrina, para que
calemos más hondamente en la
importancia capital del Paráclito
para el desarrollo intenso de la
existencia cristiana, meta a la que
hemos de aspirar.

La lectura de los Hechos de los
Apóstoles nos muestra cómo el
Espíritu Santo guía a la Iglesia desde
el primer momento. Su acción —
como en ese libro se narra— aparece
manifiesta en la vida de San Pablo:
todo lo que el Apóstol lleva a cabo,



desde su conversión hasta su
martirio, está marcado por la acción
del Paráclito. Por medio de la gracia,
el Señor le elige y consagra, junto con
Bernabé, para la expansión del
cristianismo entre los gentiles; le
conduce durante sus viajes
apostólicos, empujándole a
evangelizar Europa; le anuncia que
debe dar testimonio de Cristo en
Jerusalén y hasta en la misma
Roma[4]. «En una palabra, su
presencia y su actuación lo
dominan todo»[5]. Resulta tan
patente la intervención del
Santificador en la primitiva
cristiandad, que se ha llegado a
llamar, al libro de los Hechos, el
Evangelio del Espíritu Santo.

No lo dudemos: ganaremos
muchísimo en espíritu
contemplativo, en eficacia apostólica,
si le invocamos más, cada día; si le
rogamos que nos guíe con su gracia.
¿Hasta qué punto pones interés en



dar relieve sobrenatural a tus
acciones? ¿Con qué devoción repites
el Gloria Patri, et Filio, et Spiritui
Sancto? ¿Adviertes la necesidad de
ponerte en sus manos, cada vez que
mencionas su Nombre?

Pero San Pablo, en sus epístolas, «no
se limita a ilustrar la dimensión
dinámica y operativa de la tercera
Persona de la Santísima Trinidad,
sino que analiza también su
presencia en la vida del cristiano»[6].
Jesucristo había anunciado que en el
alma de quienes acogieran su
palabra y le amasen, el Padre y Él
mismo pondrían su morada; y había
añadido: os he hablado de todo esto
estando con vosotros; pero el
Paráclito, el Espíritu Santo que el
Padre enviará en mi nombre, Él os
enseñará todo y os recordará todas
las cosas que os he dicho[7].
Inspirado por Dios, el Apóstol
«reflexiona sobre el Espíritu
mostrando su influjo no solamente



sobre el actuar del cristiano, sino
también sobre su ser. En efecto, dice
que el Espíritu de Dios habita en
nosotros (cfr. Rm 8, 9; 1 Cor 3, 16) y
que "Dios ha enviado a nuestros
corazones el Espíritu de su Hijo" (Gal
4, 6)»[8].

Sabemos que la Trinidad entera
inhabita en el alma del justo por la
gracia; pero esa presencia suya en los
hombres y mujeres que caminan en
la amistad de Dios, se atribuye de
modo especial al Santificador. La
razón tradicional es bien
comprensible: al ser la santificación
un efecto del amor de Dios, nada más
lógico que se apropie esa operación a
la Persona que —en el seno de la
Trinidad— es el Amor subsistente, el
Espíritu Santo; como análogamente
se atribuye al Padre la creación y al
Verbo la redención, aunque todo lo
que Dios opera en relación al mundo,
viene obrado inseparablemente por
las tres divinas Personas. La Trinidad



Beatísima nos penetra hasta lo más
profundo de nuestro ser, no sólo en
cuanto criaturas, sino haciéndonos
participar con la gracia en la vida
íntima divina, como hijos del Padre,
en el Hijo, por el Espíritu Santo[9].

Precisa el Concilio Vaticano II: «Éste
es el gran misterio del hombre, que
la Revelación cristiana esclarece a los
fieles. Por Cristo y en Cristo se
ilumina el enigma del dolor y de la
muerte, que fuera del Evangelio nos
envuelve en absoluta oscuridad.
Cristo resucitó; con su muerte
destruyó la muerte y nos dio la vida,
para que, hijos en el Hijo, clamemos
en el Espíritu: Abba!, ¡Padre!»[10].

El don de la filiación divina se nos
muestra como el mayor regalo que
podíamos recibir de Dios. «Nuestra
gran dignidad consiste precisamente
en que no sólo somos imagen, sino
también hijos de Dios. Y esto —
comenta el Santo Padre— es una



invitación a vivir nuestra filiación, a
tomar cada vez mayor conciencia de
que somos hijos adoptivos en la gran
familia de Dios. Es una invitación a
transformar este don objetivo en una
realidad subjetiva, decisiva para
nuestro pensar, para nuestro actuar,
para nuestro ser»[11].

¡Qué agradecidos hemos de estar a
San Pablo, instrumento elegido por
Dios para mostrarnos con fulgor
nuevo esta verdad basilar de la fe
cristiana! En la epístola a los Gálatas,
después de recordar que el Verbo se
hizo hombre en el seno de la Virgen
para que llegáramos a ser hijos de
Dios, añade: y, puesto que sois hijos,
Dios envió a nuestros corazones el
Espíritu de su Hijo, que clama:
«¡Abba, Padre!». De manera que ya no
eres siervo, sino hijo; y como eres hijo,
también heredero por gracia de
Dios[12]. Se cumple de este modo lo
que señala Santo Tomás de Aquino:
«Así como efecto de la misión del



Hijo fue conducir al Padre, así
también efecto de la misión del
Espíritu Santo es llevar los fieles al
Hijo»[13].

Reconocer este don y comportarse en
consecuencia constituye —como
enseñaba San Josemaría— «la
mayor rebeldía del hombre que no
tolera vivir como una bestia, que
no se conforma —no se aquieta— si
no trata y conoce al Creador»[14].
Por eso añadía: «esclavitud o
filiación divina: he aquí el dilema
de nuestra vida. O hijos de Dios o
esclavos de la soberbia, de la
sensualidad, de ese egoísmo
angustioso en el que tantas almas
parecen debatirse»[15].

Quiso Dios que la conciencia actual y
viva de la filiación divina
constituyese el fundamento del
espíritu del Opus Dei; así lo aseguró
siempre nuestro Fundador, que
recordaba —lo repitió muchas veces



— hasta el momento exacto en que
Nuestro Señor dispuso que se
grabara a fuego en su alma. «Este
rasgo típico de nuestro espíritu
nació con la Obra, y en 1931 tomó
forma: en momentos
humanamente difíciles, en los que
tenía sin embargo la seguridad de
lo imposible —de lo que hoy
contempláis hecho realidad—,
sentí la acción del Señor que hacía
germinar en mi corazón y en mis
labios, con la fuerza de algo
imperiosamente necesario, esta
tierna invocación: Abba! Pater!
Estaba yo en la calle, en un tranvía:
la calle no impide nuestro diálogo
contemplativo; el bullicio del
mundo es, para nosotros, lugar de
oración. Probablemente hice
aquella oración en voz alta, y la
gente debió tomarme por loco: 
Abba! Pater! Qué confianza, qué
descanso y qué optimismo os dará,
en medio de las dificultades,
sentiros hijos de un Padre, que



todo lo sabe y que todo lo
puede»[16].

San Josemaría recomendaba a todos
que considerásemos frecuentemente
cada día esta verdad. Animaba a
meditar las enseñanzas de San Pablo:
el Espíritu mismo da testimonio junto
con nuestro espíritu de que somos
hijos de Dios. Y si somos hijos,
también herederos: herederos de Dios,
coherederos de Cristo; con tal de que
padezcamos con Él, para ser con Él
también glorificados[17].

Siempre es tiempo de ahondar en la
filiación divina, pero estos días
resulta más accesible: basta mirar a
Jesús Niño recostado en la cuna, en
los brazos de su Madre o en los de
San José. Nuestro Dios se ha hecho
criatura desvalida e inerme para que
nosotros seamos y nos sintamos muy
hondamente hijos de Dios, y nos
acerquemos a Él sin ningún temor. Si
a veces, por cualquier motivo, nos



resulta costoso, acudamos a la Virgen
y a San José, pidiéndoles que nos
enseñen a tratar a Dios con la
confianza e intimidad que ellos le
manifestaron. Supliquemos al
Paráclito, que inhabita en el alma,
que ponga en nuestro corazón ese
grito —¡Abba, Padre!—, de modo que
con el don de piedad nos haga
saborear a fondo la realidad de
nuestra filiación divina.

En sus catequesis, Benedicto XVI
pone de relieve «otro aspecto típico
del Espíritu que nos enseña San
Pablo: su relación con el amor. El
Apóstol escribe: "La esperanza no
falla, porque el amor de Dios ha sido
derramado en nuestros corazones
por el Espíritu Santo que nos ha sido
dado" (Rm 5, 5) (...). El Espíritu nos
sitúa en el mismo ritmo de la vida
divina, que es vida de amor,
haciéndonos participar
personalmente en las relaciones que
se dan entre el Padre y el Hijo»[18].



Calibremos bien el significado de
estas palabras. Gracias al Paráclito,
que nos hace hijos de Dios en Cristo,
hemos sido como introducidos en la
Vida beatífica y beatificante de la
Trinidad Santísima. Nosotros, pobres
criaturas, creadas del polvo de la
tierra, podemos latir al ritmo del
Corazón del Señor. «El Espíritu nos
torna cristiformes mediante su
fuerza santificadora. Él es
verdaderamente como la figura o
estructura de Cristo, Salvador
nuestro, y nos imprime por sí mismo
la imagen de Dios»[19].

La solemnidad de la Epifanía y la
fiesta del Bautismo del Señor nos
hablan de esa acción constante del
Santo Espíritu: Él guió a los Reyes
Magos hasta Belén, y descendió
visiblemente sobre Nuestro Señor en
el Jordán, mostrando que Jesucristo
era el Mesías esperado. Aprendamos
a abrir nuestros corazones a su
gracia santificadora. Ponderemos



con mayor frecuencia aquella
invitación que resonó mientras Jesús
era bautizado por Juan: Éste es mi
Hijo, el Amado, en quien me he
complacido[20]. Y en el momento de
la Transfiguración, con nueva
insistencia: Éste es mi Hijo, el Amado,
en quien me he complacido:
escuchadle[21]. Para adentrarnos en
ese diálogo, para sacar consecuencias
operativas de las enseñanzas del
Maestro —gestos y palabras—,
hemos de conducirnos con exquisita
docilidad a la acción del Espíritu
Santo, que nos llevará a descubrir —
con mayor entereza— la posibilidad
y la necesidad de santificar la vida
ordinaria; conscientes de que toda
nuestra conducta se ha de resumir
en un hablar con Dios y en un hablar
de Dios a las almas.

El aniversario del nacimiento de San
Josemaría, el 9 de enero, y el de su
bautizo, el día 13, nos hablan
también de esa cercanía del



Paráclito. Aprovechemos la
intercesión de nuestro Padre para
que cale en nosotros una fidelidad
enteriza —como la que San
Josemaría buscó a lo largo de su
existencia—, acogiendo todas las
inspiraciones del Espíritu Santo.

Ya sé que tendréis también muy
presente que el 21 de enero se
cumple otro aniversario del primer
Círculo de San Rafael: en aquellos 
«tres, tres mil, trescientos mil, tres
millones...» estábamos nosotros.
Ojalá no perdamos de vista que, si
queremos, también a cada una y a
cada uno nos pone el Señor en
condiciones de ser eficazmente
apostólicos, si somos "esencialmente"
eucarísticos.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier



Roma, 1 de enero de 2009.

[1] Cfr. Jn 19, 25-27.

[2] Gal 4, 4-5.

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-XI-2006.

[4] Cfr. Hch 13, 2-4; 16, 6-10; 20, 22-23;
23, 11; 27, 24.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 127.

[6] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-XI-2006.

[7] Jn 14, 25-26.

[8] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-XI-2006.

[9] Cfr. Juan Pablo II, Carta encíclica 
Dominum et Vivificantem, 18-V-1986,
nn. 32 y 52.



[10] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 22.

[11] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-XI-2006.

[12] Gal 4, 6-7.

[13] Santo Tomás de Aquino, 
Comentario al evangelio de San Juan,
14, 26.

[14] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 38.

[15] Ibid. [16] Cfr. A. Vázquez de
Prada. El Fundador del Opus Dei, Vol
I, pp. 389-390.

[17] Rm 8, 16-17.

[18] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 15-XI-2006.

[19] San Cirilo de Alejandría, Sermón
pascual.

[20] Mt 3, 17.



[21] Mt 17, 5.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/carta-del-
prelado-enero-2009/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-enero-2009/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-enero-2009/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-enero-2009/

	Carta del Prelado (enero 2009)

