
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2011)

En la carta de diciembre, el
Prelado exhorta a preparar el
nacimiento del Señor viviendo
bien el Adviento y la fiesta de la
Inmaculada.

26/12/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Hemos entrado en el Adviento, que
nos trae una llamada a renovar
nuestra esperanza: no una esperanza
efímera, pasajera, sino una confianza



segura, porque proviene de Dios.
Esta expectativa gozosa, tan
característica de las semanas que
preceden a la Navidad, es la actitud
fundamental del cristiano que desea
vivir con fruto el renovado encuentro
con Aquel que viene a poner su
morada entre nosotros: Jesucristo, el
Hijo de Dios hecho hombre [1] .

El domingo pasado, en la primera
lectura de la Misa, leíamos unas
palabras de Isaías, dolido ante la
situación del pueblo elegido.
Aquellos hombres y mujeres habían
endurecido sus corazones y se
habían apartado de Dios, y el profeta
se dirige al Señor pidiéndole que los
convierta: vuélvete, por amor a tus
siervos, a las tribus de tu heredad (...).
Ojalá rasgaras los cielos y bajases.
Ante ti se estremecerían las montañas
[2] . Este clamor, de una forma u
otra, resuena con frecuencia a lo
largo de estas semanas; y también
nosotros, atentos a la voz de la



Iglesia, repetimos con sinceridad: 
veni, Domine, et noli tardare. Relaxa
facinora plebi tuæ [3] ; ven, Señor, y
no tardes; desata las duras cargas
que pesan sobre tu pueblo. La
liturgia nos asegura: pronto llegará el
Señor que domina los pueblos, y será
llamado Emmanuel, es decir, Dios con
nosotros [4] . Y así es: el Señor viene
para reducir a la impotencia la
obra del mal y todo lo que todavía
puede mantenernos alejados de
Dios, para devolvernos al antiguo
esplendor y a la primitiva
paternidad [5] .

¿Cuántas veces hemos invocado ya,
con el corazón o con los labios: veni,
Domine Iesu [6] ? Paladeemos esa
frase de la Escritura, que la liturgia
aplica a la expectación del
nacimiento de Cristo : destilad, cielos,
el rocío, y que las nubes lluevan al
justo; que la tierra se abra y haga
germinar al Salvador [7] . El
firmamento se rasgó hace veinte



siglos para la llegada del Redentor al
mundo, y constantemente sucede
cada día, cuando Jesús se nos acerca
con su presencia sacramental en la
Sagrada Eucaristía. A cada una, a
cada uno, corresponde, por tanto,
abrir el corazón de par en par, para
que se empape de ese rocío divino
que quiere volvernos eficaces. Por
eso, la mejor manera de prepararnos
para la venida espiritual de
Jesucristo en la Navidad próxima,
consiste en disponer bien nuestras
almas y nuestros cuerpos para
recibirle con nuevo fervor cada día
en la Sagrada Comunión. ¿Cómo vas
desgranando estas jornadas? ¿Cómo
deseas que la humanidad acoja al
Señor? ¿Aprovechas las luces y los
adornos callejeros, para pedir que
Dios tenga la respuesta que se
merece de sus criaturas?

Nuestro Padre nos impulsaba a
aprovechar estas semanas para 
construir con el corazón un Belén



para nuestro Dios. ¿Os acordáis
de cuando erais pequeños? ¡Con
qué ilusión sabíamos preparar el
Nacimiento, con sus montañas de
corcho, sus casas minúsculas, y
todas esas figurillas alrededor del
pesebre donde Dios quiso nacer !
[8] . Y se detenía en una
consideración que se puede aplicar a
todos los fieles: sé bien que, cuanto
más tiempo pasa, por aquello de
que el Opus Dei es para cristianos
adultos que por amor de Dios se
saben hacer niños, mis hijas y mis
hijos van siendo cada día más
pequeños. Con mayor ilusión,
pues, que en nuestros años de
infancia, habremos preparado el
portal de Belén en la intimidad de
nuestra alma [9] .

Al meditar en el acontecimiento
extraordinario que conmemoramos,
el Papa invita a pensar que el
cumplimiento de la palabra que da
comienzo en la noche de Belén es,



a la vez, inmensamente más
grande y —desde el punto de vista
del mundo— más humilde que lo
que la palabra profética permitía
intui r [10] . Isaías y todos los
profetas sólo atisbaron lo que
sucedería en la Navidad. El
cumplimiento de aquella palabra
guarda una fuerza más grande,
inconmensurable, porque, con la
encarnación y el nacimiento del
Verbo , ha quedado superada la
distancia infinita entre Dios y el
hombre. Dios no solamente se ha
inclinado hacia abajo, como dicen
los Salmos: ha "descendido"
realmente, ha entrado en el
mundo, haciéndose uno de
nosotros para atraernos a todos a s
í [11] . Por otra parte, todo se ha
desarrollado con la más profunda
humildad: ese Dios sapientísimo,
todopoderoso y eterno, se nos ofrece
como niño recién nacido, inerme,
necesitado de unos brazos humanos
que le den abrigo y de unos



corazones que le amen de verdad.
Como María y José en la noche de
Belén, así hemos de comportarnos
nosotros en el silencio de la oración,
de nuestra presencia de Dios en la
jornada y al recibirle
sacramentalmente en la Eucaristía.
El mismo hecho de poner el belén en
nuestros hogares expresa nuestra
espera, que Dios se acerca a
nosotros (...), pero también es
expresión de la acción de gracias a
Aquel que ha decidido compartir
nuestra condición humana en la
pobreza y en la sencillez [12] .

Estamos también preparando la
fiesta de la Inmaculada, ya
inminente. Nuestro corazón de hijos
se llena de gozo especialmente en
esta solemnidad, porque en la Virgen
Santísima vemos reflejadas la
grandeza y la humildad con que su
Hijo bajó a la tierra. Grandeza de
María, la Purísima, la Toda Santa, la
criatura más excelsa. Tan grande es



su dignidad, que el pueblo cristiano
la aclama diciendo: ¡más que Tú, sólo
Dios! Y humildad suma de la Virgen
nazarena, pues habiendo sido
elegida desde la eternidad para ser
Madre de Dios, se considera y se
llama a sí misma esclava del Señor.
¡Cuántas lecciones, hijas e hijos míos,
hemos de aprender con continuidad
de nuestra Madre, y concretamente
ahora, en los días que preceden a su
fiesta! Pidámosle que no las
olvidemos, que las pongamos en
práctica.

Me viene a la memoria que,
justamente en estos días de 1931 —
han transcurrido ochenta años—, san
Josemaría redactó unas
consideraciones sobre los misterios
del Rosario, que desde entonces han
ayudado a innumerables personas a
meterse por caminos de
contemplación. Os sugiero que, en
estas fechas, os esforcéis por cumplir
con más pausa y atención esta



devoción mariana. En una ocasión,
respondiendo a una pregunta,
nuestro Padre explicaba: el Rosario
es una oración muy grata a María
Santísima, que está enraizada en
la vida de los católicos desde hace
muchos siglos. A la vez, es una
meditación de los misterios de la
vida del Señor y de su Madre. Por
lo tanto, lo recomiendo con todo
mi corazón, también como una
oración que puede hacerse en
familia, aunque no debéis obligar
a vuestros hijos pequeños a
rezarlo (...). Si quieren venir con
los demás, que vengan; si no,
dejadlos estar, que ya vendrán.
Tiene que ser algo voluntario [13] .

Por su gran respeto a la libertad de
las almas, nuestro Fundador añadía
que en esto —como en todas las
prácticas de piedad— cada uno debe
seguir su propio camino. Y agregaba: 
he aconsejado un modo de rezarlo,
pero a nadie le digo que ésta ha de



ser necesariamente su manera
concreta de hacerlo, porque puede
haber otras mil formas diversas.
Las almas, aunque son similares,
tienen cada una su propio camino.
Sigue el que quieras, en el rezo del
Rosario y en todo lo demás.
Procura, si te interesa, meditar un
poquito las oraciones que
componen el Rosario, y que han
sido puestas por la Iglesia. Reza
tranquilamente los Padrenuestros
y las Avemarías. Si te distraes,
vuelve como puedas. Y si te has
distraído todo el tiempo, lo has
rezado también: has estado
haciendo una gran serenata en
honor de la Madre de Dios [14] .

Durante el Adviento, se nos vuelven
presentes, con viveza, los misterios
gozosos del Rosario; sobre todo en la
última semana, cuando la liturgia
intensifica la preparación inmediata
para la Navidad. Esmerémonos en
contemplarlos con especial empeño.



Para ayudarme y ayudaros, os
transcribo uno de los comentarios de
nuestro Padre a estas escenas.

Recordad los misterios gozosos:
nos admiramos de aquella
humildad de Jesús, que
semetipsum exinanivit formam
servi accipiens : que se anonadó a
Sí mismo tomando forma de
siervo, tomando carne como la
nuestra. Sin el pecado, pero igual
a la nuestra. Humildad que le hace
estar, como los demás, el tiempo
necesario en el seno de la Madre.
Contemplamos a la Madre, que se
humilla y va por las montañas de
Judea a ver a su prima, Santa
Isabel. Contemplamos..., y nos
conmueve, aquella escena
encantadora donde se compone el
Magnificat . Luego nace Jesús:
como nosotros, sólo que con
mayor pobreza: fuera de su casa,
en un rincón. Non erat eis locus in
diversorio : no hubo para ellos



lugar en la posada. Siendo de la
estirpe real de David, el Señor
quiso nacer pobre y vivir pobre. Y
cuando hace que los evangelistas,
inspirados por el Espíritu Santo,
cuenten la historia de los
antepasados de Jesús, en el relato
aparecen unas cuantas mujeres,
que no son precisamente un
modelo de virtudes; alguna de
ellas, ni mucho menos. Para que
tengamos nosotros amor y
comprensión y, a través de Jesús,
sepamos disculpar a las gentes. A
continuación vemos cómo la
Santísima Virgen va al Templo a
purificarse: cuando más pura que
Ella, sólo es Dios. ¡Modelo de
humildad! Y nosotros, llenos de
soberbia... Al final, después de
estas escenas de humildad, se nos
desborda el alma en generosidad,
para ocuparnos de las cosas de
Dios, como hizo el Niño —cuando
lo encuentran en el Templo,
después de buscarle tres días—,



que ése es el tema del último
misterio: ¿no sabéis que me he de
ocupar en las cosas que son de mi
Padre del Cielo? [15] .

La novena de la Inmaculada
constituye una muestra de cariño
filial a Nuestra Señora. Sin embargo,
no olvidemos que es mucho más
importante lo que recibimos de
María, respecto a lo que le
ofrecemos. La Virgen, en efecto,
nos da un mensaje destinado a
cada uno de nosotros (...). ¿Y qué
nos dice María? Nos habla con la
Palabra de Dios, que se hizo carne
en su seno. Su "mensaje" no es otro
sino Jesús, que es toda su vida.
Gracias a Él y por Él, María es la
Inmaculada. Y como el Hijo de Dios
se hizo hombre por nosotros,
también Ella, su Madre, fue
preservada del pecado por
nosotros, por todos, como
anticipación de la salvación de
Dios para cada hombre [16] .



De este modo, al recorrer con
intensidad, personalmente, la
novena de la Inmaculada, nos
preparamos muy bien para la
Navidad. Además —y la experiencia
lo demuestra ampliamente— nos
ofrece una ocasión más de realizar
un constante apostolado personal. La
Virgen siempre atrae a las almas y
las conduce a Jesús. Tratemos de unir
sólidamente estos dos aspectos —
trato con Nuestra Señora y afán
apostólico—, ahora y a lo largo de
toda nuestra existencia. Meditemos
unas palabras de nuestro Padre, que
contienen una fuerza extraordinaria
y suponen un desafío para nuestra
respuesta cotidiana. El mundo es
como una gran boca sedienta, con
sed de Cristo, y nosotros, los
cristianos, somos el agua que ha
de apagar su sed. Nos espera. El
día de mañana, ¿dónde estarás
para prender ese fuego y ese amor
de Cristo? Si no tienes ahora
hambre de proselitismo, mala



señal. Somos lodo de la tierra,
pero —en las manos del Divino
Maestro— daremos luz a los ojos
de los hombres, que están ciegos y
no ven el resplandor de la verdad
[17] .

En el mes que acaba de transcurrir,
se ha comenzado la labor apostólica
estable de la Prelatura en Sri Lanka.
Demos muchas gracias a Dios
porque, el mismo día de la llegada de
vuestros hermanos, se pudo quedar
reservado el Santísimo Sacramento
en el oratorio del nuevo Centro: ¡un
Sagrario más en esas tierras
inmensas de Asia! A la Virgen
Inmaculada encomiendo estos
comienzos y la expansión apostólica
que, con su intercesión, tratamos de
llevar a cabo en tantos lugares.

Hijas e hijos míos: las almas nos
esperan, te esperan. Vivamos con
ansias de amar, cada día, el Sacrificio
del Calvario. En 1937, nuestro Padre



pudo celebrar por primera vez la
Santa Misa con todos los ornamentos,
el 3 de diciembre, tras los meses de
persecución religiosa en España. Le
he escuchado mencionar con
grandísimo agradecimiento todas las
facilidades que le dio el sacerdote de
Andorra, a quien encomendó al
Señor cotidianamente.

Seguid rezando por la Persona e
intenciones del Papa, por sus
colaboradores en el gobierno de la
Iglesia, por los frutos espirituales de
su reciente viaje a África. Y no os
olvidéis de uniros a mis peticiones al
Señor, que —como tantas veces os he
dicho— son muchas y encaminadas a
dar a Dios toda la gloria.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de diciembre de 2011.



[1] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XII-2010.

[2] Misal Romano, Domingo I de
Adviento, Primera lectura (B) ( Is 63,
17-19).

[3] Liturgia de las Horas, Domingo I
de Adviento , Ad Nonam, Responsorio
breve.

[4] Misal Romano, 21 de diciembre, 
Antífona de entrada (cfr. Is 7, 14; 8,
10).

[5] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XII-2010.

[6] Ap 22, 20.

[7] Misal Romano, Domingo IV de
Adviento, Antífona de entrada ( Is 45,
8).

[8] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-XII-1973.

[9] Ibid .



[10] Benedicto XVI, Homilía en la
Natividad del Señor, 24-XII-2010.

[11] Ibid .

[12] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 22-XII-2010.

[13] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 17-XI-1972.

[14] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 9-X-1972.

[15] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 16-XI-1967.

[16] Benedicto XVI, Discurso ante la
imagen de la Inmaculada, 8-XII-2010.

[17] San Josemaría, Notas de una
meditación, 24-X-1942.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-diciembre-2011/


opusdei.org/es-mx/article/carta-del-
prelado-diciembre-2011/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-diciembre-2011/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-diciembre-2011/

	Carta del Prelado (diciembre 2011)

