
opusdei.org

Carta del Prelado
(diciembre 2008)

La venida, ya próxima, del
Señor en la Navidad es una
ocasión para retomar nuestro
empeño para "unir lo divino y
lo humano en nuestra
existencia ordinaria", como dice
en su carta Mons. Echevaría, e
invita a hacerlo con sencillez,
esperanza y responsabilidad.

04/12/2008

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Ha finalizado el año mariano en la
Obra, con el que hemos querido
agradecer a Dios, por intercesión de
la Santísima Virgen, los veinticinco
años de la erección del Opus Dei en
Prelatura personal. Espero que, por
la bondad del Señor, todos hayamos
progresado en el cariño y devoción a
nuestra Madre, que lleva
necesariamente a tener un trato más
íntimo y personal, más enamorado,
con su Hijo Jesús.

Ahora nos preparamos para la
solemnidad de la Inmaculada
Concepción: una nueva oportunidad
de asentar aún más, en el fondo de
nuestra alma, esa piedad mariana
que es característica de los católicos
y parte muy importante de la
herencia espiritual de nuestro
Fundador. Conocemos cómo San
Josemaría no se ponía nunca como
ejemplo de nada: el único Modelo es
Jesucristo, nos repetía. Y, sin
embargo, no tenía inconveniente en



afirmar: si en algo quiero que me
imitéis, es en el amor que tengo a
la Virgen. ¡Tan grande era su cariño
filial a nuestra Madre! Pidamos por
su intercesión que, en estos días de
preparación para la gran fiesta del 8
de diciembre, se opere en cada uno
de nosotros un crecimiento continuo
en la piedad mariana y en el afán
apostólico. Animemos también a
otras personas para que, mediante
una conversación más confiada con
la Virgen, entren por caminos de
vida interior o progresen por esa
senda.

Ayer dio comienzo el Adviento,
tiempo litúrgico especialmente
adecuado para fomentar la
esperanza teologal. Esta virtud nos
mueve a aspirar con todas nuestras
fuerzas a la felicidad eterna, que el
Señor ha prometido a los que
cumplen su Voluntad. Como escribió
el Santo Padre hace justamente un
año, nosotros necesitamos tener



esperanzas —más grandes o más
pequeñas—, que día a día nos
mantengan en camino. Pero sin la
gran esperanza, que ha de superar
todo lo demás, aquellas no bastan.
Esta gran esperanza sólo puede ser
Dios, que abraza el universo y que nos
puede proponer y dar lo que nosotros
solos no podemos alcanzar[1].

Comencemos, pues, este tiempo
litúrgico reafirmando nuestros
deseos de llegar al Cielo. No
pongamos nuestro fin en las cosas de
aquí abajo: que todos los logros que
podamos alcanzar, nos ayuden a
recorrer la senda que conduce al
Cielo. Único es el fin último de
nuestra vida: la posesión y goce de
Dios por toda la eternidad. Ahí se
encuentra la meta definitiva a la que
hemos de aspirar día a día y, para
eso, hemos de poner todo —
absolutamente todo, sin quedarnos
con nada— al servicio del Reino de
Dios.



El Catecismo de la Iglesia Católica
resume el sentido de estas semanas
con las siguientes palabras: «Al
celebrar anualmente la liturgia de
Adviento, la Iglesia actualiza esta
espera del Mesías: participando en la
larga preparación de la primera
venida del Salvador, los fieles
renuevan el ardiente deseo de su
segunda Venida»[2]. Tiempo de
preparación de la Navidad y para
fomentar la esperanza del
advenimiento de Nuestro Redentor,
que tendrá lugar al final de los
tiempos, para juzgar a vivos y a
muertos e instaurar plenamente su
Reino, de modo que Dios sea todo en
todas las cosas[3].

La primera parte del Adviento —
hasta el 16 de diciembre— se centra
en la consideración de la última
venida del Señor. La liturgia de la
Misa, sobre todos los domingos, nos
presenta pasajes del Antiguo y del
Nuevo Testamento encaminados a



prepararnos para ese encuentro. A
partir del 17 de diciembre, cambia el
contenido de las lecturas, que nos
disponen de modo inmediato para la
venida espiritual de Jesucristo en la
Navidad: dos aspectos íntimamente
unidos, que pueden centrar muy
bien nuestra oración durante el mes
de diciembre. ¿Cómo son nuestras
ansias de estar con Dios, ya aquí en
la tierra? ¿Buscamos su Rostro en
cuanto acontece? ¿Evitamos que se
dé en nosotros cualquier pérdida de
paz, con la certeza de que Él ha
venido y vendrá para todos?

La consideración de las postrimerías
—las cosas últimas que han de
suceder al final de los tiempos, y
antes, para cada uno, en el día de la
muerte— no ha de convertirse en
fuente de temor o de inquietud. Nada
más lejos de la intención de la Iglesia,
al proponernos estas verdades.
Constituyen, más bien, una llamada
al sentido de responsabilidad



personal, para que nos decidamos a
trabajar con mayor constancia en la
obra de la santificación propia y en
la labor apostólica.

Hace pocas semanas, recogiendo la
doctrina de San Pablo sobre los
Novísimos, Benedicto XVI invitaba a
los cristianos a meditar en tres
grandes certezas de nuestra fe
relacionadas con este tema. La
primera es la certeza de que Jesús ha
resucitado, está con el Padre y, por
eso, está con nosotros para siempre. Y
nadie es más fuerte que Cristo (...).
Por eso estamos seguros y no tenemos
miedo[4].

¿Cómo vamos a temer a nuestro
Padre Dios, que ha mostrado de
tantas y evidentes maneras su amor
por nosotros, hasta el punto de
enviar a su Hijo al mundo, para
salvarlo? La fe en Cristo resucitado
constituye el mejor antídoto contra
todos los temores. Así ocurrió en los



comienzos de la predicación
evangélica, en un mundo dominado
por el temor fatalista ante el destino,
y ha de renovarse también hoy, en
un mundo en el que tantas personas
se mueven llenas de aprensión por el
futuro, o proceden
irresponsablemente como si todo se
acabara aquí abajo. El Señor es mi
luz y mi salvación, ¿a quién
temeré? (Sal 26, 1), se preguntaba
San Josemaría con palabras del
Salmo. Y respondía: A nadie:
tratando de este modo a nuestro
Padre del Cielo, no admitamos
miedo de nadie ni de nada[5]. Por
eso, añadía, un hijo de Dios no tiene
ni miedo a la vida, ni miedo a la
muerte, porque el fundamento de
su vida espiritual es el sentido de
la filiación divina: Dios es mi
Padre, piensa, y es el Autor de todo
bien, es toda la Bondad[6].

En segundo lugar —prosigue el Papa,
ahondando en las razones del



optimismo cristiano—, la certeza de
que Cristo está conmigo, de que en
Cristo el mundo futuro ya ha
comenzado, también da certeza de la
esperanza. El futuro no es una
oscuridad en la que nadie se orienta.
No es así[7]. Para quien cree en
Cristo y vive de Cristo, el futuro se
alza siempre luminoso, un camino
seguro, porque Jesucristo resucitado,
el Buen Pastor, nos ha abierto la
senda de la vida eterna y camina con
nosotros, nos protege y nos alienta
con el cariño de una madre y de un
padre. Cada uno puede hacer suyas,
con plena verdad, las palabras
inspiradas: el Señor es mi pastor,
nada me falta. En verdes prados me
hace reposar; hacia aguas tranquilas
me guía; reconforta mi alma, me
conduce por sendas rectas por honor
de su Nombre. Aunque camine por
valles oscuros, no temo ningún mal,
porque Tú estás conmigo; tu vara y tu
cayado me sosiegan[8].



La tercera certeza que sostiene a los
cristianos es ésta: el Juez que vuelve
—Juez y Salvador a la vez— nos ha
confiado la tarea de vivir en este
mundo según su modo de vivir. Nos
ha entregado unos talentos. Por eso,
nuestra tercera actitud es:
responsabilidad con respecto al
mundo, a los hermanos, ante Cristo y,
al mismo tiempo, también certeza de
su misericordia. Ambas cosas son
importantes[9].

Este sentido de responsabilidad
responde a la advertencia del Señor: 
negotiamini, dum venio[10], negociad
hasta mi vuelta; palabras que San
Josemaría meditó repetidamente, con
la certeza de que Dios nos acompaña
siempre, y con la responsabilidad de
que nos ha confiado su heredad. Es
preciso aprovechar bien el tiempo
para que —con la gracia divina—
merezcamos llegar un día a la
bienaventuranza eterna. Saboreemos
aquellas otras palabras de nuestro



Padre. ¡Qué pena vivir, practicando
como ocupación la de matar el
tiempo, que es un tesoro de Dios!
No caben las excusas, para
justificar esa actuación (...). ¡Qué
tristeza no sacar partido, auténtico
rendimiento de todas las
facultades, pocas o muchas, que
Dios concede al hombre para que
se dedique a servir a las almas y a
la sociedad! Cuando el cristiano
mata su tiempo en la tierra, se
coloca en peligro de matar su
Cielo: cuando por egoísmo se
retrae, se esconde, se despreocupa.
El que ama a Dios, no sólo entrega
lo que tiene, lo que es, al servicio
de Cristo: se da él mismo[11].

A la luz de estas invitaciones
podemos preguntarnos: ¿siento la
responsabilidad de hacer rendir los
talentos —cualidades personales,
tareas que me ocupan, ocasiones de
hacer el bien que se presentan a lo
largo de las jornadas— para asentar



el Reino de Cristo en mi alma y en el
ambiente en el que me desenvuelvo?
¿Cómo ayudo a otros a comportarse
del mismo modo, con mi ejemplo y
con mi palabra? ¿Hago todo lo que
esté en mi mano para que en la
legislación civil y en la organización
de la sociedad se respete la Ley de
Dios?

La segunda parte del Adviento, como
os recordaba al principio, tiende a
prepararnos de modo inmediato
para la Navidad. Durante esas fechas,
siguiendo un consejo de nuestro
Padre, podemos acompañar a la
Virgen y a San José en su caminar
hacia Belén. En los ratos de oración
personal, y a lo largo de la jornada,
pongámonos muy cerca de ellos,
prestándoles con el deseo algún
servicio, desagraviando por los que
entonces —y también ahora— no
supieron acoger al Hijo de Dios
cuando vino a la tierra. No es pura
imaginación, sino un modo de



ejercitar de modo concreto nuestra fe
en el misterio de la Encarnación.

La Navidad se nos muestra como una
escuela extraordinaria;
aprovechemos las lecciones que nos
dirige Jesús. Como recordaba nuestro
Padre, detengámonos en la
naturalidad de su nacimiento. 
Comienza estando en el seno de su
Madre nueve meses, como todo
hombre, con una naturalidad
extrema. De sobra sabía el Señor
que la humanidad padecía una
apremiante necesidad de Él. Tenía,
por eso, hambre de venir a la
tierra para salvar a todas las
almas: y no precipita el tiempo.
Vino a su hora, como llegan al
mundo los demás hombres[12].

También podemos considerar su
sencillez. El Señor viene sin
aparato, desconocido de todos. En
la tierra sólo María y José
participan en la aventura divina. Y



luego aquellos pastores, a los que
avisan los ángeles. Y más tarde
aquellos sabios de Oriente. Así se
verifica el hecho trascendental,
con el que se unen el cielo y la
tierra, Dios y el hombre[13].

Imitando con decisión al Maestro,
podemos unir lo divino y lo humano
en nuestra existencia ordinaria.
Basta que nos esforcemos por poner
a Dios en el centro de nuestra
actividad, con el empeño de cumplir
nuestros deberes para darle gloria, y
rectificando aquellos motivos que
pudieran dificultarlo. En esos días
previos a la Navidad, no olvidemos
que María y José continúan llamando
a las almas, como entonces a las
puertas de las casas de Belén. No me
aparto de la verdad más rigurosa
—aseguraba San Josemaría—, si os
digo que Jesús sigue buscando
ahora posada en nuestro corazón.
Hemos de pedirle perdón por
nuestra ceguera personal, por



nuestra ingratitud. Hemos de
pedirle la gracia de no cerrarle
nunca más la puerta de nuestras
almas[14].

En las próximas semanas, la liturgia,
al hacer eco a la voz de Jesús, nos
recomienda vigilar: velad, porque no
sabéis en qué día vendrá vuestro
Señor[15]. Es lo mismo que recuerda
el Papa a todos los cristianos. Jesús,
que en la Navidad vino a nosotros y
volverá glorioso al final de los
tiempos, no se cansa de visitarnos
continuamente en los acontecimientos
de cada día. Nos pide estar atentos
para percibir su presencia, su
adviento, y nos advierte que lo
esperemos vigilando (...).
Preparémonos para revivir con fe el
misterio del nacimiento del Redentor,
que ha llenado de alegría el
universo[16].

La semana pasada, he tenido
oportunidad de transcurrir unos



pocos días en Pamplona, para
acompañar a vuestras hermanas y a
vuestros hermanos tras las
circunstancias extraordinarias que
han atravesado. He podido
comprobar, una vez más, el espíritu
que nuestro Padre infundió en todas
y en todos, también en quienes
trabajan en la Universidad de
Navarra. A las pocas semanas del
atentado sufrido allí, la actitud
hondamente cristiana de las mujeres
y los hombres que atienden esa
tarea, me ha impulsado a dar gracias
a Dios: porque se toca con la mano
que el Opus Dei es una siembra de
paz y de alegría.

Os reitero mi petición de oraciones
por mis intenciones; en primer lugar,
por el Papa y sus colaboradores en el
gobierno de la Iglesia, por los
Obispos y los sacerdotes, por todos
los miembros del Pueblo de Dios. Y
para que la labor apostólica personal
—de cada una, de cada uno— no



conozca tregua. Con Cristo, ayudados
por la Virgen y San José, hagámonos
todo para todos.

En este mes recordamos muchos
aniversarios de la Obra. No puedo
detenerme en comentarlos, porque
sería interminable. Sí os pido que
amemos más esta historia de las
misericordias de Dios, porque el
Señor las ha querido para cada una,
para cada uno. Deseo que no se
queden en simple recuerdo, sino que
las vivamos.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de diciembre de 2008.

[1] Benedicto XVI, Carta encíclica Spe
salvi, 30-XI-2007, n. 31.

[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
524.



[3] 1 Cor 15, 28.

[4] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 12-XI-2008.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
95.

[6] San Josemaría, Forja, n. 987.

[7] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 12-XI-2008.

[8] Sal 23 (22) 1-4.

[9] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 12-XI-2008.

[10] Lc 19, 13.

[11] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 46.

[12] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 18.

[13] Ibid.

[14] Ibid., n. 19.



[15] Mt 24, 42.

[16] Benedicto XVI, Homilía en el
primer Domingo de Adviento, 2-
XII-2007.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/carta-del-
prelado-diciembre-2008-2/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-diciembre-2008-2/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-diciembre-2008-2/
https://opusdei.org/es-mx/article/carta-del-prelado-diciembre-2008-2/

	Carta del Prelado (diciembre 2008)

