
opusdei.org

Audio: Vocación
cristiana

El domingo pasado empezó el
Adviento. Incluimos en audio
un fragmento de una homilía
de San Josemaría en la que
habla de este tiempo litúrgico.

15/12/2008

Vocación cristiana (18:47 min)

(Homilía pronunciada el 2–XII–1951,
primer domingo de Adviento.)

Comienza el año litúrgico, y el
introito de la Misa nos propone una



consideración íntimamente
relacionada con el principio de
nuestra vida cristiana: la vocación
que hemos recibido. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi, et semitas
tuas edoce me (Ps XXIV, 4.); Señor,
indícame tus caminos, enséñame tus
sendas. Pedimos al Señor que nos
guíe, que nos muestre sus pisadas,
para que podamos dirigirnos a la
plenitud de sus mandamientos, que
es la caridad (Cfr. Mt XXII, 37; Mc XII,
30; Lc X, 27.).

Me figuro que vosotros, como yo, al
pensar en las circunstancias que han
acompañado vuestra decisión de
esforzaros por vivir enteramente la
fe, daréis muchas gracias al Señor,
tendréis el convencimiento sincero –
sin falsas humildades– de que no hay
mérito alguno por nuestra parte.
Ordinariamente aprendimos a
invocar a Dios desde la infancia, de
los labios de unos padres cristianos;
más adelante, maestros, compañeros,



conocidos, nos han ayudado de mil
maneras a no perder de vista a
Jesucristo.

Un día –no quiero generalizar, abre
tu corazón al Señor y cuéntale tu
historia–, quizá un amigo, un
cristiano corriente igual a ti, te
descubrió un panorama profundo y
nuevo, siendo al mismo tiempo viejo
como el Evangelio. Te sugirió la
posibilidad de empeñarte seriamente
en seguir a Cristo, en ser apóstol de
apóstoles. Tal vez perdiste entonces
la tranquilidad y no la recuperaste,
convertida en paz, hasta que
libremente, porque te dio la gana –
que es la razón más sobrenatural–,
respondiste que sí a Dios. Y vino la
alegría, recia, constante, que sólo
desaparece cuando te apartas de El.

No me gusta hablar de elegidos ni de
privilegiados. Pero es Cristo quien
habla, quien elige. Es el lenguaje de
la Escritura: elegit nos in ipso ante



mundi constitutionem –dice San
Pablo– ut essemus sancti (Eph I, 4.).
Nos ha escogido, desde antes de la
constitución del mundo, para que
seamos santos. Yo sé que esto no te
llena de orgullo, ni contribuye a que
te consideres superior a los demás
hombres. Esa elección, raíz de la
llamada, debe ser la base de tu
humildad. ¿Se levanta acaso un
monumento a los pinceles de un gran
pintor? Sirvieron para plasmar obras
maestras, pero el mérito es del
artista. Nosotros –los cristianos–
somos sólo instrumentos del Creador
del mundo, del Redentor de todos los
hombres.

Los Apóstoles, hombres corrientes

A mí me anima considerar un
precedente narrado, paro a paso, en
las páginas del Evangelio: la vocación
de los primeros doce. Vamos a
meditarla despacio, rogando a esos
santos testigos del Señor que



sepamos seguir a Cristo como ellos lo
hicieron.

Aquellos primeros apóstoles –a los
que tengo gran devoción y cariño–
eran, según los criterios humanos,
poca cosa. En cuanto a posición
social, con excepción de Mateo, que
seguramente se ganaba bien la vida y
que dejó todo cuando Jesús se lo
pidió, eran pescadores: vivían al día,
bregando de noche, para poder
lograr el sustento.

Pero la posición social es lo de
menos. No eran cultos, ni siquiera
muy inteligentes, al menos en lo que
se refiere a las realidades
sobrenaturales. Incluso los ejemplos
y las comparaciones más sencillas les
resultaban incomprensibles, y
acudían al Maestro: Domine, edissere
nobis parabolam (Mt XIII, 36.), Señor,
explícanos la parábola. Cuando Jesús,
con una imagen, alude al fermento
de los fariseos, entienden que les está



recriminando por no haber
comprado pan (Cfr. Mt XVI, 6–7.).

Pobres, ignorantes. Y ni siquiera
sencillos, llanos. Dentro de su
limitación, eran ambiciosos. Muchas
veces discuten sobre quién sería el
mayor, cuando –según su
mentalidad– Cristo instaurase en la
tierra el reino definitivo de Israel.
Discuten y se acaloran durante ese
momento sublime, en el que Jesús
está a punto de inmolarse por la
humanidad: en la intimidad del
Cenáculo (Cfr. Lc XXII, 24–27.).

Fe, poca. El mismo Jesucristo lo dice
(Cfr. Mt XIV, 31; XVI, 8; XVII, 19; XXI,
21.). Han visto resucitar muertos,
curar toda clase de enfermedades,
multiplicar el pan y los peces, calmar
tempestades, echar demonios. San
Pedro, escogido como cabeza, es el
único que sabe responder
prontamente: Tú eres el Cristo, el Hijo
de Dios vivo (Mt XVI, 16.). Pero es una



fe que él interpreta a su manera, por
eso se permite encararse con
Jesucristo para que no se entregue en
redención por los hombres. Y Jesús
tiene que contestarle: apártate de mí,
Satanás, que me escandalizas, porque
no entiendes las cosas de Dios, sino
las de los hombres (Mt XVI, 23.). 
Pedro razonaba humanamente ,
comenta San Juan Crisóstomo, y
concluía que todo aquello –la Pasión y
la Muerte– era indigno de Cristo,
reprobable. Por eso, Jesús lo reprende
y le dice: no, sufrir no es cosa indigna
de mí; tú lo juzgas así porque razonas
con ideas carnales, humanas (S. Juan
Crisóstomo, In Matthaeum homiliae ,
54, 4 (PG 58, 537).).

Aquellos hombres de poca fe,
¿sobresalían quizá en el amor a
Cristo? Sin duda lo amaban, al menos
de palabra. A veces se dejan
arrebatar por el entusiasmo: vamos y
muramos con El (Ioh XI, 16.). Pero a
la hora de la verdad huirán todos,



menos Juan, que de veras amaba con
obras. Sólo este adolescente, el más
joven de los apóstoles, permanece
junto a la Cruz. Los demás no sentían
ese amor tan fuerte como la muerte
(Can VIII, 6.).

Estos eran los Discípulos elegidos por
el Señor; así los escoge Cristo; así
aparecían antes de que, llenos del
Espíritu Santo, se convirtieran en
columnas de la Iglesia (Cfr. Gal II, 9.).
Son hombres corrientes, con
defectos, con debilidades, con la
palabra más larga que las obras. Y,
sin embargo, Jesús los llama para
hacer de ellos pescadores de
hombres (Mt IV, 19.), corredentores,
administradores de la gracia de Dios.

3 Algo semejante ha sucedido con
nosotros. Sin gran dificultad
podríamos encontrar en nuestra
familia, entre nuestros amigos y
compañeros, por no referirme al
inmenso panorama del mundo,



tantas otras personas más dignas que
nosotros para recibir la llamada de
Cristo. Más sencillos, más sabios, más
influyentes, más importantes, más
agradecidos, más generosos.

Yo, al pensar en estos puntos, me
avergüenzo. Pero me doy cuenta
también de que nuestra lógica
humana no sirve para explicar las
realidades de la gracia. Dios suele
buscar instrumentos flacos, para que
aparezca con clara evidencia que la
obra es suya. San Pablo evoca con
temblor su vocación: después de
todos se me apareció a mí, que vengo
a ser como un abortivo, siendo el
menor de los apóstoles, que no soy
digno de ser llamado apóstol, porque
perseguí a la Iglesia de Dios (1 Cor XV,
8–9.). Así escribe Saulo de Tarso, con
una personalidad y un empuje que la
historia no ha hecho sino agrandar.

Sin que haya mediado mérito alguno
por nuestra parte, os decía: porque



en la base de la vocación están el
conocimiento de nuestra miseria, la
conciencia de que las luces que
iluminan el alma –la fe–, el amor con
el que amamos –la caridad– y el
deseo por el que nos sostenemos –la
esperanza–, son dones gratuitos de
Dios. Por eso, no crecer en humildad
significa perder de vista el objetivo
de la elección divina: ut essemus
sancti , la santidad personal.

Ahora, desde esa humildad, podemos
comprender toda la maravilla de la
llamada divina. La mano de Cristo
nos ha cogido de un trigal: el
sembrador aprieta en su mano
llagada el puñado de trigo. La sangre
de Cristo baña la simiente, la
empapa. Luego, el Señor echa al aire
ese trigo, para que muriendo, sea
vida y, hundiéndose en la tierra, sea
capaz de multiplicarse en espigas de
oro.

Ya es hora de despertar



La Epístola de la Misa nos recuerda
que hemos de asumir esta
responsabilidad de apóstoles con
nuevo espíritu, con ánimo,
despiertos. Ya es hora de
despertarnos de nuestro letargo, pues
estamos más cerca de nuestra salud
que cuando recibimos la fe. La noche
avanza y va a llegar el día. Dejemos,
pues, las obras de las tinieblas y
revistámonos de las armas de la luz
(Rom XIII, 11–12.).

Me diréis que no es fácil, y no os
faltará razón. Los enemigos del
hombre, que son los enemigos de su
santidad, intentan impedir esa vida
nueva, ese revestirse con el espíritu
de Cristo. No encuentro otra
enumeración mejor de los obstáculos
a la fidelidad cristiana que la que nos
trae San Juan: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitae (1 Ioh II, 16.); todo lo que hay en
el mundo es concupiscencia de la



carne, concupiscencia de los ojos y
soberbia de la vida.

5 La concupiscencia de la carne no es
sólo la tendencia desordenada de los
sentidos en general, ni la apetencia
sexual, que debe ser ordenada y no
es mala de suyo, porque es una noble
realidad humana santificable. Ved
que, por eso, nunca hablo de
impureza, sino de pureza, ya que a
todos alcanzan las palabras de Cristo:
bienaventurados los limpios de
corazón, porque ellos verán a Dios
(Mt V, 8.). Por vocación divina, unos
habrán de vivir esa pureza en el
matrimonio; otros, renunciando a los
amores humanos, para corresponder
única y apasionadamente al amor de
Dios. Ni unos ni otros esclavos de la
sensualidad, sino señores del propio
cuerpo y del propio corazón, para
poder darlos sacrificadamente a
otros.



Al tratar de la virtud de la pureza,
suelo añadir el calificativo de santa .
La pureza cristiana, la santa pureza,
no es el orgulloso sentirse puros , no
contaminados. Es saber que tenemos
los pies de barro (Dan II, 33.), aunque
la gracia de Dios nos libre día a día
de las asechanzas del enemigo.
Considero una deformación del
cristianismo la insistencia de algunos
en escribir o predicar casi
exclusivamente de esta materia,
olvidando otras virtudes que son
capitales para el cristiano, y también
en general para la convivencia entre
los hombres.

La santa pureza no es ni la única ni
la principal virtud cristiana: es, sin
embargo, indispensable para
perseverar en el esfuerzo diario de
nuestra santificación y, si no se
guarda, no cabe la dedicación al
apostolado. La pureza es
consecuencia del amor con el que
hemos entregado al Señor el alma y



el cuerpo, las potencias y los
sentidos. No es negación, es
afirmación gozosa.

Decía que la concupiscencia de la
carne no se reduce exclusivamente al
desorden de la sensualidad, sino
también a la comodidad, a la falta de
vibración, que empuja a buscar lo
más fácil, lo más placentero, el
camino en apariencia más corto, aun
a costa de ceder en la fidelidad a
Dios.

Comportare así, sería como
abandonarse incondicionalmente al
imperio de una de esas leyes, la del
pecado, contra la que nos previene
San Pablo: cuando quiero hacer el
bien, encuentro una ley por la que el
mal está pegado a mí; de aquí es que
me complazco en la ley de Dios según
el hombre interior, pero veo que hay
otra ley en mis miembros, que resiste
a la ley de mi espíritu y me sojuzga a
la ley del pecado... \f8Infelix ego



homo!, ¡infeliz de mí! ¿Quién me
libertará de este cuerpo de muerte?
(Rom VII, 21–24.). Oíd lo que contesta
el apóstol: la gracia de Dios, por
Jesucristo Señor Nuestro (Rom VII,
25.). Podemos y debemos luchar
contra la concupiscencia de la carne,
porque siempre nos será concedida,
si somos humildes, la gracia del
Señor.

6 El otro enemigo, escribe San Juan,
es la concupiscencia de los ojos, una
avaricia de fondo, que lleva a no
valorar sino lo que se puede tocar.
Los ojos que se quedan como
pegados a las cosas terrenas, pero
también los ojos que, por eso mismo,
no sabe descubrir las realidades
sobrenaturales. Por tanto, podemos
utilizar la expresión de la Sagrada
Escritura, para referirnos a la
avaricia de los bienes materiales, y
además a esa deformación que lleva
a observar lo que nos rodea –los
demás, las circunstancias de nuestra



vida y de nuestro tiempo– sólo con
visión humana.

Los ojos del alma se embotan; la
razón se cree autosuficiente para
entender todo, prescindiendo de
Dios. Es una tentación sutil, que se
ampara en la dignidad de la
inteligencia, que Nuestro Padre Dios
ha dado al hombre para que lo
conozca y lo ame libremente.
Arrastrada por esa tentación, la
inteligencia humana se considera el
centro del universo, se entusiasma de
nuevo con el seréis como dioses (Gen
III, 5.)y y, al llenarse de amor por sí
misma, vuelve la espalda al amor de
Dios.

La existencia nuestra puede, de este
modo, entregarse sin condiciones en
manos del tercer enemigo, de la 
superbia vitae . No se trata sólo de
pensamientos efímeros de vanidad o
de amor propio: es un engreimiento
general. No nos engañemos, porque



éste es el peor de los males, la raíz de
todos los descaminos. La lucha
contra la soberbia ha de ser
constante, que no en vano se ha
dicho gráficamente que esa pasión
muere un día después de que cada
persona muera. Es la altivez del
fariseo, a quien Dios se resiste a
justificar, porque encuentra en él
una barrera de autosuficiencia. Es la
arrogancia, que conduce a despreciar
a los demás hombres, a dominarlos, a
maltratarlos: porque donde hay
soberbia allí hay ofensa y deshonra
(Prv XI, 2.).

7 La misericordia de Dios

Empieza hoy el tiempo de Adviento, y
es bueno que hayamos considerado
las insidias de estos enemigos del
alma: el desorden de la sensualidad y
de la fácil ligereza; el desatino de la
razón que se opone al Señor; la
presunción altanera, esterilizadora
del amor a Dios y a las criaturas.



Todas estas situaciones del ánimo
son obstáculos ciertos, y su poder
perturbador es grande. Por eso la
liturgia nos hace implorar la
misericordia divina: a Ti, Señor, elevo
mi alma; en Ti espero; que no sea
confundido, ni se gocen de mí mis
adversarios (Ps XXIV, 1–2.), hemos
rezado en el introito. Y en la antífona
del Ofertorio repetiremos: espero en
Ti, ¡que yo no sea confundido!

Ahora, que se acerca el tiempo de la
salvación, consuela escuchar de los
labios de San Pablo que después que
Dios Nuestro Salvador ha
manifestado su benignidad y amor
con los hombres, nos ha liberado no a
causa de las obras de justicia que
hubiésemos hecho, sino por su
misericordia (Tit III, 5.).

Si recorréis las Escrituras Santas,
descubriréis constantemente la
presencia de la misericordia de Dios: 
llena la tierra (Ps XXXII, 5.), se



extiende a todos sus hijos, super
omnem carnem (Ecclo XVIII, 12.); nos
rodea (Ps XXXI, 10.), nos antecede (Ps
LVIII, 11.), se multiplica para
ayudarnos} (Ps XXXIII, 8.), y
continuamente ha sido confirmada
(Ps CXVI, 2.). Dios, al ocuparse de
nosotros como Padre amoroso, nos
considera en su misericordia (Ps
XXIV, 7.): una misericordia suave (Ps
CVIII, 21.), hermosa como nube de
lluvia (Ecclo XXXV, 26.).

Jesucristo resume y compendia toda
esta historia de la misericordia
divina: bienaventurados los
misericordiosos, porque ellos
alcanzarán misericordia (Mt V, 7.). Y
en otra ocasión: sed misericordiosos,
como vuestro Padre celestial es
misericordioso (Lc VI, 36.). Nos han
quedado muy grabadas también,
entre otras muchas escenas del
Evangelio, la clemencia con la mujer
adúltera, la parábola del hijo
pródigo, la de la oveja perdida, la del



deudor perdonado, la resurrección
del hijo de la viuda de Naím (Lc VII,
11–17.). ¡Cuántas razones de justicia
para explicar este gran prodigio! Ha
muerto el hijo único de aquella
pobre viuda, el que daba sentido a su
vida, el que podía ayudarle en su
vejez. Pero Cristo no obra el milagro
por justicia; lo hace por compasión,
porque interiormente se conmueve
ante el dolor humano.

¡Qué seguridad debe producirnos la
conmiseración del Señor! Clamará a
mí y yo le oiré, porque soy
misericordioso (Ex XXII, 27.). Es una
invitación, una promesa que no
dejará de cumplir. Acerquémonos,
pues, confiadamente al trono de la
gracia, para que alcancemos la
misericordia y el auxilio de la gracia
en el tiempo oportuno (Heb IV, 16.).
Los enemigos de nuestra
santificación nada podrán, porque
esa misericordia de Dios nos
previene; y si –por nuestra culpa y



nuestra debilidad– caemos, el Señor
nos socorre y nos levanta. Habías
aprendido a evitar la negligencia, a
alejar de ti la arrogancia, a adquirir
la piedad, a no ser prisionero de las
cuestiones mundanas, a no preferir lo
caduco a lo eterno. Pero, como la
debilidad humana no puede mantener
un paso decidido en un mundo
resbaladizo, el buen médico te ha
indicado también remedios contra la
desorientación, y el juez
misericordioso no te ha negado la
esperanza del perdón (S. Ambrosio, 
Expositio Evangelii secundum Lucam ,
7 (PL 15, 1540).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-mx/article/audio-

vocacion-cristiana-2/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/audio-vocacion-cristiana-2/
https://opusdei.org/es-mx/article/audio-vocacion-cristiana-2/
https://opusdei.org/es-mx/article/audio-vocacion-cristiana-2/

	Audio: Vocación cristiana

