
opusdei.org

Aprender a ser fiel

La fidelidad a una persona, a
un amor, a una vocación, es un
camino en el que se alternan
momentos de felicidad con
periodos de oscuridad y duda.
La Virgen María mantuvo su sí
y nos invita a ser leales, viendo
la mano de Dios también en
aquello que no comprendemos.
Editorial sobre la fidelidad.

28/03/2009

Han transcurrido cuarenta días
desde el nacimiento de Jesús, y la
Sagrada Familia se pone en camino



para cumplir cuanto está mandado
por la Ley de Moisés: todo varón
primogénito será consagrado al
Señor[1]. La distancia de Belén a
Jerusalén no es mucha, pero se
necesitan varias horas para
recorrerla a lomos de cabalgadura;
una vez en la capital judía, María y
José se dirigen al Templo. Antes de
entrar, cumplirían con toda piedad
los ritos de purificación; también
comprarían, en uno de los negocios
cercanos, la ofrenda prescrita a los
pobres: un par de tórtolas o dos
pichones. Entonces, a través de las
puertas de Hulda y de los
monumentales pasillos subterráneos
por los que transitaban los
peregrinos, accederían a la gran
explanada. No es difícil imaginar su
emoción y recogimiento mientras se
encaminan hacia el atrio de las
mujeres.

Tal vez fue entonces cuando se les
aproximó un hombre anciano. En su



rostro se refleja el gozo. Simeón
saluda con afecto a María y a José, y
manifiesta el ansia con la que había
esperado ese momento: es consciente
de que sus días están llegando a su
fin, pero sabe también –se lo ha
revelado el Espíritu Santo[2]– que no
morirá sin haber visto al Redentor
del mundo. Al verlos entrar, Dios le
ha hecho reconocer en ese Niño al
Santo de Dios. Con el lógico cuidado
que la tierna edad de Jesús requiere,
Simeón lo toma en brazos y eleva
conmovido su oración: ahora, Señor,
puedes dejar a tu siervo irse en
paz, según tu palabra: porque mis
ojos han visto tu salvación, la que
has preparado ante la faz de todos
los pueblos: luz para iluminar a los
gentiles y gloria de tu pueblo
Israel[3]. 

Al final de su plegaria, Simeón se
dirige especialmente a María,
introduciendo, en aquel ambiente de
luz y alegría, un atisbo de sombra.



Sigue hablando de la redención, pero
añade que Jesús será signo de
contradicción, a fin de que se
descubran los pensamientos de
muchos corazones, y dice a la
Virgen: a tu misma alma la
traspasará una espada[4]. Es la
primera vez que alguien habla de ese
modo. 

Hasta esta ocasión, todo -el anuncio
del Arcángel Gabriel, las revelaciones
a José, las palabras inspiradas de su
prima Isabel y las de los pastores-
había proclamado la alegría por el
nacimiento de Jesús, Salvador del
mundo. Simeón profetiza que María
llevará en su vida el destino de su
pueblo, y ocupará un papel de
primer orden en la salvación. Ella
acompañará a su Hijo, colocándose
en el centro de la contradicción en la
que los corazones de los hombres se
manifestarán a favor o en contra de
Jesús.



Contemplar: meditar en la fe

Evidentemente, la Virgen percibe
que la profecía de Simeón no
desmiente, sino que completa cuanto
Dios le ha ido dando a conocer con
anterioridad. Su actitud, en ese
momento, será la misma que las
páginas del Evangelio subrayan en
otras ocasiones: María guardaba
todas estas cosas ponderándolas
en su corazón[5]. La Virgen medita
los sucesos que pasan a su alrededor;
busca en ellos la voluntad de Dios,
profundiza en las inquietudes que
Yahvé pone en su alma y no cae en la
pasividad ante lo que le rodea. Ése es
el camino, como señalaba Juan Pablo
II, para poder ser leales con el Señor:
«María fue fiel ante todo cuando, con
amor, se puso a buscar el sentido
profundo del designio de Dios en Ella
y para el mundo (...). No habrá
fidelidad si no hubiere en la raíz esta
ardiente, paciente y generosa
búsqueda; si no se encontrara en el



corazón del hombre una pregunta,
para la cual sólo Dios tiene respuesta,
mejor dicho, para la cual sólo Dios es
la respuesta»[6].

Esa búsqueda de la voluntad divina
lleva a María a la acogida, a la
aceptación de lo que descubre. María
encontrará a lo largo de sus días
numerosas oportunidades en las que
puede decir «que se haga, estoy
pronta, acepto»[7]. Momentos
cruciales para la fidelidad, en los
cuales probablemente advertiría que
no era capaz de comprender la
profundidad del designio de Dios, ni
cómo se llevaría a término; y sin
embargo, observándolos
atentamente aparecerá claro su
deseo de que se cumpla el querer
divino. Son acontecimientos en los
que María acepta el misterio,
dándole un lugar en su alma «no con
la resignación de alguien que
capitula frente a un enigma, a un
absurdo, sino más bien con la



disponibilidad de quien se abre para
ser habitado por algo –¡por Alguien!–
más grande que el propio
corazón»[8].

Bajo la mirada atenta de la Virgen, 
Jesús crecía en sabiduría, en edad
y en gracia delante de Dios y de los
hombres [9]; cuando llegaron los
años de la vida pública del Señor,
advertiría cómo se iba realizando la
profecía de Simeón: éste ha sido
puesto para ruina y resurrección
de muchos en Israel, y para signo
de contradicción [10]. Fueron años
en los que la fidelidad de María se
expresó en el «vivir de acuerdo con
lo que se cree. Ajustar la propia vida
al objeto de la propia adhesión.
Aceptar incomprensiones,
persecuciones antes que permitir
rupturas entre lo que se vive y lo que
se cree»; años de manifestar de uno y
mil modos su amor y lealtad a Jesús;
años, en definitiva, de coherencia: «el
núcleo más íntimo de la fidelidad»



Pero toda fidelidad –como le es
propio– «debe pasar por la prueba
más exigente: la de la duración», es
decir, la de la constancia. «Es fácil ser
coherente por un día o algunos días.
Difícil e importante es ser coherente
toda la vida. Es fácil ser coherente en
la hora de la exaltación, difícil serlo
en la hora de la tribulación. Y sólo
puede llamarse fidelidad una
coherencia que dura a lo largo de
toda la vida»[11].

Así lo hizo la Virgen: leal siempre, y
más en la hora de la tribulación. En
el trance supremo de la Cruz se
encuentra allí, acompañada de un
reducido grupo de mujeres y del
Apóstol Juan. La tierra se ha cubierto
de tinieblas. Jesús, clavado en el
madero, con un inmenso dolor físico
y moral, lanza al cielo una oración
que aúna sufrimiento personal y
radical seguridad en el Padre: Eloí,
Eloí, ¿lemá sabacthaní? –que
significa: Dios mío, Dios mío, ¿por



qué me has desamparado?[12]. Así
empieza el Salmo 22, que culmina en
un acto de confianza: se acordarán y
se convertirán al Señor los enteros
confines de la tierra[13].

¿Cuáles serían los pensamientos de
Nuestra Madre al escuchar el grito de
su Hijo? Durante años había
meditado qué esperaba el Señor de
Ella; ahora, viendo a su Hijo sobre la
Cruz, abandonado por casi todos, la
Virgen tendría presentes las palabras
de Simeón: una espada traspasaba
sus entrañas. Sufriría de modo
singular la injusticia que se estaba
consumando; y sin embargo, en la
oscuridad de la Cruz, su fe le pondría
ante los ojos la realidad del Misterio:
se estaba llevando a cabo el rescate
de todos los hombres, de cada
hombre.

Las palabras de Jesús, llenas de
confianza, le harían entender con
luces nuevas que su propia aflicción



la asociaba más íntimamente a la
Redención. Desde lo alto del patíbulo,
en el momento mismo de su muerte,
Jesús cruza la mirada con su Madre.
La encuentra a su lado, en unión de
intenciones y de sacrificio. Y así, «el 
fiat de María en la Anunciación
encuentra su plenitud en el fiat
silencioso que repite al pie de la
Cruz. Ser fiel es no traicionar en las
tinieblas lo que se aceptó en
público»[14]. Con su diaria
correspondencia, la Virgen se había
preparado para este instante. Sabía
que, con su entrega incondicional el
día de la Anunciación, también había
abrazado, de algún modo, estos
acontecimientos en los que ahora
participa con plena libertad interior:
«su dolor forma un todo con el de su
Hijo. Es un dolor lleno de fe y de
amor. La Virgen en el Calvario
participa en la fuerza salvífica del
dolor de Cristo, uniendo su fiat, su sí,
al de su Hijo»[15]. María permanece
fiel, y ofrece a su Hijo un bálsamo de



ternura, de unión, de fidelidad; un sí a
la voluntad divina[16]; y bajo la
protección de esa fidelidad, el Señor
coloca a San Juan y, con él, a la
Iglesia de todos los tiempos: aquí
tienes a tu madre[17].

Fidelidad: responder desde la fe 

Fidelidad: búsqueda, acogida,
coherencia, constancia... La vida de
María aparece como una respuesta
de fe ante las más variadas
situaciones. Tal respuesta es posible
porque se conmovía al recibir los
mensajes de Dios, y los meditaba. Así
lo hace entender el propio Señor
cuando, ante el elogio de aquella
mujer entusiasta, precisa el
verdadero motivo por el que su
Madre merece ser alabada: 
bienaventurados más bien los que
escuchan la palabra de Dios y la
guardan[18]. Es una de las lecciones
más importantes que cabe aprender
de María: la fidelidad no se



improvisa, se cultiva día a día; no se
aprende a ser fiel espontáneamente.
Cierto es que la virtud de la fidelidad
es una disposición que nace del firme
propósito de corresponder a la
propia llamada, y que prepara para
acoger el proyecto de Dios; pero tal
decisión requiere de cada uno ser
constantemente coherente.

La perseverancia que pide la
fidelidad no es, en absoluto, inercia o
monotonía. La vida se desarrolla en
una continua sucesión de
impresiones, pensamientos y actos;
nuestra inteligencia, voluntad y
afectividad cambian constantemente
de contenidos, y la experiencia
muestra que no podemos concentrar
todas las potencias en un único
objeto durante largo tiempo. Por eso,
no cabe hablar de unidad de vida si
no se cae en la cuenta de que, por
encima de cualquier cambio, el
hombre tiene el poder de meditar y
valorar cuáles son los episodios



decisivos de su historia, y
jerarquizarlos, para ser coherente
con la trayectoria de vida que ha
elegido. En caso contrario, sólo podrá
concentrarse en las experiencias del
momento y acabará en la
superficialidad y en la inconstancia.
Como dice San Pablo, todo me es
lícito. Pero no todo conviene. Todo
me es lícito. Pero no me dejaré
dominar por nada[19].

El cristiano discierne los
acontecimientos clave a la luz de la
fe; a través de ella evalúa cuáles son
genuinamente significativos,
acogiendo el mensaje que encierran
y dejando que se conviertan en
puntos de referencia para sus
acciones. Los hechos o las situaciones
no son valoradas por su actualidad,
sino por su cualidad. La persona fiel
se guía por el auténtico significado
que un acontecimiento ha tenido en
su vida; de modo que las realidades
verdaderamente fundamentales –por



ejemplo el amor de Dios, la filiación
divina, la certeza de la vocación, la
cercanía de Cristo en los
sacramentos– se reconocen, en la
propia historia, como realmente
efectivas, capaces de guiar la
conducta y ser fuente de actitudes
firmes. Conviene tener presente lo
que recordaba san Josemaría: sólo la
ligereza insubstancial cambia
caprichosamente el objeto de sus
amores[20]. En otra ocasión
desarrollaba con más detalle esta
misma idea, inspirándose en la
estrella que guió a los Reyes Magos: 
Si la vocación es lo primero, si la
estrella luce de antemano, para
orientarnos en nuestro camino de
amor de Dios, no es lógico dudar
cuando, en alguna ocasión, se nos
oculta. Ocurre en determinados
momentos de nuestra vida
interior, casi siempre por culpa
nuestra, lo que pasó en el viaje de
los Reyes Magos: que la estrella
desaparece. Conocemos ya el



resplandor divino de nuestra
vocación, estamos persuadidos de
su carácter definitivo, pero quizá
el polvo que levantamos al andar
—nuestras miserias— forma una
nube opaca, que impide el paso de
la luz[21]. 

Cuando nos ocurre algo así, hemos
de recordar esos momentos decisivos
de nuestra vida, en los que hemos
visto lo que Dios nos pedía y hemos
tomado decisiones generosas que nos
comprometen.

De este modo, la memoria
desempeña un papel de capital
importancia en la fidelidad, pues
evoca las magnalia Dei, las cosas
grandes que Dios ha hecho en la
propia vida; y la historia personal se
convierte en lugar de diálogo con el
Señor: es un acicate más para ser
coherentes, fieles. San Josemaría ve
en esa virtud la realización práctica
del cabal compromiso de la libertad



humana, que aspira a los dones más
altos; una libertad que se entrega con
esplendidez y pleno discernimiento:
en definitiva, el amor y no la inercia
es lo que nos lleva a ser fieles al
compromiso. Así se aprecia en la
vida de María o en la historia del
Pueblo de Israel: recuerda estas
cosas, Jacob, y tú, Israel, que eres
mi siervo. Yo te formé: tú eres mi
siervo, Israel, no te olvides de mí.
Disipé tus iniquidades como una
nube, tus pecados, como la bruma.
Retorna a mí, que te he
redimido[22]. Recordar la bondad
del Señor –en el cosmos y en cada
persona– mueve a la lealtad.

Sobre ese fundamento, las luces y
gracias que Dios deja en nuestra
alma –cuando recibimos los
sacramentos, en la oración, en los
medios de formación, pero también
en nuestras relaciones personales o
en el trabajo– ofrecen soluciones y
aplicaciones concretas para ser fieles



en la vida ordinaria: destellos con los
que el alma afina en la piedad y
mejora en la fraternidad; que
impulsan la labor apostólica y hacen
que se desempeñe con ilusión y
espíritu de servicio el trabajo
profesional. Siendo dóciles a los
pensamientos, decisiones y afectos
que el Espíritu Santo suscita dentro
de nosotros, vamos creciendo en
fidelidad y colaboramos –aun sin
percibirlo– en la realización de los
planes divinos.

¡Qué fecunda es la fe que interioriza
los sucesos de la propia biografía! El
hombre descubre con luces nuevas
que no está solo: todos dependemos
de la gracia de Dios y de los demás; y
la vocación cristiana nos pone ante la
responsabilidad de llevar a muchos a
su amor. Ante situaciones que
pueden resultar más difíciles o cuyo
sentido no se llega a comprender –
relaciones familiares complicadas,
falta de salud, periodo de aridez



interior, dificultades en el trabajo–, el
hombre busca y acoge la voluntad
del Señor: si aceptamos de Dios los
bienes, ¿cómo no vamos a aceptar
también los males?[23], dice la
Sabiduría divina por boca del Santo
Job.

Entonces no se consideran las
tentaciones como algo aislado o
incompatible con las mociones o
decisiones que se reconocieron como
inspiradas por Dios en el pasado:
más bien entran en el plan divino de
salvación.

J.J. Marcos

---------------------------------------

[1] Lc 2, 23.

[2] Cfr. Lc 2, 26.

[3] Lc 2, 29-32.

[4] Cfr. Lc 2, 34-35.



[5] Lc 2, 19; cfr. Lc 2, 51.

[6] Juan Pablo II, Homilía en la
Catedral Metropolitana de Ciudad de
México, 26-I-1979.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Lc 2, 52.

[10] Lc 2, 34.

[11] Juan Pablo II, Homilía en la
Catedral Metropolitana de Ciudad de
México, 26-I-1979.

[12] Mc 15, 34.

[13] Sal 22 (21), 28.

[14] Juan Pablo II, Homilía en la
Catedral Metropolitana de Ciudad de
México, 26-I-1979.

[15] Benedicto XVI, Discurso del
Ángelus, 17-IX-2006.



[16] Vía Crucis, IV estación .

[17] Jn 19, 27.

[18] Lc 11, 28.

[19] 1 Co 6, 12.

[20] Es Cristo que pasa, n. 75..

[21] Es Cristo que pasa, n. 34.

[22] Is 44, 21-22

[23] Jb 2, 10.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/aprender-a-
ser-fiel/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/aprender-a-ser-fiel/
https://opusdei.org/es-mx/article/aprender-a-ser-fiel/
https://opusdei.org/es-mx/article/aprender-a-ser-fiel/

	Aprender a ser fiel

