
opusdei.org

Un agua que da vida:
el agua bendita

La costumbre del agua bendita
es un signo sacramental que
recuerda el Bautismo y ayuda a
la santificación de la vida
cotidiana. Al santiguarse con
ella al entrar en la iglesia o al
finalizar el día, el cristiano
expresa su deseo de
purificación y protección
espiritual, confiando en la
gracia de Dios.

06/05/2025



Debió de ser un día cualquiera en
Villa Tevere, a mediados de los años
cincuenta. Uno de esos en que los
imprevistos se presentan como un
viejo amigo del que ya no te
sorprende su visita. Fueron varios
años con la construcción de la casa y
las dificultades se presentaban casi a
diario. Algo que don Álvaro
experimentó en primera persona:
falta de recursos económicos,
retrasos de materiales, problemas
burocráticos y un largo etcétera de
complicaciones a las que no quedó
otra que acostumbrarse.

Casi siempre, después de trabajar y
rezar, aparecía una solución, una
rendija de luz a mitad del túnel. Pero,
aquel día, nadie se esperaba que la
solución fuera a llegar de aquella
manera… ¡agua! Habían encontrado
un manantial dentro del solar. Y, otra
vez, había sido gracias a don Álvaro.
Esto permitió excavar un pequeño
pozo y agilizar muchos procesos. La



sorpresa de todos fue mayúscula.
Conocían la capacidad de don Álvaro
con el latín y con el derecho, y no
ponían en duda su gran capacidad de
gestión y de pericia. Pero esto nadie
se lo esperaba… ¡tenía dotes de
zahorí! [1]

No fue la única vez que don Álvaro
ayudó a descubrir un pozo de agua
bajo tierra. Años después sucedería
algo similar en Cavabianca. Localizar
agua subterránea siempre ha sido un
talento muy codiciado a lo largo de
los siglos. Se trata de un hallazgo
crucial, pues el agua es un elemento
indispensable para la vida. Su falta
provoca la aridez más absoluta,
mientras que su abundancia riega el
entorno de gran fecundidad. Por eso,
las grandes civilizaciones de la
Antigüedad nacieron siempre en las
faldas de ríos, lagos o mares.
También en la liturgia y en la historia
de la salvación el agua juega un
papel determinante.



Un manantial de vida eterna

El sacerdote, durante la celebración
de la bendición del agua, pronuncia
unas palabras que nos pueden servir
para sumergirnos en este simbolismo
y para conocer la costumbre
cristiana del uso del agua bendita:
«Con esta bendición del agua
recordamos a Cristo, agua viva, así
como el sacramento del Bautismo, en
el cual nacimos de nuevo del agua y
del Espíritu Santo. Siempre, pues,
que seamos rociados con esta agua o
que nos santigüemos con ella al
entrar en la iglesia o dentro de
nuestras casas, daremos gracias a
Dios por su don inexplicable, y
pediremos su ayuda para vivir
siempre de acuerdo con las
exigencias del Bautismo, sacramento
de la fe, que un día recibimos» [2].

La historia de la salvación está
marcada con esta imagen, tal como
recordamos con la bendición del



agua bautismal en la noche de la
Vigilia Pascual. Como afirmaba papa
Francisco, “esta plegaria nos revela
que Dios creó el agua precisamente
en vista del bautismo. Quiere decir
que mientras Dios creaba el agua
pensaba en el bautismo de cada uno
de nosotros, y este pensamiento le ha
acompañado en su actuar a lo largo
de la historia de la salvación cada
vez que, con un designio concreto, ha
querido servirse del agua. Es como si,
después de crearla, hubiera querido
perfeccionarla para llegar a ser el
agua del bautismo”[3]

De ahí que esta oración recuerde las
principales prefiguraciones bíblicas:
en el origen, el Espíritu depositaba
sobre las aguas semilla de vida (cfr.
Gn 1,1-2); y el agua del diluvio marcó
el final del pecado y el inicio de la
vida nueva (cfr. Gn 7,6-8, 22);
también a través del agua del mar
Rojo fueron liberados de la



esclavitud de Egipto los hijos de
Abraham (cfr. Ex 14,15-31).

Años después de la liberación del
pueblo escogido, el profeta Ezequiel
tuvo una visión donde el agua era
protagonista. Vio nacer una fuente
en el Templo nuevo que se convertía
en un gran río que daba vida (cfr. Ez
47,1). En una tierra donde la sequía y
la falta de agua era una realidad
habitual, esta visión era motivo de
esperanza. La Iglesia entendió desde
el principio que en Cristo se cumplía
esta visión. Él es el verdadero
Templo de Dios. Él es la fuente de
agua viva.

Agua que brota, junto con la sangre,
del costado abierto de Jesús (cfr. Jn
19,34). Desde la antigüedad, la Iglesia
ha visto ahí un símbolo del Bautismo
y de la Eucaristía que manan del
pecho traspasado de Cristo. Diversos
autores antiguos han relacionado
este hecho con la visión del profeta



Ezequiel: de su costado abierto brota
el gran río que, a través del
Bautismo, fructifica y renueva el
mundo.

Pero Jesús ha profetizado algo
todavía más grande. Él dice: «Quien
cree en mí… de su vientre brotarán
ríos de agua viva» (Jn 7,38). En el
Bautismo, el Señor nos ha hecho
fuentes de agua viva. Igual que los
zahoríes, también nosotros tenemos
la oportunidad de redescubrir cada
día la gracia que recibimos con el
Bautismo.

Nuestro segundo cumpleaños

En la aspersión con el agua bendita
que se puede hacer en algunas
ceremonias, especialmente en
tiempo de Pascua, o con la que nos
podemos santiguar al entrar en el
templo o antes de irnos a dormir, se
nos recuerda el don más preciado
que hemos recibido: que somos hijos
de Dios por el Bautismo. Tal como



recordaba el Papa Francisco, estos
eventos nos ayudan a «regresar a la
fuente de la vida cristiana, nos lleva
a comprender mejor el don recibido
en el día de nuestro Bautismo y a
renovar el compromiso de
corresponder en las condiciones en
las que hoy nos encontramos.
Renovar el compromiso, comprender
mejor este don que es el Bautismo y
recordar el día de nuestro Bautismo,
qué día fui bautizado. Yo sé que
algunos de vosotros los saben (…).
Los que no lo saben, que pregunten a
los parientes, a aquellas personas, a
los padrinos, a las madrinas: “¿Cuál
es la fecha de mi bautizo?”. Porque el
Bautismo es un renacimiento y es
como si fuera el segundo
cumpleaños». [4]

A través del agua bautismal,
entramos a formar parte de la gran
familia de los hijos de Dios. Y
también a través del Bautismo nos
reconocemos apóstoles, enviados a



llevar la vida cristiana a todos los
pueblos en el nombre de la Trinidad
(cfr. Mt 28,19), llamados a ser fuente
de agua viva para todas las personas
que nos rodean.

En este contexto bautismal se
enmarca la costumbre del agua
bendita, que nos ayuda a hacer
memoria de estos momentos
importantes de la historia de la
salvación y de nuestra historia
personal. Pero es, además, un
sacramental, un signo sagrado con el
que, imitando de alguna manera a
los sacramentos, se expresan efectos,
sobre todo espirituales, obtenidos
por la intercesión de la Iglesia [5]. Esto
quiere decir que el cristiano se
beneficia de los bienes espirituales
que la Iglesia conserva como un
tesoro que le ha dado Dios para que
los administre a todos los hombres.
Por eso, el uso del agua bendita,
aunque no confiere la gracia del
Espíritu Santo, porque no es un



sacramento, prepara a la persona a
recibirla.

Al santiguarnos, de algún modo
tomamos nueva conciencia del agua
que llevamos ya dentro por el
Bautismo –la vida de la gracia– y que
es inagotable, pues proviene de
Cristo resucitado, que nos entrega el
Espíritu Santo. Esa agua nos ayuda a
vivificar el resto del día. Nos impulsa
a acometer una tarea, a recobrar
aliento ante el cansancio, nos puede
dar el consuelo divino ante las
dificultades y frescura para la vida.
Si estos efectos los vemos, en cierto
sentido, en el agua natural, qué será
en el agua bendita, que es ayuda
para el peregrino. Además, al vivir
así nos podemos convertir también
en fuente de vida para quienes nos
rodean.

Como recordaba santo Tomás, el
agua bendita dispone para el
sacramento quitándole obstáculos, a



semejanza del agua bautismal, y está
ordenada contra las asechanzas del
demonio y contra los pecados. De
hecho «el agua bendita sirve contra
el asalto externo del demonio» [6]. Y
es un arma tan poderosa que,
siempre y cuando haya
arrepentimiento, puede perdonar los
pecados veniales.

A quién pertenecemos

En la historia de la Obra,
encontramos ya una referencia a
esta costumbre en la Carta circular
que san Josemaría escribió en enero
de 1938. Recogía, en un pequeño
elenco, distintas costumbres que los
miembros del Opus Dei vivían ya en
aquella fecha y se trataba, por lo
general, de devociones muy
extendidas entre el pueblo cristiano.
En este listado aparece por primera
vez el uso del agua bendita.

También durante esos mismos años,
san Josemaría escribió una



recomendación que con el tiempo se
publicaría en Camino:«Me dices que
por qué te recomiendo siempre, con
tanto empeño, el uso diario del agua
bendita. –Muchas razones te podría
dar. Te bastará, de seguro, esta de la
Santa de Ávila: “De ninguna cosa
huyen más los demonios, para no
tornar, que del agua bendita”» [7].

El texto de la santa es del Libro de la
vida, donde cuenta que un día el
demonio se puso encima del libro
que estaba leyendo. La santa se
santiguó y el demonio se fue. Sin
embargo, cuando bajó nuevamente
la mirada, el demonio volvió a
hacerse presente. Esto le ocurrió tres
veces seguidas hasta que a Teresa se
le ocurrió echarle agua bendita. Solo
entonces pudo continuar su lectura.
Tiempo después escribió refiriéndose
al agua bendita: «De muchas veces
tengo experiencia que no hay cosa
con que huyan más [los demonios]



para no tornar; de la cruz también
huyen, mas vuelven» [8].

También san Josemaría, recogiendo
esta larga tradición cristiana,
entendió la ayuda que nos puede
prestar el uso del agua bendita. Así lo
recogió años después De Spiritu:
«Tengan todos en su habitación agua
bendita, con la que rociarán la cama,
antes de acostarse, y con los dedos
mojados se signarán también con la
señal de la Cruz».

Es una tradición muy extendida
entre el pueblo cristiano y que el
Papa Francisco ha animado a cuidar:
«Hacer la señal de la cruz cuando nos
despertamos, antes de las comidas,
ante un peligro, en defensa contra el
mal, la noche antes de dormir,
significa decirnos a nosotros mismos
y a los demás a quién pertenecemos,
quién queremos ser (...). Y, como
hacemos entrando en la iglesia,
podemos hacerlo también en casa,



conservando un pequeño vaso con
un poco de agua bendita —algunas
familias lo hacen: así, cada vez que
entramos o salimos, haciendo el
signo de la cruz con el agua
recordamos que estamos bautizados»
[9].

Los últimos momentos de la jornada
están acompañados por el uso del
agua bendita. Así acostumbraba a
acabar el día san Josemaría:
«Guardaba su crucifijo en el bolsillo
del pijama, para besarlo durante la
noche; y rociaba la cama con agua
bendita. Al repasar mentalmente la
jornada, con gran dolor de sus faltas,
hacía el resumen: pauper servus et
humilis. Muy poca cosa era. Después
ponía su pensamiento en la
Comunión del día siguiente; y, tan
pronto le venía el sueño, se
entregaba al Señor con una oración
sencilla y breve, como Jesús, me
abandono en ti, confío en ti, descanso
en ti [10].



[1]. Cfr. J. Medina Bayo, Un hombre
fiel, p. 323.

[2]. Bendicional, capítulo XXXVI, n.
1228, p. 549.

[3] Francisco, carta apostólica 
Desiderio desideravi, n. 12.

[4]. Francisco, Audiencia, 18-IV-2018.

[5]. Cfr. Concilio Vaticano II, const. 
Sacrosanctum Concilium, n. 60.

[6]. Santo Tomás, Suma Teológica, III,
71, 2 ad 3.

[7]. Camino, n. 572.

[8]. Santa Teresa, Libro de la vida, 31,
4; BAC 212, 8ª ed. 1986, pg. 166.
«Tenga agua bendita junto a sí, que
no hay cosa con que más
huya» (Carta 179, 13; ibíd., p. 1084).

[9]. Francisco, Audiencia, 18-IV-2018.



[10]. A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, vol. III, p. 473.

Juan José Silvestre

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/agua-bendita-
signo-sacramental/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/agua-bendita-signo-sacramental/
https://opusdei.org/es-mx/article/agua-bendita-signo-sacramental/
https://opusdei.org/es-mx/article/agua-bendita-signo-sacramental/

	Un agua que da vida: el agua bendita

