
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (VIII): agradar
a Dios. Santidad y
perfeccionismo

La llamada del Señor a «ser
perfectos como el Padre
celestial» (Mt 5,48) consiste en
vivir como hijos de Dios,
conscientes del valor que
tenemos a sus ojos, anclados en
la esperanza y en la alegría que
nace de sentirnos hijos de tan
buen Padre.

22/08/2018



Escucha el artículo «Agradar a
Dios»

Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

En plena guerra civil española, tras
varios meses escondido en diversos
lugares, san Josemaría decidió
abandonar la capital del país. Era
preciso llegar a un sitio donde su
vida no corriera peligro, y
recomenzar de nuevo su misión
apostólica. Con un grupo de sus hijos
espirituales, atravesó los Pirineos en
un viaje lleno de peligro y consiguió
llegar a Andorra. Tras pasar por
Lourdes, se dirigió a Pamplona,
donde el obispo le acogió y le ofreció
alojamiento. Allí, al poco de llegar, en
las Navidades de 1937, hizo un curso
de retiro en soledad. En un momento

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


de oración, escribía: «Meditación:
mucha frialdad: al principio, sólo
brilló el deseo pueril de que "mi
Padre-Dios se ponga contento,
cuando me tenga que juzgar". —
Después, una fuerte sacudida:
"¡Jesús, dime algo!", muchas veces
recitada, lleno de pena ante el hielo
interior. —Y una invocación a mi
Madre del cielo —"¡Mamá!"—, y a los
Custodios, y a mis hijos que están
gozando de Dios... y, entonces,
lágrimas abundantes y clamores... y
oración. Propósitos: "ser fiel al
horario, en la vida ordinaria”»[1].

Son unas notas íntimas en las que
explica cómo se siente su alma, cómo
son sus afectos, su estado de ánimo, y
lo hace con gran intensidad: hielo,
lágrimas, deseos… Busca amparo en
sus Amores: el Padre, Jesús, María. Y
sorprendentemente, en medio de la
gran tribulación externa que se vivía
en ese momento, saca un propósito
que podría parecer nimio: cuidar el



horario en la vida ordinaria. Sin
duda, esta es una de las grandezas de
san Josemaría: conjugar una relación
afectiva con Dios, íntima y
apasionada, con la fidelidad en la
lucha diaria en cosas ordinarias, en
apariencia, insignificantes.

Un riesgo para quienes desean
agradar a Dios

Agradar a alguien es lo contrario de
entristecerlo, decepcionarlo. Como
queremos amar a Dios y agradarle,
es lógico que tengamos miedo a
defraudarlo. Sin embargo, en
ocasiones, el miedo puede traer a
nuestra mente y a nuestro corazón
justo lo que tratamos de evitar. Por
otra parte, el miedo es un
sentimiento negativo, que no puede
ser fundamento de una vida plena.
Tal vez por eso «en las Sagradas
Escrituras encontramos 365 veces la
expresión “no temas”, con todas sus
variaciones. Como si quisiera decir



que todos los días del año el Señor
nos quiere libres del temor»[2].

Hay una forma de temor contra la
que el Padre nos ponía en guardia al
comienzo de su primera Carta. Nos
animaba a «exponer el ideal de la
vida cristiana sin confundirlo con el
perfeccionismo, enseñando a
convivir con la debilidad propia y la
de los demás; asumir, con todas sus
consecuencias, una actitud cotidiana
de abandono esperanzado, basada en
la filiación divina»[3]. Una persona
santa teme ofender a Dios. Teme
igualmente no corresponder a su
Amor. El perfeccionista, en cambio,
teme no estar haciendo las cosas
suficientemente bien y, por eso, teme
que Dios esté enfadado. No es lo
mismo santidad que perfeccionismo,
aunque en ocasiones podemos
confundirlos.

Cuántas veces nos llenamos de
enfado al contemplar que nos hemos



dejado llevar, una vez más, por
nuestras pasiones, que hemos vuelto
a pecar, que somos débiles para
cumplir los propósitos más sencillos.
Nos enfadamos, y llegamos a pensar
que Dios está decepcionado:
perdemos la esperanza de que pueda
seguir amándonos, de que realmente
podamos vivir una vida cristiana.
Nos invade la tristeza. En esas
ocasiones, conviene recordar que
esta es aliada del enemigo: no nos
acerca a Dios, sino que nos aleja de
Él. Confundimos nuestro enfado y
nuestra rabieta con una supuesta 
decepción de Dios. Pero el origen de
todo eso no es el Amor que le
tenemos, sino nuestro yo herido,
nuestra fragilidad no aceptada.

Al leer de labios de Cristo en el
Evangelio: «Sed perfectos», deseamos
seguir ese consejo, hacerlo vida
nuestra, pero corremos el riesgo de
entenderlo como: «Hacedlo todo
perfectamente». Podemos llegar a



pensar que, si no lo hacemos todo
con perfección, no agradamos a Dios,
no somos auténticos discípulos. Con
todo, Jesús aclara en seguida el
sentido de sus palabras: «Sed
perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto» (Mt 5,48). Se
trata de la perfección que Dios nos
abre al hacernos partícipes de su
naturaleza divina. Se trata de la
perfección del Amor eterno, del
Amor más grande, del «Amor que
mueve al Sol y las demás
estrellas»[4], el mismo Amor que nos
ha creado libres y nos ha salvado
«siendo todavía pecadores» (Rm 5,8).
Para nosotros, esa perfección
consiste en vivir como hijos de Dios,
conscientes del valor que tenemos a
sus ojos, sin perder nunca la
esperanza ni la alegría que nace de
sentirnos hijos de tan buen Padre.

Ante el peligro del perfeccionismo
podemos considerar que agradar a
Dios no está en nuestras manos, pero



sí en las de Él. «En esto consiste el
amor: no en que nosotros hayamos
amado a Dios, sino en que Él nos
amó» (1 Jn 4,10). Por eso, debemos
renunciar a señalar a Dios cómo
tiene que reaccionar ante nuestra
vida. Somos criaturas, y por eso
hemos de aprender a respetar su
libertad, sin imponerle por qué o por
qué no se supone que debe amarnos.
De hecho, nos ha demostrado su
Amor y, por eso, lo primero que
espera de nosotros es que le dejemos
amarnos, a su modo.

Dios nos ama libremente

¿Por qué nos cuesta tanto
comprender la lógica de Dios? ¿No
tenemos muestras suficientes de
hasta dónde está dispuesto a llegar
Dios Padre para conseguir hacernos
felices? ¿No es verdad que Jesús se
ciñe la toalla ante los apóstoles y les
limpia los pies?



En palabras de san Pablo, Dios no ha
perdonado a su propio Hijo para
hacernos posible la felicidad para
siempre (cfr. Rm 8,32). Ha querido
amarnos con el Amor más grande,
hasta el extremo. Sin embargo, a
veces, nosotros continuamos
pensando que Dios nos amará en la
medida en que «estemos a la altura»,
o seamos capaces de «dar la talla».
No deja de ser paradójico. ¿Necesita
un niño pequeño hacerse
«merecedor» del amor de sus
padres? Quizá a quien estamos
buscando con tanta preocupación
por «merecer» es a nosotros mismos.
Nos puede la inseguridad, la
necesidad de buscar puntos de
referencia estables, fijos, y
pretendemos encontrarlos en
nuestras obras, en nuestras ideas, en
nuestra percepción de la realidad.

En cambio, nos basta mirar a Dios,
Padre nuestro, y descansar en su
Amor. En el Bautismo de Jesús y en



su Transfiguración, la voz de Dios
Padre refiere que se complace en su
Hijo. Nosotros también hemos sido
bautizados y, por su Pasión,
participamos de su vida íntima, de
sus méritos, de su gracia. Eso hace
que Dios Padre pueda mirarnos
complacido, encantado. La Eucaristía
nos transmite, entre otras cosas, un
mensaje muy claro sobre lo que Dios
siente por nosotros: tiene hambre de
estar junto a cada uno, ilusión por
esperarnos el tiempo que sea preciso,
deseos de intimidad y amor
correspondido.

La lucha de un alma enamorada

Descubrir el Amor que Dios nos tiene
es el motivo más grande que
podemos hallar para amar. De igual
modo, «la primera motivación para
evangelizar es el amor de Jesús que
hemos recibido, esa experiencia de
ser salvados por Él que nos mueve a
amarlo siempre más»[5]. No son



ideas abstractas. Lo vemos en
ejemplos tan humanos como el
endemoniado de Gerasa, quien, tras
ser liberado por Jesús y ver cómo sus
connacionales rechazaban al
Maestro, «le suplicaba quedarse con
él» (Mc 5,18). Lo vemos también en
Bartimeo quien, tras ser curado de su
ceguera, «le seguía por el
camino» (Mc 10,52). Lo vemos
finalmente en Pedro, quien solo tras
haber descubierto la hondura del
Amor de Jesús, que le perdona y
confía en él después de su traición,
puede seguir su llamada:
«Sígueme» (Jn 21,19). El
descubrimiento del Amor de Dios es
el motor más potente para nuestra
vida cristiana. De ahí nace nuestra
lucha.

San Josemaría nos animaba a
considerarlo desde la perspectiva de
nuestra filiación divina: «Los hijos...
¡Cómo procuran comportarse
dignamente cuando están delante de



sus padres! Y los hijos de Reyes,
delante de su padre el Rey, ¡cómo
procuran guardar la dignidad de la
realeza! Y tú... ¿no sabes que estás
siempre delante del Gran Rey, tu
Padre–Dios?»[6] La presencia de Dios
no llena de temor a sus hijos. Ni
siquiera cuando caen. Sencillamente,
porque Él mismo ha querido
decirnos del modo más claro posible
que, también cuando caemos, nos
está esperando. Como el padre de la
parábola, está deseoso de venir a
nuestro encuentro en cuanto le
dejemos, y echarse a nuestro cuello y
llenarnos de besos (cfr. Lc 15,20).

Ante el posible temor a contristar a
Dios, podemos preguntarnos: ¿este
temor me une a Dios, me hace pensar
más en Él?, ¿o me centra en mí: en
mis expectativas, en mi lucha, en mis
logros? ¿Me lleva a pedir perdón a
Dios en la Confesión, y llenarme de
gozo al saber que me perdona?, ¿o
me conduce a la desesperanza? ¿Me



sirve para recomenzar con alegría?,
¿o me encierra en mi tristeza, en mis
sentimientos de impotencia, en la
frustración que nace de una lucha
basada en mis fuerzas… y en los
resultados que consigo?

La sonrisa de María

Un suceso de la vida de San
Josemaría puede servirnos para
comprender esto mejor. Se trata de
una de las anotaciones sobre su vida
interior que escribía para hacer más
sencilla la tarea de su director
espiritual. Aunque sea un poco larga,
vale la pena citarla por entero:

«Esta mañana —como siempre que lo
pido humildemente, sea una u otra
hora la de acostarme— desde un
sueño profundo, igual que si me
llamaran, me desperté segurísimo de
que había llegado el momento de
levantarme. Efectivamente, eran las
seis menos cuarto. Anoche, como de
costumbre también, pedí al Señor



que me diera fuerzas para vencer la
pereza, al despertar, porque —lo
confieso, para vergüenza mía— me
cuesta enormemente una cosa tan
pequeña y son bastantes los días, en
que, a pesar de esa llamada
sobrenatural, me quedo un rato más
en la cama. Hoy recé, al ver la hora,
luché… y me quedé acostado. Por fin,
a las seis y cuarto de mi despertador
(que está roto desde hace tiempo) me
levanté y, lleno de humillación, me
postré en tierra, reconociendo mi
falta —serviam!—, me vestí y
comencé mi meditación. Pues bien:
entre seis y media y siete menos
cuarto vi, durante bastante tiempo,
cómo el rostro de mi Virgen de los
Besos se llenaba de alegría, de gozo.
Me fijé bien: creí que sonreía, porque
me hacía ese efecto, pero no se
movían los labios. Muy tranquilo, le
he dicho a mi Madre muchos
piropos»[7].



Se había propuesto algo que quizá
también supone una lucha para
nosotros algunas veces: levantarse
puntual. Y no lo había conseguido.
Era algo que le humillaba. Sin
embargo, no confunde su rabieta y
su humillación con la magnanimidad
del corazón de Dios. Y vio a la Virgen
que le sonreía, después de ese
fracaso. ¿No es verdad que tendemos
a pensar que Dios está contento con
nosotros cuando —y, a veces,
solamente cuando— hacemos las
cosas bien? ¿Por qué confundimos
nuestra satisfacción personal con la
sonrisa de Dios, con su ternura y su
cariño? ¿No se conmueve igualmente
cuando nos levantamos otra vez
después de una nueva caída?

Muchas veces habremos dicho a la
Virgen que hable bien de nosotros al
Señor –ut loquaris pro nobis bona–.
Alguna vez, incluso nos habremos
imaginado esas conversaciones entre
ella y su Hijo. En nuestra oración,



bien podemos introducirnos en esa
intimidad y tratar de contemplar el
amor de María y de Jesús por cada
uno de nosotros.

«Buscar la sonrisa de María no es
sentimentalismo devoto o desfasado,
sino más bien la expresión justa de la
relación viva y profundamente
humana que nos une con la que
Cristo nos ha dado como Madre.
Desear contemplar la sonrisa de la
Virgen no es dejarse llevar por una
imaginación descontrolada»[8].
Benedicto XVI lo recordó en Lourdes,
hablando de la pequeña Bernadette.
En su primera aparición, antes de
presentarse como la Inmaculada, la
Virgen solamente la sonrió. «María le
dio a conocer primero su sonrisa,
como si fuera la puerta de entrada
más adecuada para la revelación de
su misterio»[9].

Nosotros queremos ver y vivir
también en esa sonrisa. Nuestros



errores —por grandes que puedan
llegar a ser— no son capaces de
borrarla. Si nos levantamos de
nuevo, podemos buscar con la
mirada sus ojos y nos volveremos a
contagiar de su alegría.

Diego Zalbidea

[1] Camino. Edición crítico-histórica,
nota al n. 746.

[2] Papa Francisco, Mensaje del Santo
Padre Francisco para La XXXIII
Jornada Mundial de la Juventud, 25-
III-2018.

[3] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[4] Dante A., Divina Comedia, Paraíso,
Canto 33.



[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, n. 264.

[6] San Josemaría, Camino, n. 265.

[7] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
701; en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. I, nt. 139,
p. 469.

[8] Benedicto XVI, Homilía, 15-
IX-2008.

[9] Ídem

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-mx/article/agradar-a-
dios/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-mx/article/agradar-a-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/agradar-a-dios/
https://opusdei.org/es-mx/article/agradar-a-dios/

	Para mí, vivir es Cristo (VIII): agradar a Dios. Santidad y perfeccionismo

