
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 1.ª semana de
Cuaresma

Reflexión para meditar el lunes
de la primera semana de
Cuaresma. Los temas
propuestos son: renunciar al
pecado es una ganancia; para
ver a Cristo en los demás; el
cielo para quien recibe todo de
Dios.

Renunciar al pecado es una
ganancia.
Para ver a Cristo en los demás.
El cielo para quien recibe todo
de Dios.

• 

• 
• 



«LOS PRECEPTOS del Señor son
rectos, alegran el corazón –canta el
salmista–; los mandamientos del
Señor son puros, dan luz a los
ojos» (Sal 19,9). Alegría para el
corazón y luz para nuestros ojos:
esos son los frutos que el Señor nos
tiene preparados si nos abrimos,
durante esta Cuaresma, a su
conversión. Dios nos quiere felices y
nos lo recuerda el primer punto del
Catecismo de la Iglesia Católica:
«Dios, infinitamente Perfecto y
Bienaventurado en sí mismo, en un
designio de pura bondad ha creado
libremente al hombre para que tenga
parte en su vida bienaventurada»[1].

Queremos pedirle luz para no
quedarnos simplemente en la
superficie de las cosas, de las
personas, de nuestras tareas.
Convertirnos significa mirar de una
forma nueva lo que ya hemos visto



muchas veces. El Espíritu Santo es
quien puede limpiar nuestros ojos y
purificar nuestro corazón para
querer mejor a Dios y a los demás. La
mentira del enemigo consiste en
hacernos sospechar que Dios nos
pide solo renuncia. Sin embargo,
renunciar al pecado es siempre una
ganancia, un beneficio sin cuento.
«El sacrificio es sólo aparente:
porque al vivir así (...) se libra de
muchas esclavitudes y logra, en lo
íntimo de su corazón, saborear todo
el amor de Dios»[2].

«La Cuaresma es un nuevo comienzo,
un camino que nos lleva a un destino
seguro: la Pascua de Resurrección, la
victoria de Cristo sobre la muerte. Y
en este tiempo recibimos siempre
una fuerte llamada a la conversión:
el cristiano está llamado a volver a
Dios “de todo corazón” (Jl 2,12), a no
contentarse con una vida mediocre,
sino a crecer en la amistad con el
Señor (...). La Cuaresma es un tiempo



propicio para intensificar la vida del
espíritu»[3].

«TUVE HAMBRE y me disteis de
comer; tuve sed y me disteis de
beber; era peregrino y me
acogisteis» (Mt 25,35). Jesús dice a los
discípulos que aquella es la conducta
de quien, al final, será contado entre
los bienaventurados. San Pablo, a su
vez, escribe a los efesios: «No ceso de
dar gracias por vosotros, al
recordaros en mis oraciones» (Ef
1,16). Dios ha dicho claramente que
nos espera en cada persona con la
que nos encontramos; saberlo es ya
suficiente motivo de agradecimiento.
Si nos abrimos a su gracia,
aprenderemos a descubrir el rastro
de la imagen divina en cada alma,
especialmente en quienes tienen
alguna necesidad. Saber que a ese
compañero, a esa amiga o a ese



familiar, el Señor no solamente lo
ama, sino que incluso está presente
en ellos, es un estímulo para buscar
allí el rostro de Jesucristo. Quienes
nos rodean son para nosotros un don
de Dios.

Por si fuera poco, Jesucristo nos ha
asegurado que cualquier gesto de
amor a los hombres es como si se lo
dirigiéramos a él: «Cuanto hicisteis a
uno de estos mis hermanos más
pequeños, a mí me lo hicisteis» (Mt
25,40). Dios nos impulsa a llevar
cariño, comprensión y paz allá donde
nos encontremos. En este empeño,
una sonrisa puede ser ya un buen
inicio; muchas veces aquel gesto
cambia el día a quien lo recibe. «No
me olvides que a veces hace falta
tener al lado caras sonrientes»[4],
escribe san Josemaría. Para ser
difusores de paz y de alegría a
nuestro alrededor, deberemos
primero llevarlas dentro de nosotros.
En ese sentido, es importante ser



muy sinceros con Dios, con nosotros
mismos, y con quienes nos ayudan.
«No tengamos miedo de ser sinceros,
de decir la verdad, de escuchar la
verdad, de conformarnos con la
verdad. Así podremos amar (...). La
hipocresía tiene miedo de la verdad.
Se prefiere fingir en vez de ser uno
mismo»[5]. Para alimentar al
hambriento, dar de beber al sediento
y acoger al peregrino, es importante,
antes, pacificar nuestro interior;
vivir con una serenidad que nos
permita ver a Cristo en los demás.

«VENID, benditos de mi Padre, tomad
posesión del Reino preparado para
vosotros desde la creación del
mundo» (Mt 25,34). En cierto sentido,
«el juicio final ya está en acción,
comienza ahora en el curso de
nuestra existencia. Tal juicio se
pronuncia en cada instante de la



vida, como confirmación de nuestra
acogida con fe de la salvación
presente y operante en Cristo, o bien
de nuestra incredulidad, con la
consiguiente cerrazón»[6]. Cabe el
riesgo de plantearnos este camino
como una lucha esforzada por lograr
que Dios nos ame; sin darnos cuenta
de que, en realidad, su amor es
eterno y anterior a nosotros mismos.
De este modo, se comprende mejor
que «el infierno consiste
formalmente en que el hombre no
quiere recibir nada, en que quiere
ser autónomo. Es la expresión del
enclaustramiento en el propio yo (...).
Por el contrario, ser de arriba, eso
que llamamos cielo, (...) es
esencialmente lo que uno no ha
hecho ni puede hacer por sí
mismo»[7].

En las antípodas de esta actitud,
están las reclamaciones de los dos
hijos de la parábola del padre
misericordioso. El pequeño exige:



«Padre, dame la parte de la hacienda
que me corresponde» (Lc 15,12). El
mayor, por su parte, reprocha:
«Nunca me has dado ni un cabrito
para divertirme con mis amigos» (Lc
15,29). Ambos calculan lo que creen
merecer, pero se equivocan. El
pequeño, al volver arrepentido, ni
siquiera termina su frase cuando
dice su padre: «Pronto, sacad el
mejor traje y vestidle; ponedle un
anillo en la mano y sandalias en los
pies; traed el ternero cebado y
matadlo, y vamos a celebrarlo con un
banquete» (Lc 15,21-22). Al mayor se
le promete todavía más: «Hijo, tú
siempre estás conmigo, y todo lo mío
es tuyo» (Lc 15,31). Entonces,
aprenden a recibir, y pueden ir al
cielo para recibir por toda la
eternidad el amor infinito de Dios.
En el anhelo por dejar obrar a Dios
en nuestra alma, podemos unirnos a
la oración de san Josemaría: «Señor,
sí, con la ayuda de Nuestra Madre del
Cielo, seremos fieles, seremos



humildes, y no nos olvidaremos
nunca de que tenemos los pies de
barro, y de que todo lo que en
nosotros brilla es tuyo, es gracia, es
esa divinización que nos das porque
quieres, porque eres bueno»[8].

[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84.

[3] Francisco, Mensaje, 18-X-2016.

[4] San Josemaría, Surco, n. 57.

[5] Francisco, Audiencia, 25-VIII-2021.

[6] Francisco, Audiencia, 11-XII-2013.

[7] Joseph Ratzinger, Introducción al
cristianismo, Sígueme, p. 259.

[8] an Josemaría, Cartas 2, n. 62.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/meditation/

meditaciones-lunes-de-la-i-semana-de-
cuaresma/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-i-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-i-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-i-semana-de-cuaresma/
https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-i-semana-de-cuaresma/

	Meditaciones: lunes de la 1.ª semana de Cuaresma

