opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 20.2 semana del
Tiempo Ordinario

Reflexion para meditar el lunes
de la vigésima semana del
Tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: seguir a Dios
con el corazon; el vertigo de
volar; quien deja entrar a Cristo
no se pierde nada.

- Seguir a Dios con el corazon.
- El vértigo de volar.

- Quien deja entrar a Cristo no se
pierde nada.




DESPUES de que Jesus bendijera a
unos nifios que le habian presentado,
se acerco a él corriendo un
«personaje distinguido» (Lc 18,18).
Quiza llevaba varios dias observando
al Maestro. Tras haber contemplado
aquel gesto de carifio con los mas
pequertios, sintid la necesidad de
abrir su corazon al Sefior. Por eso se
arrodillo y le planted una cuestion
que le llevaria inquietando desde
hacia tiempo: «¢Qué obra buena
debo hacer para alcanzar la vida
eterna?» (Mt 19,16).

Por lo general, la mayoria de los
hombres necesitamos claridad
cuando nos proponemos hacer algo.
Queremos saber los pasos precisos
que hay que seguir para cumplir un
objetivo determinado. Dios sabe que
somos asi. Por eso le dio a Moiseés
unos mandamientos, para que los
israelitas supieran con mayor
luminosidad qué obras agradaban al
Sefior y cudles no. De hecho, Jesus



responde a la pregunta del joven
remitiéndose al Decalogo: «Si quieres
entrar en la Vida, guarda los
mandamientos. No mataras, no
cometeras adulterio, no robaras, no
dirds falso testimonio, honra a tu
padre y a tu madre, y amaras a tu
projimo como a ti mismo» (Mt
19,17.18-19). Pero en cuanto el
muchacho le dice que eso ya lo lleva
guardando desde su adolescencia, el
Sefior contesta: «Si quieres ser
perfecto, anda, vende tus bienesy
daselos a los pobres, y tendras un
tesoro en los cielos. Luego, ven 'y
sigueme» (Mt 19,21).

Jesus pide a aquel joven que dé un
paso mas en su relacion con Dios.
Cumplir los mandamientos, por
supuesto, es algo bueno y necesario;
pero le invita a abandonarse en las
manos del Sefior y superar la
seguridad que puede dar el hacer
cosas buenas. Al fin y al cabo, la vida
eterna no es alcanzar una meta



debido a los propios méritos, sino
que consiste en escuchar a Dios,
seguirle de cerca y, en esa relacion,
comprender que servirle y gozar de
su compafiia es un regalo divino.
Solo compartiendo la vida con €l nos
damos cuenta de la magnitud de su
amor, que va mas alla de unas leyes.
Cristo, con su misma muerte y su
resurreccion, nos abre las puertas
del cielo. Y es €l quien, con su gracia,
sostiene nuestras buenas obras y nos
impulsa a tomar caminos nuevos.
Por eso Jesus llama a esa persona a
una total comunion con él. «Seguir a
Cristo no es una imitacién exterior,
porque afecta al hombre en su
interioridad mas profunda. Ser
discipulo de Jesus significa hacerse
conforme a él»". El Sefior quiere
ayudar a ese joven a que su trato con
Dios no se reduzca solamente a unas
normas que cumplir, sino que sea el
centro de su propia existencia. Y esto
es lo que le llenara de una felicidad
que ninguna realidad terrena le



podra proporcionar. «jEsa es toda la
grandeza de la vida que Dios nos
pide: no podemos llevar una vida
chata! (...) Quiere que conozcamos
aquel amor de Cristo hacia nosotros,
que sobrepuja a todo conocimiento,
para que seamos plenamente
colmados de todos los bienes de

Dios»?,

AL OIR la propuesta de Jesus de
dejarlo todo y seguirlo, san Mateo
sefiala que el joven «se marcho triste,
porque tenia muchas

posesiones» (Mt 19,22). El entusiasmo
inicial dio paso a la amargura.
Aquella persona se habia ilusionado
porque pensaba que por fin habia
dado con la respuesta que saciaria su
sed de felicidad. Pero en cuanto Dios
le pidid el corazon y, con €l, todo lo
que llevaba dentro, no supo qué
decir. Estaba dispuesto a hacer



cualquier obra buena para entrar en
la vida eterna. Pero entregarse €l
mismo, volar en compariia del Sefior,
le suponia un vértigo que no era
capaz de afrontar.

Las riquezas impidieron que el joven
se atreviera a seguir a Jesus. Ademas,
al observar su comportamiento,
podemos intuir también otro motivo:
un modo equivocado de concebir la
relacion con Dios. Quizd penso que,
para llegar a la vida eterna, era
necesario sacrificar su felicidad en la
tierra; es decir, no percibio que lo
que el Sefor le estaba pidiendo no
era simplemente renunciar a sus
posesiones: era una llamada a
fundamentar su felicidad sobre la
presencia constante y segura de Dios,
y no tanto sobre la arena de las
realidades terrenas. «Tu barca —-tus
talentos, tus aspiraciones, tus logros-
no vale para nada, a no ser que la
dejes a disposicion de Jesucristo, que
permitas que él pueda entrar ahi con



libertad, que no la conviertas en un
idolo. T4 solo, con tu barca, si
prescindes del Maestro,
sobrenaturalmente hablando,
marchas derecho al naufragio.
Unicamente si admites, si buscas, la
presencia y el gobierno del Sefior,
estards a salvo de las tempestades y
de los reveses de la vida. Pon todo en
las manos de Dios: que tus
pensamientos, las buenas aventuras
de tu imaginacion, tus ambiciones
humanas nobles, tus amores limpios,
pasen por el corazon de Cristo»™,

La peticion de Jesus al joven rico no
fue algo arbitrario. Probablemente
Cristo reconoci6 en su corazon la
causa de que se arrodillara ahi
delante de todos. Aunque el
muchacho cumplia los
mandamientos —y eso ya de por si era
motivo de gozo-, se sentia
insatisfecho porque confiaba su
felicidad terrena a las riquezas y la
eterna a las obras buenas que



realizaba. De ahi que el Sefior le
dirija una «llamada a una mayor
madurez, a pasar de los preceptos
observados para obtener
recompensas al amor gratuito y total.
Jesus le pide que deje todo lo que
lastra el corazon y obstaculiza el
amor. Lo que Jesus propone no es
tanto un hombre despojado de todo
sino un hombre libre y rico en
relaciones. Si el corazon esta
abarrotado de posesiones, el Sefior y
el projimo se convierten solo en una
cosa entre otras. Nuestro tener
demasiado y querer demasiado
sofocan nuestro corazon y nos hacen
infelices e incapaces de amar»".

A VECES se puede tener la impresion,
como el joven rico, de que seguir a
Jesus supone renunciar a cosas
buenas para poder llegar a la
felicidad eterna. Se percibe entonces



el camino a la santidad como un
continuo vencerse y perderse hasta
llegar al cielo. Esta sintesis es una
caricatura de una realidad muy
diferente. Ciertamente, la vida
cristiana supone lucha, combatir la
propia inclinacion cuando esta nos
lleva a realizar actos malos; pero el
objetivo no es simplemente tener
una mayor capacidad de resistencia,
sino formar una sensibilidad que nos
permita gozar en el bien que
realizamos. Cuando experimentamos
cierta oposicion a obrar
virtuosamente, luchamos de otra
manera cuando lo que estamos
buscando es aprender a disfrutar del
bien, aunque ahora suponga ir
contra corriente, y no tanto
acostumbrarnos a fastidiarnos. De
este modo, la formacion de las
virtudes hace que las facultades y los
afectos se centren en lo que
verdaderamente puede satisfacer las
aspiraciones mas profundas, y
otorguen lugares secundarios —



siempre subordinados a los
principales- a lo que simplemente
esta en el orden de los medios.

«Quien deja entrar a Cristo no pierde
nada, nada —absolutamente nada- de
lo que hace la vida libre, bella y
grande. {No! Solo con esta amistad se
abren las puertas de la vida. Solo con
esta amistad se abren realmente las
grandes potencialidades de la
condicion humana. Solo con esta
amistad experimentamos lo que es
bello y lo que nos libera. (...) Abrid de
par en par las puertas a Cristo, y
encontraréis la verdadera vida»™. En
los santos vemos personas que han
hecho del Sefior el centro de su vida
y han encontrado una felicidad que
el mundo no puede dar. El cristiano,
caminando como uno mas en la
sociedad, muestra que «el que sigue a
Cristo es capaz —no por mérito
propio, sino por gracia del Sefior- de
comunicar a los que le rodean lo que
a veces barruntan, pero no logran



entender: que la verdadera felicidad,
el auténtico servicio al préjimo pasa
solo por el corazon de nuestro
Redentor»'®. Podemos pedir a la
Virgen Maria que nos ayude a abrir
las puertas de nuestra alma a su Hijo,
para que él nos lleve a la felicidad en
la tierra y en el cielo.

™ San Juan Pablo II, Veritatis
Splendor, n. 21.

' San Josemaria, Carta 7, n. 32.

) San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
21.

I Francisco, Mensaje, 29-VI-2021.
51 Benedicto XVI, Homilia, 24-1V-2005.

® San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
93.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/meditation/
meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-hn/meditation/meditaciones-lunes-de-la-20-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 20.ª semana del Tiempo Ordinario

