
opusdei.org

Vida de María (XV):
Junto a la Cruz de
Jesús

"Estaban junto a la Cruz de
Jesús su Madre, y la hermana
de su Madre, María de Cleofás,
y María Magdalena". Así
describe el Evangelio la escena
que se contempla en esta
entrega de la Vida de María.

18/04/2021

Han pasado casi tres años desde el
primer milagro de Jesús, en Caná de
Galilea. El Evangelio apenas nos



habla de la Virgen Santísima, en ese
lapso de tiempo. Quizá, en algunas
ocasiones, formara parte del grupo
de mujeres que acompañaban al
Señor en sus desplazamientos (cfr. Lc
8, 1-3). Sin embargo, los evangelistas
señalan su presencia física sólo una
vez: cuando, en compañía de otros
parientes que acuden a ver a Jesús,
no pudiendo entrar en la casa donde
se alojaba a causa del gentío,
enviaron a llamarlo. La respuesta del
Señor fue elocuente: ¿Quién es mi
madre y quiénes son mis hermanos? Y
mirando a los que estaban sentados a
su alrededor, dice: éstos son mi madre
y mis hermanos: quien hace la
Voluntad de Dios, ése es mi hermano y
mi hermana y mi madre ( Mc 3,
33-35). Era el mayor elogio de la
Virgen, la criatura que mejor que
nadie supo cumplir la Voluntad del
Padre celestial.

El silencio de los Evangelios hace
suponer —como expone el Papa Juan



Pablo II en una de sus catequesis
marianas— que la Virgen no
acompañó ordinariamente a Cristo
en sus viajes por Palestina: le seguía
de lejos, aunque unida
espiritualmente a Él en todo
momento, con una cercanía mucho
mayor que la de los discípulos y de
las santas mujeres. De todas formas,
Juan muestra que se hallaba en
Jerusalén durante la última Pascua
del Señor. Quizá fue a la Ciudad
Santa en otras fiestas semejantes;
pero el evangelista sólo ahora lo
señala expresamente, y lo hace en el
contexto del Sacrificio redentor. 
Estaban junto a la Cruz de Jesús su
Madre —escribe— , y la hermana de
su Madre, María de Cleofás, y María
Magdalena ( Jn 19, 25).
Inmediatamente nos trasmite las
palabras que el Señor dirige a la
Madre y a él mismo, que también se
encontraba allí; unas palabras de
profundo significado.



Sería muy reductivo entender estas
palabras de Cristo, en el momento
supremo de la Redención, como una
simple preocupación, por así decir, 
familiar : la del hijo que encarga a
alguien el cuidado de su madre. Nos
hallamos ante uno de los hechos más
importantes para entender el papel
de la Virgen en la obra de la
salvación. Ya en Caná, Jesús había
dejado claro que la misión materna
de María en Nazaret, durante los
años de la vida oculta, iba a
prolongarse en la nueva familia de la
Iglesia. Los recientes estudios
mariológicos ponen de relieve —y ha
sido recogidos por el Magisterio
ordinario de la Iglesia— que estamos
ante una "escena de revelación"
típica del cuarto evangelio, el 
evangelio de los signos por
antonomasia. Jesús mira a María, se
dirige a Ella con el apelativo Mujer ,
como en Caná y, señalando al
discípulo amado, dice: Mujer, aquí
tienes a tu hijo ( Jn 19, 26). Luego,



mirando a Juan, añade: aquí tienes a
tu Madre ( Jn 19, 27).

Ni a la Virgen ni a Juan los llama por
su nombre. María es la nueva Eva
que, en unión con el nuevo Adán y
subordinada a Él, está llamada a
prestar su mediación materna en la
obra de la redención. Y el evangelista
se encuentra allí en calidad de
discípulo fiel, como representante de
todos los que había de creer en
Jesucristo hasta el fin de los siglos.
Las palabras del Señor —palabras de
Dios y, por tanto, palabras creadoras
como las del principio del mundo—
realizan lo que significan. Desde ese
momento, María es constituida
Madre de todos los que vendrían a la
Iglesia: Mater Ecclesiæ , como la
llamó Pablo VI al finalizar el Concilio
Vaticano II. Sus entrañas
fructificaron en una nueva
maternidad: espiritual, pero
verdadera; y dolorosa, porque en
aquellos momentos se cumplía a la



letra la profecía del anciano Simeón: 
una espada te traspasará el alma ( Lc
2, 35).

También en el corazón del discípulo
se abrió paso en ese mismo momento
la conciencia de una filiación —
verdadera, real— que le hacía
hermano de Jesús e hijo de su misma
Madre. Por eso añade: y desde aquel
momento el discípulo la recibió en su
casa ( Jn 19, 27); es decir, la introdujo
en el espacio de su vida interior, le
dio acogida —como verdadera Madre
— entre sus bienes más preciados.
Desde ese instante, y hasta el
momento de la Dormición de la
Santísima Virgen, Juan no se separó
jamás de Ella.

Sólo después de la entrega del
discípulo a la Madre, y de la Madre al
discípulo, podía Jesús decir que todo
está consumado, como refiere
expresamente San Juan. Luego, tras
manifestar su sed —sed de almas—,



para que se cumpliese la Escritura,
Jesús clamó con gran voz: 
consummatum est! , todo está
cumplido. E inclinando la cabeza,
entregó el espíritu ( Jn 19, 30).

LA VOZ DEL MAGISTERIO

«En la vida pública de Jesús aparece
reveladoramente su Madre ya desde
el principio, cuando en las bodas de
Caná de Galilea, movida a
misericordia, suscitó con su
intercesión el comienzo de los
milagros de Jesús Mesías (cfr. Jn
2,1.11). A largo de su predicación
acogió las palabras con que su Hijo,
exaltando el reino por encima de las
condiciones y lazos de la carne y de
la sangre, proclamó bienaventurados
(cfr. Mc 3, 35; Lc 11, 27-28) a los que
escuchan y guardan la palabra de
Dios, como Ella lo hacía fielmente



(cfr. Lc 2, 19 y 51). Así avanzó
también la Santísima Virgen en la
peregrinación de la fe, y mantuvo
fielmente su unión con el Hijo hasta
la cruz, junto a la cual, no sin
designio divino, se mantuvo erguida
(cfr. Jn 19, 25), sufriendo
profundamente con su Unigénito y
asociándose con entrañas de madre a
su sacrificio, consintiendo
amorosamente en la inmolación de
la víctima que ella misma había
engendrado; y, finalmente, fue dada
por el mismo Cristo Jesús agonizante
en la cruz como madre al discípulo
con estas palabras: Mujer, he ahí a tu
hijo (cfr . Jn 19, 26-27)».

Concilio Vaticano II (siglo XX).
Constitución dogmática Lumen
gentium, n. 58.

* * *

«El hecho de “estar erguida” la
Virgen junto a la Cruz recuerda su
inquebrantable firmeza y su



extraordinaria valentía para afrontar
los padecimientos. En el drama del
Calvario, a María la sostiene la fe,
que se robusteció durante los
acontecimientos de su existencia y,
sobre todo, durante la vida pública
de Jesús. El Concilio recuerda que «la
bienaventurada Virgen avanzó en la
peregrinación de la fe y mantuvo
fielmente la unión con su Hijo hasta
la Cruz» (Lumen gentium, 58).

»A los crueles insultos lanzados
contra el Mesías crucificado, ella, que
compartía sus íntimas disposiciones,
responde con la indulgencia y el
perdón, asociándose a su súplica al
Padre: «Perdónalos, porque no saben
lo que hacen» ( Lc 23, 34). Partícipe
del sentimiento de abandono a la
voluntad del Padre, que Jesús
expresa en sus últimas palabras en la
Cruz: “Padre, a tus manos
encomiendo mi espíritu” (Lc, 23, 46),
ella da así, como observa el Concilio,
un consentimiento de amor “a la



inmolación de su Hijo como víctima” 
(Lumen gentium, 58)». (…).

«¿Cuál es el significado de esa
singular cooperación de María en el
plan de la salvación? Hay que
buscarlo en una intención particular
de Dios con respecto a la Madre del
Redentor, a quien Jesús llama con el
título de “mujer” en dos ocasiones
solemnes, a saber, en Caná y al pie de
la cruz (cfr Jn 2 , 4; 19, 26 ). María
está asociada a la obra salvífica en
cuanto mujer. El Señor, que creó al
hombre “varón y mujer” (cfr. Gn 1,
27),también en la Redención quiso
poner al lado del nuevo Adán a la
nueva Eva. La pareja de los primeros
padres emprendió el camino del
pecado; una nueva pareja, el Hijo de
Dios con la colaboración de su
Madre, devolvería al género humano
su dignidad originaria.

»María, nueva Eva, se convierte así
en icono perfecto de la Iglesia. En el



designio divino, representa al pie de
la cruz a la humanidad redimida
que, necesitada de salvación, puede
dar una contribución al desarrollo de
la obra salvífica».

(…).

« Después de recordar la presencia
de María y de las demás mujeres al
pie de la Cruz del Señor, San Juan
refiere: «Jesús, viendo a su Madre y
junto a Ella al discípulo a quien
amaba, dice a su Madre: “Mujer, he
ahí a tu hijo'” (Jn 19, 26-27).

Estas palabras, particularmente
conmovedoras, constituyen una
“escena de revelación”; revelan los
profundos sentimientos de Cristo en
su agonía y entrañan una gran
riqueza de significados para la fe y la
espiritualidad cristiana. En efecto, el
Mesías crucificado, al final de su vida
terrena, dirigiéndose a su Madre y al
discípulo a quien amaba, establece



relaciones nuevas de amor entre
María y los cristianos.

»Esas palabras, interpretadas a veces
únicamente como manifestación de
la piedad filial de Jesús hacia su
Madre, encomendada para el futuro
al discípulo predilecto, van mucho
más allá de la necesidad contingente
de resolver un problema familiar. En
efecto, la consideración atenta del
texto, confirmada por la
interpretación de muchos Padres y
por el común sentir eclesial, con esa
doble entrega de Jesús, nos sitúa ante
uno de los hechos más importantes
para comprender el papel de la
Virgen en la economía de la
salvación.

»Las palabras de Jesús agonizante, en
realidad, revelan que su principal
intención no es confiar su Madre a
Juan, sino entregar el discípulo a
María, asignándole una nueva
misión materna. Además, el



apelativo “mujer”, que Jesús usa
también en las bodas de Caná para
llevar a María a una nueva
dimensión de su misión de Madre,
muestra que las palabras del
Salvador no son fruto de un simple
sentimiento de afecto filial, sino que
quieren situarse en un plano más
elevado (…). Asumen su significado
más auténtico en el marco de la
misión salvífica. Pronunciadas en el
momento del sacrificio redentor, esa
circunstancia les confiere su valor
más alto. En efecto, el evangelista,
después de las expresiones de Jesús a
su Madre, añade un inciso
significativo: “Sabiendo Jesús que ya
todo estaba cumplido” (Jn 19,
28),como si quisiera subrayar que
había culminado su sacrificio al
encomendar su Madre a Juan y, en él,
a todos los hombres, de los que Ella
se convierte en Madre en la obra de
la salvación».



Juan Pablo II (siglo XX). Discursos en
la audiencias generales del 2, 9 y 23 de
abril de 1997.

* * *

«Al estar totalmente con Dios, esta
Mujer se encuentra muy cerca de
nosotros y nos ayuda como Madre y
como hermana. También el puesto
único e irrepetible que María ocupa
en la comunidad de los creyentes
deriva de esta vocación suya
fundamental a ser la Madre del
Redentor. Precisamente en cuanto
tal, María es también la Madre del
Cuerpo místico de Cristo, que es la
Iglesia. Así pues, justamente, durante
el concilio Vaticano II, el 21 de
noviembre de 1964, Pablo VI
atribuyó solemnemente a María el
título de "Madre de la Iglesia".

»Precisamente por ser Madre de la
Iglesia, la Virgen es también Madre
de cada uno de nosotros, que somos
miembros del Cuerpo místico de



Cristo. Desde la cruz Jesús
encomendó a su Madre a cada uno
de sus discípulos y, al mismo tiempo,
encomendó a cada uno de sus
discípulos al amor de su Madre. El
evangelista san Juan concluye el
breve y sugestivo relato con las
palabras: "Y desde aquella hora el
discípulo la acogió en su casa" ( Jn 19,
27) (…). La acogió en su propia
realidad, en su propio ser. Así forma
parte de su vida y las dos vidas se
compenetran. Este aceptarla en la
propia vida es el testamento del
Señor. Por tanto, en el momento
supremo del cumplimiento de la
misión mesiánica, Jesús deja a cada
uno de sus discípulos, como herencia
preciosa, a su misma Madre, la
Virgen María».

Benedicto XVI (siglo XXI). Discurso en
la audiencia general, 2-I-2008.

* * *



LA VOZ DE LOS PADRES Y
ESCRITORES ANTIGUOS

«Hay que atreverse a decir que, entre
todas las Escrituras, las primicias son
los Evangelios, y que entre los
Evangelios las primicias
corresponden al de Juan. Nadie
puede entender su profundo sentido
si no se ha reclinado sobre el pecho
de Jesús y no ha recibido de Jesús a
María por madre. Así ha de ser quien
quiera ser otro Juan, de modo que,
como de Juan, Jesús mismo pueda
declarar de él que es Jesús. En efecto,
si, de acuerdo con los que hablaron
santamente de Ella, María no ha
tenido más hijos que Jesús, y Jesús
dice a la Madre: “He aquí a tu hijo”,
es como si dijera: “Mira, éste es Jesús
a quien Tú has engendrado”.
Efectivamente, todo el que es
perfecto no vive ya para sí, sino que
Cristo vive en él; y si Cristo vive en él,
de él dice Jesús a María: “He aquí a tu
hijo, a Cristo”».



Orígenes (siglo III). Comentario al
Evangelio de San Juan, I, 4 (SC 120,
70-72).

* * *

« Viendo Jesús de pie a su Madre y al
discípulo que Él amaba, dice a su
Madre: “Mujer, he aquí a tu hijo”:
después dice al discípulo: “He aquí a
tu madre”. Y desde aquella hora la
recibió el discípulo en su casa. Ésta es
aquella hora de la cual dijo a su
Madre, cuando iba a convertir el
agua en vino: Mujer, ¿qué nos va a ti
y a mí? No ha llegado aún mi hora ( Jn
2, 4). Había predicho esta hora, que
entonces aún no había llegado;
aquella hora en la que, estando a
punto de morir, reconocería a
Aquella de la cual había nacido a esta
vida mortal. Cuando aún obraba
maravillas, rechazaba como
desconocida a la madre, no de su
divinidad, sino de su debilidad; mas
ahora, en medio de los sufrimientos



humanos, con afecto filial
recomienza a la que le había dado su
carne humana. Entonces el que
había creado a María brillaba por su
poder; ahora estaba colgado de la
cruz Aquel a quien María había dado
a luz».

San Agustín (siglos IV-V).
Enarraciones sobre los Salmos, 119, 1.

* * *

LA VOZ DE LOS SANTOS Y
AUTORES ESPIRITUALES

«Tres cosas concurren en el sacrificio
del Salvador y constituyen su
perfección. Están en primer lugar los
sufrimientos por los que su
humanidad quedó literalmente
quebrantada; en segundo lugar, la
resignación con que humildemente
se sometió a la Voluntad de su Padre,
ofreciéndose a Él, y en tercer lugar,
la fecundidad por la que nos
engendra en la gracia y nos da la



vida al morir. Sufre como la víctima
que debe ser destruida y magullada;
se somete como el sacerdote que
debe sacrificar voluntariamente: 
voluntarie sacrificabo tibi ( Sal 53/54,
8); finalmente, nos engendra por
medio del sufrimiento, como Padre
de un nuevo pueblo al que da a luz
por sus heridas; he aquí las tres cosas
sublimes que el Hijo de Dios realiza
en la Cruz.

»María está cerca de la Cruz; con qué
ojos mira a su Hijo ensangrentado,
cubierto de heridas, que ya no parece
hombre. Esta visión le causa la
muerte; si se aproxima al altar, es
porque quiere ser inmolada y allí, en
efecto, siente el golpe de la espada
que, según la profecía de Simeón,
debía abrir su corazón maternal con
tan crueles heridas.

»¿Fue abatida por el dolor, la postró
por tierra desfallecida? Al contrario: 
stabat iuxta crucem ( Jn 19, 25):



estaba de pie junto a la Cruz. No; la
espada que atravesó su corazón no
pudo disminuir sus fuerzas: la
constancia y la aflicción van al
unísono, y su constancia testifica por
su firmeza que no estaba menos
sumisa que afligida.

»¿Qué queda, pues, cristiano, sino
que su Hijo amado, que la hizo sentir
sus sufrimientos e imitar su
resignación, le comunique también
su fecundidad? Con este
pensamiento le da por hijo a San
Juan: Mulier, ecce filius tuus ( Jn 19,
26). Mujer —dijo—, he ahí a tu hijo.
Oh mujer, que sufrís conmigo, sed
eficaz también conmigo, sed la
Madre de mis hijos, os los entrego sin
reserva en la persona de este único
discípulo; Yo los engendro con mis
dolores; y, como Vos gustáis la
amargura, poseeréis también su
eficacia, y vuestra aflicción os hará
fecunda».



J.B. Bossuet (siglo XVII). Sermón sobre
la compasión de la Virgen.

* * *

«Verdaderamente, ¡oh Madre
bienaventurada!, traspasó tu alma
una espada: no podía penetrar el
cuerpo de tu Hijo sin traspasarla.
Después que expiró tu Jesús (de
todos, sin duda, pero especialmente
tuyo) no tocó su alma la cruel lanza
que abrió su costado, pero traspasó
ciertamente la tuya. Su alma no
estaba ya allí, pero la tuya de allí no
se podía apartar. Tu alma, pues, fue
atravesada por la fuerza del dolor,
para que no sin razón te
prediquemos más que mártir,
habiendo sido en ti el efecto de la
compasión mucho mayor de lo que
hubiera podido ser el sentido de la
pasión.

»¿Acaso no fue para ti más que
espada aquella palabra que atravesó
realmente tu alma y llegó hasta la



división del alma y del espíritu? 
Mujer, ahí tienes a tu Hijo ( Jn 19, 26).
¡Qué trueque! Te entregan a Juan en
lugar de Jesús, el siervo en lugar del
Señor, el discípulo en lugar del
Maestro, el hijo de Zebedeo en lugar
del Hijo de Dios, un puro hombre en
lugar del Dios verdadero. ¿Cómo no
iba a quedar tu alma amorosa
traspasada al oír estas palabras,
cuando la sola memoria de ello
quiebra nuestros corazones, aun
cuando son de piedra y de hierro?

»No os admiréis, hermanos, de que
María sea llamada mártir en el alma.
Admírese el que no recuerde que San
Pablo cuenta entre los mayores
crímenes de los gentiles el haber
vivido sin tener afecto (cfr. Rm 1, 31).
Lejos estuvo esto de las entrañas de
María, lejos esté también de sus
humildes siervos.

»Acaso me pregunte alguno: ¿pero no
supo anticipadamente que su Hijo



había de morir? Sin duda alguna. ¿Y
no esperaba que enseguida había de
resucitar? Con la mayor confianza. Y
a pesar de esto, ¿se dolió de verle
crucificado? Se dolió, sí, y en gran
manera. Por lo demás, ¿quién eres
tú, hermano, o qué sabiduría es la
tuya, que admiras más a María
compaciente que al Hijo de María
paciente? Él pudo morir en el cuerpo,
¿y María no pudo morir juntamente
con el corazón? Realizó aquello una
caridad superior a toda otra caridad;
también hizo esto una caridad que,
después de aquella, no tuvo otra
semejante».

San Bernardo (siglo XII). Sermón en la
infraoctava de la Asunción, 14-15.

* * *

«Porque María es Madre, su devoción
nos enseña a ser hijos: a querer de
verdad, sin medida; a ser sencillos,
sin esas complicaciones que nacen
del egoísmo de pensar sólo en



nosotros; a estar alegres, sabiendo
que nada puede destruir nuestra
esperanza. El principio del camino
que lleva a la locura del amor de Dios
es un confiado amor a María
Santísima. Así lo escribí hace ya
muchos años, en el prólogo a unos
comentarios al santo rosario, y desde
entonces he vuelto a comprobar
muchas veces la verdad de esas
palabras. No voy a hacer aquí
muchos razonamiento, con el fin de
glosar esa idea: os invito más bien a
que hagáis la experiencia, a que lo
descubráis por vosotros mismos,
tratando amorosamente a María,
abriéndole vuestro corazón,
confiándole vuestras alegrías y
vuestra penas, pidiéndole que os
ayude a conocer y a seguir a Jesús».

San Josemaría (siglo XX). Es Cristo
que pasa, n. 143.

* * *

LA VOZ DE LOS POETAS



La Madre piadosa estaba

junto a la Cruz, y lloraba

mientras el Hijo pendía;

cuya alma triste y llorosa,

traspasada y dolorosa

fiero cuchillo tenía.

¡Oh cuán triste! ¡Oh cuán aflicta

se vio la Madre bendita

de tantos tormentos llena,

cuando triste contemplaba

y dolorosa miraba

del Hijo amado la pena!

¿Y cuál hombre no llorara

si la Madre contemplara

de Cristo en tanto dolor?



¿Y quién no se entristeciera,

piadosa Madre, si os viera

sujeta a tanto rigor?

Por los pecados del mundo

vio a Jesús en tan profundo

tormento la dulce Madre;

y muriendo el Hijo amado,

que rindió desamparado

el espíritu a su Padre.

¡Oh Madre, fuente de amor,

hazme sentir tu dolor

para que llore contigo!

Y que por mi Cristo amado

mi corazón abrasado

más viva en El que conmigo.



Y porque a amarle me anime,

en mi corazón imprime

las llagas que tuvo en sí.

Y de tu Hijo, Señora,

divide conmigo ahora

las que padeció por mí.

Hazme contigo llorar

y de veras lastimar

de sus penas mientras vivo:

porque acompañar deseo

en la Cruz, donde le veo,

tu corazón compasivo.

Virgen de vírgenes santas,

llore yo con ansias tantas

que el llanto dulce me sea.



Porque su pasión y muerte

tenga en mi alma, de suerte

que siempre sus penas vea.

Haz que su Cruz me enamore

y que en ella viva y more,

de mi fe y amor indicio;

porque me inflame y me encienda

y contigo me defienda

en el día del juicio.

Haz que me ampare la muerte

de Cristo, cuando en tan fuerte

trance vida y alma estén;

porque cuando quede en calma

el cuerpo, vaya mi alma

a su eterna gloria. Amén



Lope de Vega (siglos XVI-XVII),
Traducción del himno Stabat Mater,
en Soliloquios amorosos de un alma a
Dios.

* * *

Madre le dice Juan

yo creía que era imposible quererte
más

pero ahora que acabo de nacer

ahora que comencé a multiplicarme
por tantos millones

ahora veo que nuestro amor empieza
a perderse en el infinito

bajo la forma de Iglesia Católica que
ya se pierde

en el infinito bajo la forma de la
celeste Jerusalén.

José Miguel Ibález Langlois (siglos XX-
XXI). Libro de la Pasión, VII, 9.



J.A. Loarte

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/vida-de-maria-
xv-junto-a-la-cruz-de-jesus/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/vida-de-maria-xv-junto-a-la-cruz-de-jesus/
https://opusdei.org/es-hn/article/vida-de-maria-xv-junto-a-la-cruz-de-jesus/
https://opusdei.org/es-hn/article/vida-de-maria-xv-junto-a-la-cruz-de-jesus/

	Vida de María (XV): Junto a la Cruz de Jesús

