
opusdei.org

Discursos y homilías
del Papa Francisco
en Estados Unidos y
Cuba

Recogemos las intervenciones
del Santo Padre durante su
visita a Cuba y Estados Unidos.
Homilías y discursos en torno al
Encuentro Mundial de las
familias.

26/09/2015

Audios: homilías y discursos del
Santo Padre en Cuba y Estados
Unidos (en español)

https://soundcloud.com/opusdei/sets/el-papa-francisco-en-cuba-y-estados-unidos
https://soundcloud.com/opusdei/sets/el-papa-francisco-en-cuba-y-estados-unidos
https://soundcloud.com/opusdei/sets/el-papa-francisco-en-cuba-y-estados-unidos
https://soundcloud.com/opusdei/sets/el-papa-francisco-en-cuba-y-estados-unidos
https://soundcloud.com/opusdei/sets/el-papa-francisco-en-cuba-y-estados-unidos
https://soundcloud.com/opusdei/sets/el-papa-francisco-en-cuba-y-estados-unidos


SANTA MISA DE CLAUSURA DEL VIII
ENCUENTRO MUNDIAL DE LAS
FAMILIAS HOMILÍA DEL SANTO
PADRE. B. Franklin Parkway,
Filadelfia. Domingo 27 de septiembre
de 2015

Hoy la Palabra de Dios nos sorprende
con un lenguaje alegórico fuerte

que nos hace pensar. Un lenguaje
alegórico que nos desafía pero
también

estimula nuestro entusiasmo.

En la primera lectura, Josué dice a
Moisés que dos miembros del pueblo
están profetizando, proclamando la
Palabra de Dios sin un mandato. En
el Evangelio, Juan dice a Jesús que los
discípulos le han impedido a un
hombre sacar espíritus inmundos en
su nombre. Y aquí viene la sorpresa:
Moisés y Jesús reprenden a estos
colaboradores por ser tan estrechos
de mente. ¡Ojalá fueran todos



profetas de la Palabra de Dios! ¡Ojalá
que cada uno pudiera obrar milagros
en el nombre del Señor!

Jesús encuentra, en cambio,
hostilidad en la gente que no había
aceptado cuanto dijo e hizo. Para
ellos, la apertura de Jesús a la fe
honesta y sincera de muchas
personas que no formaban parte del
pueblo elegido de Dios, les parecía
intolerable. Los discípulos, por su
parte, actuaron de buena fe, pero la
tentación de ser escandalizados por
la libertad de Dios que hace llover
sobre «justos e injustos» ( Mt 5,45),
saltándose la burocracia, el
oficialismo y los círculos íntimos,
amenaza la autenticidad de la fe y,
por tanto, tiene que ser
vigorosamente rechazada.

Cuando nos damos cuenta de esto,
podemos entender por qué las
palabras de Jesús sobre el escándalo
son tan duras. Para Jesús, el



escándalo intolerable es todo lo que
destruye y corrompe nuestra
confianza en este modo de actuar del
Espíritu.

Nuestro Padre no se deja ganar en
generosidad y siembra. Siembra su
presencia en nuestro mundo, ya que
«el amor no consiste en que nosotros
hayamos amado primero a Dios, sino
en que Él nos amó primero» (1Jn
4,10). Amor que nos da la certeza
honda: somos buscados por Él, somos
esperados por Él. Esa confianza es la
que lleva al discípulo a estimular,
acompañar y hacer crecer todas las
buenas iniciativas que existen a su
alrededor. Dios quiere que todos sus
hijos participen de la fiesta del
Evangelio. No impidan todo lo
bueno, dice Jesús, por el contrario,
ayúdenlo a crecer. Poner en duda la
obra del Espíritu, dar la impresión
que la misma no tiene nada que ver
con aquellos que «no son parte de
nuestro grupo», que no son «como



nosotros», es una tentación peligrosa.
No bloquea solamente la conversión
a la fe, sino que constituye una
perversión de la fe.

La fe abre la «ventana» a la
presencia actuante del Espíritu y nos
muestra que, como la felicidad, la
santidad está siempre ligada a los
pequeños gestos. «El que les dé a
beber un vaso de agua en mi nombre
–dice Jesús, pequeño gesto– no se
quedará sin recompensa» ( Mc 9,41).
Son gestos mínimos que uno aprende
en el hogar; gestos de familia que se
pierden en el anonimato de la
cotidianidad pero que hacen
diferente cada jornada. Son gestos de
madre, de abuela, de padre, de
abuelo, de hijo, de hermanos. Son
gestos de ternura, de cariño, de
compasión. Son gestos del plato
caliente de quien espera a cenar, del
desayuno temprano del que sabe
acompañar a madrugar. Son gestos
de hogar. Es la bendición antes de



dormir y el abrazo al regresar de una
larga jornada de trabajo. El amor se
manifiesta en pequeñas cosas, en la
atención mínima a lo cotidiano que
hace que la vida siempre tenga sabor
a hogar. La fe crece con la práctica y
es plasmada por el amor. Por eso,
nuestras familias, nuestros hogares,
son verdaderas Iglesias domésticas.
Es el lugar propio donde la fe se hace
vida y la vida crece en la fe.

Jesús nos invita a no impedir esos
pequeños gestos milagrosos, por el
contrario, quiere que los
provoquemos, que los hagamos
crecer, que acompañemos la vida
como se nos presenta, ayudando a
despertar todos los pequeños gestos
de amor, signos de su presencia viva
y actuante en nuestro mundo.

Esta actitud a la que somos invitados
nos lleva a preguntarnos, hoy, aquí,
en el final de esta fiesta: ¿Cómo
estamos trabajando para vivir esta



lógica en nuestros hogares, en
nuestras sociedades? ¿Qué tipo de
mundo queremos dejarle a nuestros
hijos? (cf. Laudato si’, 160). Pregunta
que no podemos responder sólo
nosotros. Es el Espíritu que nos invita
y desafía a responderla con la gran
familia humana. Nuestra casa común
no tolera más divisiones estériles. El
desafío urgente de proteger nuestra
casa incluye la preocupación de unir
a toda la familia humana en la
búsqueda de un desarrollo sostenible
e integral, porque sabemos que las
cosas pueden cambiar (cf. ibid., 13).
Que nuestros hijos encuentren en
nosotros referentes de comunión, no
de división. Que nuestros hijos
encuentren en nosotros hombres y
mujeres capaces de unirse a los
demás para hacer germinar todo lo
bueno que el Padre sembró.

De manera directa, pero con afecto,
Jesús dice: «Si ustedes, pues, que son
malos, saben dar cosas buenas a sus

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#160
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13


hijos, ¿cuánto más el Padre del cielo
dará el Espíritu Santo a los que se lo
piden?» ( Lc 11,13) Cuánta sabiduría
hay en estas palabras. Es verdad que
en cuanto a bondad y pureza de
corazón nosotros, seres humanos, no
tenemos mucho de qué
vanagloriarnos. Pero Jesús sabe que,
en lo que se refiere a los niños,
somos capaces de una generosidad
infinita. Por eso nos alienta: si
tenemos fe, el Padre nos dará su
Espíritu.

Nosotros los cristianos, discípulos del
Señor, pedimos a las familias del
mundo que nos ayuden. Somos
muchos los que participamos en esta
celebración y esto es ya en sí mismo
algo profético, una especie de
milagro en el mundo de hoy, que está
cansado de inventar nuevas
divisiones, nuevos quebrantos,
nuevos desastres. Ojalá todos
fuéramos profetas. Ojalá cada uno de
nosotros se abriera a los milagros del



amor para el bien de su propia
familia y de todas las familias del
mundo –y estoy hablando de
milagros de amor-, y poder así
superar el escándalo de un amor
mezquino y desconfiado, encerrado
en sí mismo e impaciente con los
demás. Les dejo como pregunta para
que cada uno responda –porque dije
la palabra “impaciente”-: ¿En mi casa
se grita o se habla con amor y
ternura? Es una buena manera de
medir nuestro amor.

Qué bonito sería si en todas partes, y
también más allá de nuestras
fronteras, pudiéramos alentar y
valorar esta profecía y este milagro.
Renovemos nuestra fe en la palabra
del Señor que invita a nuestras
familias a esta apertura; que invita a
todos a participar de la profecía de la
alianza entre un hombre y una
mujer, que genera vida y revela a
Dios. Que nos ayude a participar de
la profecía de la paz, de la ternura y



del cariño familiar. Que nos ayude a
participar del gesto profético de
cuidar con ternura, con paciencia y
con amor a nuestros niños y a
nuestros abuelos.

Todo el que quiera traer a este
mundo una familia, que enseñe a los
niños a alegrarse por cada acción
que tenga como propósito vencer el
mal –una familia que muestra que el
Espíritu está vivo y actuante– y
encontrará gratitud y estima, no
importando el pueblo o la religión, o
la región, a la que pertenezca.

Que Dios nos conceda a todos ser
profetas del gozo del Evangelio, del
Evangelio de la familia, del amor de
la familia, ser profetas como
discípulos del Señor, y nos conceda la
gracia de ser dignos de esta pureza
de corazón que no se escandaliza del
Evangelio. Que así sea.

* * *



VISITA A LOS PRESOS DEL
INSTITUTO CORRECCIONAL
CURRAN-FROMHOLD

DISCURSO DEL SANTO PADRE

Filadelfia, domingo 27 de septiembre
de 2015

Queridos hermanos y hermanas,
buenos días:

Yo voy a hablar en español porque
no sé hablar inglés, pero él [indica al
intérprete] habla muy bien inglés y
me va a traducir. Gracias por
recibirme y darme la oportunidad de
estar aquí con ustedes compartiendo
este momento. Un momento difícil,
cargado de tensiones. Un momento
que sé que es doloroso no solo para
ustedes, sino para sus familias y para
toda la sociedad. Ya que una
sociedad, una familia que no sabe
sufrir los dolores de sus hijos, que no
los toma con seriedad, que los
naturaliza y los asume como



normales y esperables, es una
sociedad que está «condenada» a
quedar presa de sí misma, presa de
todo lo que la hace sufrir. Yo vine
aquí como pastor, pero sobre todo
como hermano, a compartir la
situación de ustedes y hacerla
también mía; he venido a que
podamos rezar juntos y presentarle a
nuestro Dios lo que nos duele y
también lo que nos anima y recibir
de Él la fuerza de la Resurrección.

Recuerdo el Evangelio donde Jesús
lava los pies a sus discípulos en la
Última Cena. Una actitud que le costó
mucho entender a los discípulos,
inclusive Pedro reacciona y le dice:
«Jamás permitiré que me laves los
pies» (Jn 13,8).

En aquel tiempo era habitual que,
cuando uno llegaba a una casa, se le
lavara los pies. Toda persona
siempre era recibida así. Porque no
existían caminos asfaltados, eran



caminos de polvo, con pedregullo
que iba colándose en las sandalias.
Todos transitaban los senderos que
dejaban el polvo impregnado,
lastimaban con alguna piedra o
producían alguna herida. Ahí lo
vemos a Jesús lavando los pies,
nuestros pies, los de sus discípulos de
ayer y de hoy.

Todos sabemos que vivir es caminar,
vivir es andar por distintos caminos,
distintos senderos que dejan su
marca en nuestra vida.

Y por la fe sabemos que Jesús nos
busca, quiere sanar nuestras heridas,
curar nuestros pies de las llagas de
un andar cargado de soledad,
limpiarnos del polvo que se fue
impregnando por los caminos que
cada uno tuvo que transitar. Jesús no
nos pregunta por dónde anduvimos,
no nos interroga qué estuvimos
haciendo. Por el contrario, nos dice:
«Si no te lavo los pies, no podrás ser



de los míos» (Jn 13,9). Si no te lavo los
pies, no podré darte la vida que el
Padre siempre soñó, la vida para la
cual te creó. Él viene a nuestro
encuentro para calzarnos de nuevo
con la dignidad de los hijos de Dios.
Nos quiere ayudar a recomponer
nuestro andar, reemprender nuestro
caminar, recuperar nuestra
esperanza, restituirnos en la fe y la
confianza. Quiere que volvamos a los
caminos, a la vida, sintiendo que
tenemos una misión; que este tiempo
de reclusión nunca ha sido y nunca
será sinónimo de expulsión.

Vivir supone “ensuciarse los pies”
por los caminos polvorientos de la
vida y de la historia. Y todos tenemos
necesidad de ser purificados, de ser
lavados. Todos. Yo el primero. Todos
somos buscados por este Maestro
que nos quiere ayudar a
reemprender el camino. A todos nos
busca el Señor para darnos su mano.
Es penoso constatar sistemas



penitenciarios que no buscan curar
las llagas, sanar las heridas, generar
nuevas oportunidades. Es doloroso
constatar cuando se cree que solo
algunos tienen necesidad de ser
lavados, purificados no asumiendo
que su cansancio y su dolor, sus
heridas, son también el cansancio, el
dolor, las heridas, de toda una
sociedad. El Señor nos lo muestra
claro por medio de un gesto: lavar los
pies y volver a la mesa. Una mesa en
la que Él quiere que nadie quede
fuera. Una mesa que ha sido tendida
para todos y a la que todos somos
invitados.

Este momento de la vida de ustedes
solo puede tener una finalidad:
tender la mano para volver al
camino, tender la mano para que
ayude a la reinserción social. Una
reinserción de la que todos
formamos parte, a la que todos
estamos invitados a estimular,
acompañar y generar. Una



reinserción buscada y deseada por
todos: reclusos, familias,
funcionarios, políticas sociales y
educativas. Una reinserción que
beneficia y levanta la moral de toda
la comunidad y la sociedad.

Y quiero animarlos a tener esta
actitud entre ustedes, con todas las
personas que de alguna manera
forman parte de este Instituto. Sean
forjadores de oportunidades, sean
forjadores de camino, sean
forjadores de nuevos senderos.

Todos tenemos algo de lo que ser
limpiados y purificados. Todos. Que
esta conciencia nos despierte a la
solidaridad entre todos, a apoyarnos
y a buscar lo mejor para los demás.

Miremos a Jesús que nos lava los
pies, Él es el «camino, la verdad y la
vida», que viene a sacarnos de la
mentira de creer que nadie puede
cambiar, la mentira de creer que
nadie puede cambiar. Jesús que nos



ayuda a caminar por senderos de
vida y plenitud. Que la fuerza de su
amor y de su Resurrección sea
siempre camino de vida nueva.

Y así como estamos, cada uno en su
sitio, sentado, en silencio pedimos al
Señor que nos bendiga. Que el Señor
los bendiga y los proteja. Haga brillar
su rostro sobre ustedes y les muestre
su gracia. Les descubra su rostro y
les conceda la paz. Gracias.

La silla que han hecho es muy linda,
muy hermosa. Muchas gracias por el
trabajo.

* * *

REUNIÓN CON LOS OBISPOS
INVITADOS AL ENCUENTRO
MUNDIAL DE LAS FAMILIAS

DISCURSO DEL SANTO PADRE



Seminario San Carlos Borromeo,
Filadelfia, domingo 27 de septiembre
de 2015

Hermanos Obispos: buenos días.

Llevo grabado en mi corazón las
historias, el sufrimiento y el dolor de
los menores que fueron abusados
sexualmente por sacerdotes.
Continúa abrumándome la
vergüenza de que personas que
tenían a su cargo el tierno cuidado de
esos pequeños les violaran y les
causaran graves daños. Lo lamento
profundamente. Dios llora. Los
crímenes y pecados de los abusos
sexuales a menores no pueden ser
mantenidos en secreto por más
tiempo, me comprometo a la celosa
vigilancia de la Iglesia para proteger
a los menores y prometo que todos
los responsables rendirán cuenta.
Los supervivientes de abuso se han
convertido en verdaderos heraldos
de esperanza y ministros de



misericordia, humildemente le
debemos a cada uno de ellos y a sus
familias nuestra gratitud por su
inmenso valor para hacer brillar la
luz de Cristo sobre el mal abuso
sexual de menores. Y esto lo digo
porque acabo de reunirme con un
grupo de personas abusadas de
niños, que son ayudadas y
acompañadas aquí en Filadelfia con
un especial cariño por el arzobispo,
monseñor Chaput, y nos pareció que
tenía que comunicarle esto a ustedes.

Estoy contento de tener la
oportunidad de compartir con
ustedes este momento de reflexión
pastoral en el contexto gozoso y
festivo del Encuentro Mundial de las
Familias. Hablo en castellano porque
me dijeron que todos saben
castellano.

En efecto, la familia no es para la
Iglesia principalmente una fuente de
preocupación, sino la confirmación



de la bendición de Dios a la obra
maestra de la creación. Cada día, en
todos los ángulos del planeta, la
Iglesia tiene razones para alegrarse
con el Señor por el don de ese pueblo
numeroso de familias que, incluso en
las pruebas más duras, mantiene las
promesas y conserva la fe.

Pienso que el primer impulso
pastoral de este difícil período de
transición nos pide es avanzar con
decisión en la línea de este
reconocimiento. El aprecio y la
gratitud han de prevalecer sobre el
lamento, a pesar de todos los
obstáculos que tenemos que
enfrentar. La familia es el lugar
fundamental de la alianza de la
Iglesia con la creación, con esa
creación de Dios, que Dios bendijo el
último día con una familia. Sin la
familia, tampoco la Iglesia existiría:
no podría ser lo que debe ser, es
decir, signo e instrumento de la



unidad del género humano (cf.
Lumen gentium, 1).

Naturalmente, nuestro modo de
comprender, modelado por la
integración entre la forma eclesial de
la fe y la experiencia conyugal de la
gracia, bendecida por el matrimonio,
no nos debe llevar a olvidar la
transformación del contexto
histórico, que incide en la cultura
social –y lamentablemente también
jurídica– de los vínculos familiares, y
que nos involucra a todos, seamos
creyentes o no creyentes. El cristiano
no es un «ser inmune» a los cambios
de su tiempo y en este mundo
concreto, con sus múltiples
problemáticas y posibilidades, es
donde se debe vivir, creer y
anunciar.

Hasta hace poco, vivíamos en un
contexto social donde la afinidad
entre la institución civil y el
sacramento cristiano era fuerte y



compartida, coincidían
sustancialmente y se sostenían
mutuamente. Ya no es así. Si tuviera
que describir la situación actual
tomaría dos imágenes propias de
nuestras sociedades. Por un lado, los
conocidos almacenes, pequeños
negocios de nuestros barrios y, por
otro, los grandes supermercados o
shoppings.

Algún tiempo atrás uno podía
encontrar en un mismo comercio o
almacén todas las cosas necesarias
para la vida personal y familiar –es
cierto que pobremente expuesto, con
pocos productos y, por lo tanto, con
escasa posibilidad de elección–. Pero
había un vínculo personal entre el
dueño del negocio y los vecinos
compradores. Se vendía fiado, es
decir, había confianza, había
conocimiento, había vecindad. Uno
se fiaba del otro. Se animaba a
confiar. En muchos lugares se lo



conocía como «el almacén del
barrio».

En estas últimas décadas se ha
desarrollado y ampliado otro tipo de
negocios: los shopping center.
Grandes superficies con un gran
número de opciones y
oportunidades. El mundo parece que
se ha convertido en un gran
shopping, donde la cultura ha
adquirido una dinámica competitiva.
Ya no se vende fiado, ya no se puede
fiar de los demás. No hay un vínculo
personal, una relación de vecindad.
La cultura actual parece estimular a
las personas a entrar en la dinámica
de no ligarse a nada ni a nadie. A no
fiar ni fiarse. Porque lo más
importante de hoy parece que es ir
detrás de la última tendencia o de la
última actividad. Inclusive a nivel
religioso. Lo importante hoy parece
que lo determina el consumo.
Consumir relaciones, consumir
amistades, consumir religiones,



consumir, consumir... No importa el
costo ni las consecuencias. Un
consumo que no genera vínculos, un
consumo que va más allá de las
relaciones humanas. Los vínculos
son un mero «trámite» en la
satisfacción de «mis necesidades». Lo
importante deja de ser el prójimo,
con su rostro, con su historia, con sus
afectos.

Y esta conducta genera una cultura
que descarta todo aquello que ya «no
sirve» o «no satisface» los gustos del
consumidor. Hemos hecho de
nuestra sociedad una vidriera
pluricultural amplísima, ligada
solamente a los gustos de algunos
«consumidores» y, por otra parte, son
muchos –¡tantos!– los otros, los que
«comen las migajas que caen de la
mesa de sus amos» (Mt 15,27).

Esto genera una herida grande, una
herida cultural muy grande. Me
atrevo a decir que una de las



principales pobrezas o raíces de
tantas situaciones contemporáneas
está en la soledad radical a la que se
ven sometidas tantas personas.
Corriendo detrás de un like,
corriendo detrás de aumentar el
número de followers en cualquiera
de las redes sociales, así van –así
vamos– los seres humanos en la
propuesta que ofrece esta sociedad
contemporánea. Una soledad con
miedo al compromiso y en una
búsqueda desenfrenada por sentirse
reconocido.

¿Debemos condenar a nuestros
jóvenes por haber crecido en esta
sociedad? ¿Debemos anatematizarlos
por vivir este mundo? ¿Ellos deben
escuchar de sus pastores frases
como: «Todo pasado fue mejor», «El
mundo es un desastre y, si esto sigue
así, no sabemos dónde vamos a
parar»? ¡Esto me suena a un tango
argentino! No, no creo, no creo que
este sea el camino. Nosotros, pastores



tras las huellas del Pastor, estamos
invitados a buscar, acompañar,
levantar, curar las heridas de
nuestro tiempo. Mirar la realidad
con los ojos de aquel que se sabe
interpelado al movimiento, a la
conversión pastoral. El mundo hoy
nos pide y reclama esta conversión
pastoral. «Es vital que hoy la Iglesia
salga a anunciar el Evangelio a todos,
en todos los lugares, en todas las
ocasiones, sin demoras, sin asco y sin
miedo. La alegría del Evangelio es
para todo el pueblo, no puede excluir
a nadie» (Evangelii gaudium, 23). El
Evangelio no es un producto para
consumir, no entra en esta cultura
del consumismo.

Nos equivocaríamos si pensáramos
que esta «cultura» del mundo actual
sólo tiene aversión al matrimonio y a
la familia, en términos de puro y
simple egoísmo. ¿Acaso todos los
jóvenes de nuestra época se han
vuelto irremediablemente tímidos,



débiles, inconsistentes? No caigamos
en la trampa. Muchos jóvenes, en
medio de esta cultura disuasiva, han
interiorizado una especie de miedo
inconsciente, y no, tienen miedo, un
miedo inconsciente, y no siguen los
impulsos más hermosos, más altos y
también más necesarios. Hay
muchos que retrasan el matrimonio
en espera de unas condiciones de
bienestar ideales. Mientras tanto la
vida se consume sin sabor. Porque la
sabiduría del verdadero sabor de la
vida llega con el tiempo, fruto de una
generosa inversión de pasión, de
inteligencia y de entusiasmo.

En el Congreso, hace unos días, decía
que estamos viviendo una cultura
que impulsa y convence a los jóvenes
a no fundar una familia, unos por la
falta de medios materiales para
hacerlo y otros por tener tantos
medios que están muy cómodos así,
pero esa es la tentación, no fundar
una familia.



Como pastores, los obispos estamos
llamados a aunar fuerzas y relanzar
el entusiasmo para que se formen
familias que, de acuerdo con su
vocación, correspondan más
plenamente a la bendición de Dios.
Tenemos que emplear nuestras
energías, no tanto en explicar una y
otra vez los defectos de la época
actual y los méritos del cristianismo,
sino en invitar con franqueza a los
jóvenes a que sean audaces y elijan
el matrimonio y la familia. En
Buenos Aires cuantas mujeres se
lamentaban: “Tengo mi hijo de 30, 32,
34 años y no se casa, no sé qué
hacer” – “Señora, no le planche más
las camisas”. Hay que entusiasmar a
los jóvenes que corran ese riesgo,
pero es un riesgo de fecundidad y de
vida.

También aquí se necesita una santa
parresía de los obispos. “¿Por qué no
te casas?” – “Sì, tengo novia, pero no
sabemos… que sì, que no… juntamos



plata para la fiesta, que para esto…”.
La santa parresia de acompañarlos y
hacerlos madurar hacia el
compromiso del matrimonio.

Un cristianismo que «se hace» poco
en la realidad y «se explica»
infinitamente en la formación está
peligrosamente desproporcionado;
diría que está en un verdadero y
propio círculo vicioso. El pastor ha
de mostrar que el «Evangelio de la
familia» es verdaderamente «buena
noticia» para un mundo en que la
preocupación por uno mismo reina
por encima de todo. No se trata de
fantasía romántica: la tenacidad para
formar una familia y sacarla
adelante transforma el mundo y la
historia. Son las familias las que
transforman el mundo y la historia.

El pastor anuncia serena y
apasionadamente la palabra de Dios,
anima a los creyentes a aspirar a lo
más alto. Hará que sus hermanos y



hermanas sean capaces de escuchar
y practicar las promesas de Dios, que
amplían también la experiencia de la
maternidad y de la paternidad en el
horizonte de una nueva
«familiaridad» con Dios (cf. Mc
3,31-35).

El pastor vela el sueño, la vida, el
crecimiento de sus ovejas. Este
«velar» no nace del discursear, sino
del pastorear. Solo es capaz de velar
quien sabe estar «en medio de»,
quien no le tiene miedo a las
preguntas, quien no le tiene miedo al
contacto, al acompañamiento. El
pastor vela en primer lugar con la
oración, sosteniendo la fe de su
pueblo, transmitiendo confianza en
el Señor, en su presencia. El pastor
siempre está en vela ayudando a
levantar la mirada cuando aparece el
desgano, la frustración y las caídas.
Sería bueno preguntarnos si en
nuestro ministerio pastoral sabemos
«perder» el tiempo con las familias.



¿Sabemos estar con ellas, compartir
sus dificultades y sus alegrías?

Naturalmente, el rasgo fundamental
del estilo de vida del obispo es en
primer lugar vivir el espíritu de esta
gozosa familiaridad con Dios, y en
segundo lugar difundir la
emocionante fecundidad evangélica,
rezar y anunciar el Evangelio (cf.
Hch 6,4). Y siempre me llamó la
atención y me golpeó cuando al
principio, en el primer tiempo de la
Iglesia, los helenistas se fueron a
quejar porque las viudas y los
huérfanos no eran bien atendidos;
claro, los apóstoles no daban abasto,
no, entonces descuidaban, se
reunieron, se inventaron los
diáconos. El Espíritu Santo les
inspiró constituir diáconos y cuando
Pedro anuncia la decisión explica:
vamos a elegir a siete hombres así y
así para que se ocupen de este
asunto. Y a nosotros nos tocan dos
cosas: la oración y la predicación.



¿Cuál es el primer trabajo del
obispo? Orar, rezar. El segundo
trabajo que va junto con ese:
predicar. Nos ayuda esta definición
dogmática. Si me equivoco, el
cardenal Müller nos ayuda porque
define cuál es el rol del obispo. El
obispo es constituido para pastorear,
es pastor, pero pastorear primero
con la oración y con el anuncio,
después viene todo lo demás, si
queda tiempo.

Nosotros mismos, por tanto,
aceptando con humildad el
aprendizaje cristiano de las virtudes
domésticas del Pueblo de Dios, nos
asemejaremos cada vez más a los
padres y a las madres –como hace
Pablo (cf. 1 Ts 2,7-11)–, procurando
no acabar como personas que
simplemente han aprendido a vivir
sin familia. Alejarnos de la familia
nos va llevando a ser personas que
aprendimos a vivir sin familia, feo
muy feo. Nuestro ideal, en efecto, no



es la carencia de afectos, no. El buen
pastor renuncia a unos afectos
familiares propios para dedicar todas
sus fuerzas, y la gracia de su llamada
especial, a la bendición evangélica de
los afectos del hombre y la mujer,
que encarnan el designio de Dios,
empezando por aquellos que están
perdidos, abandonados, heridos,
devastados, desalentados y privados
de su dignidad. Esta entrega total al
ágape de Dios no es una vocación
ajena a la ternura y al amor. Basta
con mirar a Jesús para entenderlo
(cf. Mt 19,12). La misión del buen
pastor al estilo de Dios –solo Dios lo
puede autorizar, no la propia
presunción– imita en todo y para
todo el estilo afectivo del Hijo con el
Padre, reflejado en la ternura de su
entrega: en favor, y por amor, de los
hombres y mujeres de la familia
humana.

En la óptica de la fe, este es un
argumento muy válido. Nuestro



ministerio necesita desarrollar la
alianza de la Iglesia y la familia.
Ósea, lo subrayo, desarrollar la
alianza de la Iglesia y la familia, de lo
contrario, se marchita, y la familia
humana, por nuestra culpa, se
alejará irremediablemente de la
alegre noticia evangélica de Dios e
irá al supermercado de moda a
comprar el producto que en ese
momento más le guste.

Si somos capaces de este rigor de los
afectos de Dios, cultivando infinita
paciencia y sin resentimiento en los
surcos a menudo desviados en que
debemos sembrar - pues realmente
tenemos que sembrar tantas veces en
surcos desviados - también una
mujer samaritana con cinco «no
maridos» será capaz de dar
testimonio. Y frente a un joven rico,
que siente tristemente que se lo ha
de pensar todavía con calma, habrá
un publicano maduro se apurará
para bajar del árbol y se desvivirá



por los pobres en los que hasta ese
momento no había pensado nunca.

Hermanos, que Dios nos conceda el
don de esta nueva projimidad entre
la familia y la Iglesia. La necesita la
familia, la necesita la Iglesia, la
necesitamos los pastores.

La familia es nuestra aliada, nuestra
ventana al mundo, la familia es la
evidencia de una bendición
irrevocable de Dios destinada a todos
los hijos de esta historia difícil y
hermosa de la creación, que Dios nos
ha pedido que sirvamos. Muchas
gracias.

* * *

ENCUENTRO CON VÍCTIMAS DE
ABUSOS SEXUALES

DISCURSO DEL SANTO PADRE



Seminario San Carlos Borromeo,
Filadelfia, domingo 27 de septiembre
de 2015

Mis queridos hermanos y hermanas
en Cristo, estoy muy agradecido por
esta oportunidad de conocerles, estoy
bendecido por su presencia. Gracias
por venir aquí hoy.

Palabras no pueden expresar
plenamente mi dolor por el abuso
que han sufrido. Ustedes son
preciosos hijos do Dios, que siempre
deberían esperar nuestra protección,
nuestra atención y nuestro amor.
Estoy profundamente dolido porque
su inocencia fue violada por aquellos
en quien confiaban. En algunos
casos, la confianza fue traicionada
por miembros de su propia familia,
en otros casos por miembros de la
Iglesia, sacerdotes que tienen una
responsabilidad sagrada para el
cuidado de las almas. En todas las
circunstancias, la traición fue una



terrible violación de la dignidad
humana.

Para aquellos que fueron abusados
por un miembro del clero, lamento
profundamente las veces en que
ustedes o sus familias denunciaron
abusos pero no fueron escuchados o
creídos. Sepan que el Santo Padre les
escucha y les cree. Lamento
profundamente que algunos obispos
no cumplieran con su
responsabilidad de proteger a los
menores. Es muy inquietante saber
que en algunos casos incluso los
obispos eran ellos mismos los
abusadores. Me comprometo a seguir
el camino de la verdad, dondequiera
que nos pueda llevar. El clero y los
obispos tendrán que rendir cuentas
de sus acciones cuando abusen o no
protejan a los menores.

Estamos reunidos aquí en Filadelfia
para celebrar el Don de Dios de la
vida familiar. Dentro de nuestra



familia de fe y de nuestras familias
humanas, los pecados y crímenes de
abuso sexual de menores ya no
deben mantenerse en secreto y con
vergüenza. Esperando la llegada del
Año Jubilar de la Misericordia, su
presencia aqui hoy, tan
generosamente ofrecida a pesar de la
ira y del dolor que han
experimentado, revela el corazón
misericordioso de Cristo. Sus
historias de supervivencia, cada una
única y convincente, son señales
potentes de la esperanza que nos
llega por la promesa de que el Señor
estará con nosotros siempre.

Es bueno saber que han traído con
ustedes familiares y amigos a este
encuentro. Estoy muy agradecido por
su apoyo compasivo y rezo para que
muchas personas de la Iglesia
respondan a la llamada de
acompañar a los que han sufrido
abusos. Que la puerta de la
misericordia se abra por completo en



nuestras diócesis, nuestras
parroquias, nuestros hogares y
nuestros corazones, para recibir a los
que fueron abusados y buscar el
camino del perdón confiando en el
Señor. Les prometemos apoyarles en
su proceso de sanación y en siempre
estar vigilantes para proteger a los
menores de hoy y de mañana.

Cuando los discípulos que caminaron
con Jesús en el camino a Emaús
reconocieron que Él era el mismo
Señor Resucitado, le pidieron a Jesús
que se quedara con ellos. Al igual
que esos discípulos, humildemente
les pido a ustedes y a todos los
sobrevivientes de abusos que se
queden con nosotros, con la Iglesia, y
que juntos como peregrinos en el
camino de fe, podamos encontrar
nuestro camino hacia el Padre.

* * *

FIESTA DE LAS FAMILIAS Y VIGILIA
DE ORACIÓN



DISCURSO DEL SANTO PADRE

B. Franklin Parkway, Filadelfia,
sábado 26 de septiembre de 2015

Queridos hermanos y hermanas,

Queridas familias:

Gracias a quienes han dado
testimonio. Gracias a quienes nos
alegraron con el arte, con la belleza,
que es el camino para llegar a Dios.
La belleza nos lleva a Dios. Y un
testimonio verdadero nos lleva a
Dios porque Dios también es la
verdad. Es la belleza y es la verdad. Y
un testimonio dado para servir es
bueno, nos hace buenos, porque Dios
es bondad. Nos lleva a Dios. Todo lo
bueno, todo lo verdadero y todo lo
bello nos lleva Dios. Porque Dios es
bueno, Dios es bello, Dios es verdad.

Gracias a todos. A los que nos dieron
un mensaje aquí y a la presencia de
ustedes, que también es un



testimonio. Un verdadero testimonio
de que vale la pena la vida en
familia. De que una sociedad crece
fuerte, crece buena, crece hermosa y
crece verdadera si se edifica sobre la
base de la familia.

Una vez, un chico me preguntó –
ustedes saben que los chicos
preguntan cosas difíciles–: «Padre,
¿qué hacía Dios antes de crear el
mundo?». Les aseguro que me costó
contestar. Y le dije lo que les digo
ahora a ustedes: Antes de crear el
mundo, Dios amaba porque Dios es
amor, pero era tal el amor que tenía
en sí mismo, ese amor entre el Padre
y el Hijo, en el Espíritu Santo, era tan
grande, tan desbordante… –esto no
sé si es muy teológico, pero lo van a
entender–, era tan grande que no
podía ser egoísta. Tenía que salir de
sí mismo para tener a quien amar
fuera de sí. Y ahí, Dios creó el
mundo. Ahí, Dios hizo esta maravilla
en la que vivimos. Y que, como



estamos un poquito mareados, la
estamos destruyendo. Pero lo más
lindo que hizo Dios –dice la Biblia–
fue la familia. Creó al hombre y a la
mujer; y les entregó todo; les entregó
el mundo: «Crezcan, multiplíquense,
cultiven la tierra, háganla producir,
háganla crecer». Todo el amor que
hizo en esa Creación maravillosa se
lo entregó a una familia.

Volvemos atrás un poquito. Todo el
amor que Dios tiene en sí, toda la
belleza que Dios tiene en sí, toda la
verdad que Dios tiene en sí, la
entrega a la familia. Y una familia es
verdaderamente familia cuando es
capaz de abrir los brazos y recibir
todo ese amor. Por supuesto, que el
paraíso terrenal no está más acá, que
la vida tiene sus problemas, que los
hombres, por la astucia del demonio,
aprendieron a dividirse. Y todo ese
amor que Dios nos dio, casi se pierde.
Y al poquito tiempo, el primer
crimen, el primer fratricidio. Un



hermano mata a otro hermano: la
guerra. El amor, la belleza y la
verdad de Dios, y la destrucción de la
guerra. Y entre esas dos posiciones
caminamos nosotros hoy. Nos toca a
nosotros elegir, nos toca a nosotros
decidir el camino para andar.

Pero volvamos para atrás. Cuando el
hombre y su esposa se equivocaron y
se alejaron de Dios, Dios no los dejó
solos. Tanto el amor…, tanto el amor,
que empezó a caminar con la
humanidad, empezó a caminar con
su pueblo, hasta que llegó el
momento maduro y le dio la muestra
de amor más grande: su Hijo. ¿Y a Su
Hijo dónde lo mandó? ¿A un palacio,
a una ciudad, a hacer una empresa?
Lo mandó a una familia. Dios entró
al mundo en una familia. Y pudo
hacerlo porque esa familia era una
familia que tenía el corazón abierto
al amor, que tenía las puertas
abiertas. Pensemos en María,
jovencita. No lo podía creer: «¿Cómo



puede suceder esto?». Y cuando le
explicaron, obedeció. Pensemos en
José, lleno de ilusiones de formar un
hogar, y se encuentra con esta
sorpresa que no entiende. Acepta,
obedece. Y en la obediencia de amor
de esta mujer, María, y de este
hombre, José, se da una familia en la
que viene Dios. Dios siempre golpea
las puertas de los corazones. Le gusta
hacerlo. Le sale de adentro. ¿Pero
saben qué es lo que más le gusta?
Golpear las puertas de las familias. Y
encontrar las familias unidas,
encontrar las familias que se
quieren, encontrar las familias que
hacen crecer a sus hijos y los educan,
y que los llevan adelante, y que crean
una sociedad de bondad, de verdad y
de belleza.

Estamos en la fiesta de las familias.
La familia tiene carta de ciudadanía
divina. ¿Está claro? La carta de
ciudadanía que tiene la familia se la
dio Dios, para que en su seno



creciera cada vez más la verdad, el
amor y la belleza. Claro, algunos de
ustedes me pueden decir: «Padre,
usted habla así porque es soltero».
En la familia hay dificultades. En las
familias discutimos. En las familias a
veces vuelan los platos. En las
familias los hijos traen dolores de
cabeza. No voy a hablar de las
suegras. Pero en las familias siempre,
siempre, hay cruz; siempre. Porque
el amor de Dios, el Hijo de Dios, nos
abrió también ese camino. Pero en
las familias también, después de la
cruz, hay resurrección, porque el
Hijo de Dios nos abrió ese camino.
Por eso la familia es –perdónenme la
palabra– una fábrica de esperanza,
de esperanza de vida y resurrección,
pues Dios fue el que abrió ese
camino. Y los hijos. Los hijos dan
trabajo. Nosotros como hijos dimos
trabajo. A veces, en casa veo algunos
de mis colaboradores que vienen a
trabajar con ojeras. Tienen un bebé
de un mes, dos meses. Y les pregunto:



«¿No dormiste?». Y él: «No, lloró toda
la noche». En la familia hay
dificultades, pero esas dificultades se
superan con amor. El odio no supera
ninguna dificultad. La división de los
corazones no supera ninguna
dificultad. Solamente el amor es
capaz de superar la dificultad. El
amor es fiesta, el amor es gozo, el
amor es seguir adelante.

Y no quiero seguir hablando porque
se hace demasiado largo, pero
quisiera marcar dos puntitos de la
familia en los que quisiera que se
tuviera un especial cuidado. No sólo
quisiera, tenemos que tener un
especial cuidado. Los niños y los
abuelos. Los niños y los jóvenes son
el futuro, son la fuerza, los que
llevan adelante. Son aquellos en los
que ponemos esperanza. Los abuelos
son la memoria de la familia. Son los
que nos dieron la fe, nos
transmitieron la fe. Cuidar a los
abuelos y cuidar a los niños es la



muestra de amor –no sé si más
grande, pero yo diría– más
promisoria de la familia, porque
promete el futuro. Un pueblo que no
saber cuidar a los niños y un pueblo
que no sabe cuidar a los abuelos, es
un pueblo sin futuro, porque no tiene
la fuerza y no tiene la memoria que
lo lleve adelante. La familia es bella,
pero cuesta, trae problemas. En la
familia a veces hay enemistades. El
marido se pelea con la mujer, o se
miran mal, o los hijos con el padre.
Les sugiero un consejo: Nunca
terminen el día sin hacer la paz en la
familia. En una familia no se puede
terminar el día en guerra. Que Dios
los bendiga. Que Dios les dé fuerzas.
Que Dios los anime a seguir adelante.
Cuidemos la familia. Defendamos la
familia porque ahí se juega nuestro
futuro. Gracias. Que Dios los bendiga
y recen por mí, por favor.

Queridos hermanos y hermanas,



Queridas familias:

Quiero agradecerle, en primer lugar,
a las familias que se han animado a
compartir con nosotros su vida,
gracias por su testimonio. Siempre es
un regalo poder escuchar a las
familias compartir sus experiencias
de vida; eso toca el corazón.
Sentimos que ellas nos hablan de
cosas verdaderamente personales y
únicas que en cierta medida nos
involucran a todos. Al escuchar sus
vivencias podemos sentirnos
implicados, interpelados como
matrimonios, como padres, como
hijos, hermanos, abuelos.

Mientras los escuchaba pensaba
cuán importante es compartir la vida
de nuestros hogares y ayudarnos a
crecer en esta hermosa y desafiante
tarea de «ser familia».

Estar con ustedes me hace pensar en
uno de los misterios más hermosos
del cristianismo. Dios no quiso venir



al mundo de otra forma que no sea
por medio de una familia. Dios no
quiso acercarse a la humanidad sino
por medio de un hogar. Dios no quiso
otro nombre para sí que llamarse
Enmanuel (Mt 1,23), es el Dios-con-
nosotros. Y este ha sido desde el
comienzo su sueño, su búsqueda, su
lucha incansable por decirnos: «Yo
soy el Dios con ustedes, el Dios para
ustedes». Es el Dios que, desde el
principio de la creación, dijo: «No es
bueno que el hombre esté solo» (Gn
2,18a), y nosotros podemos seguir
diciendo: No es bueno que la mujer
esté sola, no es bueno que el niño, el
anciano, el joven estén solos; no es
bueno. Por eso, el hombre dejará a su
padre y a su madre, se unirá a su
mujer y los dos no serán sino una
sola carne (cf. Gn 2,24). Los dos no
serán sino un hogar, una familia.

Y así desde tiempos inmemorables,
en lo profundo del corazón,
escuchamos esas palabras que



golpean con fuerza en nuestro
interior: No es bueno que estés solo.
La familia es el gran don, el gran
regalo de este «Dios-con-nosotros»,
que no ha querido abandonarnos a la
soledad de vivir sin nadie, sin
desafíos, sin hogar.

Dios no sueña solo, busca hacerlo
todo «con nosotros». El sueño de Dios
se sigue realizando en los sueños de
muchas parejas que se animan a
hacer de su vida una familia.

Por eso, la familia es el símbolo vivo
del proyecto amoroso que un día el
Padre soñó. Querer formar una
familia es animarse a ser parte del
sueño de Dios, es animarse a soñar
con Él, es animarse a construir con
Él, es animarse a jugarse con Él esta
historia de construir un mundo
donde nadie se sienta solo, que nadie
sienta que sobra o que no tiene un
lugar.



Los cristianos admiramos la belleza y
cada momento familiar como el
lugar donde de manera gradual
aprendemos el significado y el valor
de las relaciones humanas.
«Aprendemos que amar a alguien no
es meramente un sentimiento
poderoso, es una decisión, es un
juicio, es una promesa» (Erich
Fromm, El arte de amar).
Aprendemos a jugárnosla por
alguien y que esto vale la pena.

Jesús no fue un «solterón», todo lo
contrario. Él ha desposado a la
Iglesia, la ha hecho su pueblo. Él se
jugó la vida por los que ama dando
todo de sí, para que su esposa, la
Iglesia, pudiera siempre
experimentar que Él es el Dios con
nosotros, con su pueblo, su familia.
No podemos comprender a Cristo sin
su Iglesia, como no podemos
comprender la Iglesia sin su esposo,
Cristo-Jesús, quien se entregó por



amor y nos mostró que vale la pena
hacerlo.

Jugársela por amor, no es algo de por
sí fácil. Al igual que para el Maestro,
hay momentos que este «jugársela»
pasa por situaciones de cruz.
Momentos donde parece que todo se
vuelve cuesta arriba. Pienso en
tantos padres, en tantas familias, a
las que les falta el trabajo o poseen
un trabajo sin derechos que se
vuelve un verdadero calvario.
Cuánto sacrificio para poder
conseguir el pan cotidiano.
Lógicamente, estos padres, al llegar a
su hogar, no pueden darle lo mejor
de sí a sus hijos por el cansancio que
llevan sobre sus «hombros».

Pienso en tantas familias que no
poseen un techo sobre el que
cobijarse o viven en situaciones de
hacinamiento. Que no poseen el
mínimo para poder construir
vínculos de intimidad, de seguridad,



de protección frente a tanto tipo de
inclemencias.

Pienso en tantas familias que no
pueden acceder a los servicios
sanitarios mínimos. Que, frente a
problemas de salud, especialmente
de los hijos o de los ancianos,
dependen de un sistema que no logra
tomarlos con seriedad, postergando
el dolor y sometiendo a estas familias
a grandes sacrificios para poder
responder a sus problemas
sanitarios.

No podemos pensar en una sociedad
sana que no le dé espacio concreto a
la vida familiar. No podemos pensar
en una sociedad con futuro que no
encuentre una legislación capaz de
defender y asegurar las condiciones
mínimas y necesarias para que las
familias, especialmente las que están
comenzando, puedan desarrollarse.
Cuántos problemas se revertirían si
nuestras sociedades protegieran y



aseguraran que el espacio familiar,
sobre todo el de los jóvenes esposos,
encontrara la posibilidad de tener un
trabajo digno, un techo seguro, un
servicio de salud que acompañe la
gestación familiar en todas las etapas
de la vida.

El sueño de Dios sigue irrevocable,
sigue intacto y nos invita a nosotros a
trabajar, a comprometernos en una
sociedad pro familia. Una sociedad,
donde «el pan, fruto de la tierra y el
trabajo de los hombres» (Misal
Romano), siga siendo ofrecido en
todo techo alimentando la esperanza
de sus hijos.

Ayudémonos a que este «jugársela
por amor» siga siendo posible.
Ayudémonos los unos a los otros, en
los momentos de dificultad, a aliviar
las cargas. Seamos los unos apoyo de
los otros, seamos las familias apoyo
de otras familias.



No existen familias perfectas y esto
no nos tiene que desanimar. Por el
contrario, el amor se aprende, el
amor se vive, el amor crece
«trabajándolo» según las
circunstancias de la vida por la que
atraviesa cada familia concreta. El
amor nace y se desarrolla siempre
entre luces y sombras. El amor es
posible en hombres y mujeres
concretos que buscan no hacer de los
conflictos la última palabra, sino una
oportunidad. Oportunidad para
pedir ayuda, oportunidad para
preguntarse en qué tenemos que
mejorar, oportunidad para poder
descubrir al Dios con nosotros que
nunca nos abandona. Este es un gran
legado que le podemos dejar a
nuestros hijos, una muy buena
enseñanza: nos equivocamos, sí;
tenemos problemas, sí; pero sabemos
que eso no es lo definitivo. Sabemos
que los errores, los problemas, los
conflictos son una oportunidad para
acercarnos a los demás, a Dios.



Esta noche nos encontramos para
rezar, para hacerlo en familia, para
hacer de nuestros hogares el rostro
sonriente de la Iglesia. Para
encontrarnos con el Dios que no
quiso venir al mundo de otra forma
que no sea por medio de una familia.
Para encontrarnos con el Dios con
nosotros, el Dios que está siempre
entre nosotros.

* * * 

ENCUENTRO POR LA LIBERTAD
RELIGIOSA CON LA COMUNIDAD
HISPANA Y OTROS INMIGRANTES

DISCURSO DEL SANTO PADRE

Independence Mall, Filadelfia,
sábado 26 de septiembre de 2015

Queridos amigos:

Buenas tardes. Uno de los momentos
más destacados de mi visita es la
presencia aquí, en el Independence



Mall, el lugar de nacimiento de los
Estados Unidos de América. Aquí
fueron proclamadas por primera vez
las libertades que definen este País.
La Declaración de Independencia
proclamó que todos los hombres y
mujeres fueron creados iguales; que
están dotados por su Creador de
ciertos derechos inalienables, y que
los gobiernos existen para proteger y
defender esos derechos. Esas
palabras siguen resonando e
inspirándonos hoy, como lo han
hecho con personas de todo el
mundo, para luchar por la libertad
de vivir de acuerdo con su dignidad.

La historia también muestra que
estas y otras verdades deben ser
constantemente reafirmadas,
nuevamente asimiladas y
defendidas. La historia de esta
Nación es también la historia de un
esfuerzo constante, que dura hasta
nuestros días, para encarnar esos
elevados principios en la vida social



y política. Recordemos las grandes
luchas que llevaron a la abolición de
la esclavitud, la extensión del
derecho de voto, el crecimiento del
movimiento obrero y el esfuerzo
gradual para eliminar todo tipo de
racismo y de prejuicios contra la
llegada posterior de nuevos
americanos. Esto demuestra que,
cuando un país está determinado a
permanecer fiel a sus principios, a
esos principios fundacionales,
basados en el respeto a la dignidad
humana, se fortalece y se renueva.
Cuando un país guarda la memoria
de sus raíces, sigue creciendo, se
renueva y sigue asumiendo en su
seno nuevos pueblos y nueva gente
que viene a él.

Nos ayuda mucho recordar nuestro
pasado. Un pueblo que tiene
memoria no repite los errores del
pasado; en cambio, afronta con
confianza los retos del presente y del
futuro. La memoria salva el alma de



un pueblo de aquello o de aquellos
que quieren dominarlo o quieren
utilizarlo para sus propios intereses.
Cuando los individuos y las
comunidades ven garantizado el
ejercicio efectivo de sus derechos, no
sólo son libres para realizar sus
propias capacidades, sino que
también, con estas capacidades, con
su trabajo, contribuyen al bienestar y
al enriquecimiento de toda la
sociedad.

En este lugar, que es un símbolo del
modelo de los Estados Unidos, me
gustaría reflexionar con ustedes
sobre el derecho a la libertad
religiosa. Es un derecho fundamental
que da forma a nuestro modo de
interactuar social y personalmente
con nuestros vecinos, que tienen
creencias religiosas distintas a la
nuestra. El ideal del diálogo
interreligioso, donde todos los
hombres y mujeres de diferentes
tradiciones religiosas pueden



dialogar sin pelearse. Eso lo da la
libertad religiosa.

La libertad religiosa, sin duda,
comporta el derecho de adorar a
Dios, individualmente y en
comunidad, de acuerdo con la propia
conciencia. Pero, por otro lado, la
libertad religiosa, por su naturaleza,
trasciende los lugares de culto y la
esfera privada de los individuos y las
familias, porque el hecho religioso, la
dimensión religiosa, no es una
subcultura, es parte de la cultura de
cualquier pueblo y de cualquier
nación.

Nuestras distintas tradiciones
religiosas sirven a la sociedad sobre
todo por el mensaje que proclaman.
Ellas llaman a los individuos y a las
comunidades a adorar a Dios, fuente
de la vida, de la libertad y de la
felicidad. Nos recuerdan la
dimensión trascendente de la
existencia humana y de nuestra



libertad irreductible frente a la
pretensión de cualquier poder
absoluto. Necesitamos acercarnos a
la historia –nos hace bien acercarnos
a la historia-, especialmente a la
historia del siglo pasado, para ver las
atrocidades perpetradas por los
sistemas que pretendían construir
algún tipo de «paraíso terrenal»,
dominando pueblos, sometiéndolos a
principios aparentemente
indiscutibles y negándoles cualquier
tipo de derechos. Nuestras ricas
tradiciones religiosas buscan ofrecer
sentido y dirección, «tienen una
fuerza motivadora que abre siempre
nuevos horizontes, estimula el
pensamiento, amplía la mente y la
sensibilidad» (Evangelii gaudium,
256). Llaman a la conversión, a la
reconciliación, a la preocupación por
el futuro de la sociedad, a la
abnegación en el servicio al bien
común y a la compasión por los
necesitados. En el corazón de su
misión espiritual está la



proclamación de la verdad y la
dignidad de la persona humana y de
todos los derechos humanos.

Nuestras tradiciones religiosas nos
recuerdan que, como seres humanos,
estamos llamados a reconocer a Otro,
que revela nuestra identidad
relacional frente a todos los intentos
por imponer «una uniformidad a la
que el egoísmo de los poderosos, el
conformismo de los débiles o la
ideología de la utopía quiere
imponernos» (M. de Certeau).

En un mundo en el que diversas
formas de tiranía moderna tratan de
suprimir la libertad religiosa, o,
como dije antes, reducirla a una
subcultura sin derecho a voz y voto
en la plaza pública, o de utilizar la
religión como pretexto para el odio y
la brutalidad, es necesario que los
fieles de las diversas tradiciones
religiosas unan sus voces para
clamar por la paz, la tolerancia, el



respeto a la dignidad y a los derechos
de los demás.

Nosotros vivimos en una época
sujeta a la «globalización del
paradigma tecnocrático» (Laudato si',
106), que conscientemente apunta a
la uniformidad unidimensional y
busca eliminar todas las diferencias
y tradiciones en una búsqueda
superficial de la unidad. Las
religiones tienen, pues, el derecho y
el deber de dejar claro que es posible
construir una sociedad en la que «un
sano pluralismo que, de verdad
respete a los diferentes y los valore
como tales» (Evangelii gaudium,
255), es un aliado valioso «en el
empeño por la defensa de la
dignidad humana... y un camino de
paz para nuestro mundo tan
herido» (ibíd., 257) por las guerras.

Los cuáqueros que fundaron
Filadelfia estaban inspirados por un
profundo sentido evangélico de la



dignidad de cada individuo y por el
ideal de una comunidad unida por el
amor fraterno. Esta convicción los
llevó a fundar una colonia que fuera
un refugio para la libertad religiosa y
la tolerancia. El sentido de
preocupación fraterna por la
dignidad de todos, especialmente de
los más débiles y vulnerables, se
convirtió en una parte esencial del
espíritu norteamericano. San Juan
Pablo II, durante su visita a los
Estados Unidos en 1987, rindió un
conmovedor homenaje al respecto,
recordando a todos los americanos
que «la prueba definitiva de su
grandeza es la manera en que tratan
a todos los seres humanos, pero
sobre todo a los más débiles e
indefensos» (Ceremonia de
despedida, 19 septiembre 1987).

Aprovecho esta oportunidad para
agradecer a todos los que, sea cual
fuera su religión, han tratado de
servir a Dios, al Dios de la paz,



construyendo ciudades de amor
fraterno, cuidando del prójimo
necesitado, defendiendo la dignidad
del don divino, del don de la vida en
todas sus etapas, defendiendo la
causa de los pobres y los
inmigrantes. Con demasiada
frecuencia los más necesitados, en
todas partes, no son escuchados.
Ustedes son su voz, y muchos de
ustedes –hombres y mujeres
religiosos- han hecho que su grito sea
escuchado. Con este testimonio, que
frecuentemente encuentra una
fuerte resistencia, recuerdan a la
democracia norteamericana los
ideales que la fundaron, y que la
sociedad se debilita cada vez que allí
y en donde cualquier injusticia
prevalece. Hace un momento, hablé
de la tendencia a una globalización.
La globalización no es mala. Al
contrario, la tendencia a
globalizarnos es buena, nos une. Lo
que puede ser malo es el modo de
hacerlo. Si una globalización



pretende igualar a todos, como si
fuera una esfera, esa globalización
destruye la riqueza y la
particularidad de cada persona y de
cada pueblo. Si una globalización
busca unir a todos, pero respetando a
cada persona, a su persona, a su
riqueza, a su peculiaridad,
respetando a cada pueblo, a cada
riqueza, a su peculiaridad, esa
globalización es buena y nos hace
crecer a todos, y lleva a la paz. Me
gusta usar un poco la geometría aquí.
Si la globalización es una esfera,
donde cada punto es igual,
equidistante del centro, anula, no es
buena. Si la globalización une como
un poliedro, donde están todos
unidos, pero cada uno conserva su
propia identidad, es buena y hace
crecer a un pueblo, y da dignidad a
todos los hombres y les otorga
derechos.

Entre nosotros hoy hay miembros de
la gran población hispana de los



Estados Unidos, así como
representantes de inmigrantes recién
llegados a los Estados Unidos. Gracias
por abrir las puertas. Muchos de
ustedes han emigrado –los saludo
con mucho afecto-, y muchos de
ustedes han emigrado a este País con
un gran costo personal, pero con la
esperanza de construir una nueva
vida. No se desanimen por las
dificultades que tengan que afrontar.
Les pido que no olviden que, al igual
que los que llegaron aquí antes,
ustedes traen muchos dones a esta
nación. Por favor, no se avergüencen
nunca de sus tradiciones. No olviden
las lecciones que aprendieron de sus
mayores, y que pueden enriquecer la
vida de esta tierra americana. Repito,
no se avergüencen de aquello que es
parte esencial de ustedes. También
están llamados a ser ciudadanos
responsables y a contribuir –como lo
hicieron con tanta fortaleza los que
vinieron antes-, a contribuir
provechosamente a la vida de las



comunidades en que viven. Pienso,
en particular, en la vibrante fe que
muchos de ustedes poseen, en el
profundo sentido de la vida familiar
y los demás valores que han
heredado. Al contribuir con sus
dones, no solo encontrarán su lugar
aquí, sino que ayudarán a renovar la
sociedad desde dentro. No perder la
memoria de lo que pasó aquí hace
más de dos siglos. No perder la
memoria de aquella Declaración que
proclamó que todos los hombres y
mujeres fueron creados iguales, que
están dotados por su Creador de
ciertos derechos inalienables, y que
los gobiernos existen para proteger y
defender esos derechos.

Queridos amigos, les doy las gracias
por su calurosa bienvenida y por
acompañarme hoy aquí.
Conservemos la libertad. Cuidemos
la libertad. La libertad de conciencia,
la libertad religiosa, la libertad de
cada persona, de cada familia, de



cada pueblo, que es la que da lugar a
los derechos. Que este País, y cada
uno de ustedes, dé gracias
continuamente por las muchas
bendiciones y libertades que
disfrutan. Que puedan defender
estos derechos, especialmente la
libertad religiosa, que Dios les ha
dado. Que Él los bendiga a todos. Y,
por favor, les pido que recen un
poquito por mí. Gracias.

* * *

SANTA MISA CON OBISPOS,
SACERDOTES Y RELIGIOSOS

HOMILÍA DEL SANTO PADRE

Catedral de San Pedro y San Pablo,
Filadelfia, sábado 26 de septiembre
de 2015

Esta mañana he aprendido algo
sobre la historia de esta hermosa
Catedral: la historia que hay detrás
de sus altos muros y ventanas. Me



gusta pensar, sin embargo, que la
historia de la Iglesia en esta ciudad y
en este Estado es realmente una
historia que no trata solo de la
construcción de muros, sino también
de derribarlos. Es una historia que
nos habla de generaciones y
generaciones de católicos
comprometidos que han salido a las
periferias y construido comunidades
para el culto, para la educación, para
la caridad y el servicio a la sociedad
en general.

Esa historia se ve en los muchos
santuarios que salpican esta ciudad y
las numerosas iglesias parroquiales
cuyas torres y campanarios hablan
de la presencia de Dios en medio de
nuestras comunidades. Se ve en el
esfuerzo de todos aquellos
sacerdotes, religiosos y laicos que,
con dedicación, durante más de dos
siglos, han atendido las necesidades
espirituales de los pobres, los
inmigrantes, los enfermos y los



encarcelados. Y se ve en los cientos
de escuelas en las que hermanos y
hermanas religiosas han enseñado a
los niños a leer y a escribir, a amar a
Dios y al prójimo y a contribuir como
buenos ciudadanos a la vida de la
sociedad estadounidense. Todo esto
es un gran legado que ustedes han
recibido y que están llamados a
enriquecer y transmitir.

La mayoría de ustedes conocen la
historia de santa Catalina Drexel, una
de las grandes santas que esta Iglesia
local ha dado. Cuando le habló al
Papa León XIII de las necesidades de
las misiones, el Papa –era un Papa
muy sabio– le preguntó
intencionadamente: «¿Y tú?, ¿qué vas
a hacer?». Esas palabras cambiaron
la vida de Catalina, porque le
recordaron que al final todo
cristiano, hombre o mujer, en virtud
del bautismo, ha recibido una
misión. Cada uno de nosotros tiene
que responder lo mejor que pueda al



llamado del Señor para edificar su
Cuerpo, la Iglesia.

«¿Y tú?». Me gustaría hacer hincapié
en dos aspectos de estas palabras en
el contexto de nuestra misión
específica de transmitir la alegría del
Evangelio y edificar la Iglesia, ya sea
como sacerdotes, diáconos,
miembros varones y mujeres de
institutos de vida consagrada.

En primer lugar, aquellas palabras
–«¿Y tú?»– fueron dirigidas a una
persona joven, a una mujer joven
con altos ideales, y le cambiaron la
vida. Le hicieron pensar en el
inmenso trabajo que había que hacer
y la llevaron a darse cuenta de que
estaba siendo llamada a hacer algo al
respecto. ¡Cuántos jóvenes en
nuestras parroquias y escuelas
tienen los mismos altos ideales,
generosidad de espíritu y amor por
Cristo y la Iglesia! Les pregunto:
¿Nosotros los desafiamos? ¿Les



damos espacio y los ayudamos a que
realicen su cometido? ¿Encontramos
el modo de compartir su entusiasmo
y sus dones con nuestras
comunidades, sobre todo en la
práctica de las obras de misericordia
y en la preocupación por los demás?
¿Compartimos nuestra propia alegría
y entusiasmo en el servicio del
Señor?

Uno de los grandes desafíos de la
Iglesia en este momento es fomentar
en todos los fieles el sentido de la
responsabilidad personal en la
misión de la Iglesia, y capacitarlos
para que puedan cumplir con tal
responsabilidad como discípulos
misioneros, como fermento del
Evangelio en nuestro mundo. Esto
requiere creatividad para adaptarse
a los cambios de las situaciones,
transmitiendo el legado del pasado,
no solo a través del mantenimiento
de estructuras e instituciones, que
son útiles, sino sobre todo



abriéndose a las posibilidades que el
Espíritu nos descubre y mediante la
comunicación de la alegría del
Evangelio, todos los días y en todas
las etapas de nuestra vida.

«¿Y tú?». Es significativo que estas
palabras del anciano Papa fueran
dirigidas a una mujer laica. Sabemos
que el futuro de la Iglesia, en una
sociedad que cambia rápidamente,
reclama ya desde ahora una
participación de los laicos mucho
más activa. La Iglesia en los Estados
Unidos ha dedicado siempre un gran
esfuerzo a la catequesis y a la
educación. Nuestro reto hoy es
construir sobre esos cimientos
sólidos y fomentar un sentido de
colaboración y responsabilidad
compartida en la planificación del
futuro de nuestras parroquias e
instituciones. Esto no significa
renunciar a la autoridad espiritual
que se nos ha confiado; más bien,
significa discernir y emplear



sabiamente los múltiples dones que
el Espíritu derrama sobre la Iglesia.
De manera particular, significa
valorar la inmensa contribución que
las mujeres, laicas y religiosas, han
hecho y siguen haciendo en la vida
de nuestras comunidades.

Queridos hermanos y hermanas, les
doy las gracias por la forma en que
cada uno de ustedes ha respondido a
la pregunta de Jesús que inspiró su
propia vocación: «¿Y tú?». Los animo
a que renueven la alegría, el estupor
de ese primer encuentro con Jesús y
a sacar de esa alegría renovada
fidelidad y fuerza. Espero con ilusión
compartir con ustedes estos días y les
pido que lleven mi afectuoso saludo
a los que no pudieron estar con
nosotros, especialmente a los
numerosos sacerdotes, religiosos y
religiosas ancianos que se unen
espiritualmente.



Durante estos días del Encuentro
Mundial de las Familias, les pediría
de modo especial que reflexionen
sobre nuestro servicio a las familias,
a las parejas que se preparan para el
matrimonio y a nuestros jóvenes. Sé
lo mucho que se está haciendo en las
iglesias particulares para responder
a las necesidades de las familias y
apoyarlas en su camino de fe. Les
pido que oren fervientemente por
ellas, así como por las deliberaciones
del próximo Sínodo sobre la Familia.

Con gratitud por todo lo que hemos
recibido, y con segura confianza en
medio de nuestras necesidades, nos
dirigimos a María, nuestra Madre
Santísima. Que con su amor de
madre interceda por la Iglesia en
América, para que siga creciendo en
el testimonio profético del poder que
tiene la cruz de su Hijo para traer
alegría, esperanza y fuerza a nuestro
mundo. Rezo por cada uno de



ustedes, y les pido, por favor, que lo
hagan por mí.

* * *

Homilía en el Madison Square
Garden, Nueva York

Viernes 25 de septiembre de 2015

Estamos en el Madison Square
Garden, lugar emblemático de esta
ciudad, sede de importantes
encuentros deportivos, artísticos,
musicales, que logra congregar a
personas provenientes de distintas
partes, no solo de esta ciudad, sino
del mundo entero. En este lugar que
representa las distintas facetas de la
vida de los ciudadanos que se
congregan por intereses comunes,
hemos escuchado: «El pueblo que
caminaba en tinieblas ha visto una
gran luz» (Is 9,1). El pueblo que
caminaba, el pueblo en medio de sus
actividades, de sus rutinas; el pueblo
que caminaba cargando sobre sí sus



aciertos y sus equivocaciones, sus
miedos y sus oportunidades. Ese
pueblo ha visto una gran luz. El
pueblo que caminaba con sus
alegrías y esperanzas, con sus
desilusiones y amarguras, ese pueblo
ha visto una gran luz.

El Pueblo de Dios es invitado en cada
época histórica a contemplar esta
luz. Luz que quiere iluminar a las
naciones. Así, lleno de júbilo, lo
expresaba el anciano Simeón. Luz
que quiere llegar a cada rincón de
esta ciudad, a nuestros
conciudadanos, a cada espacio de
nuestra vida.

El pueblo que caminaba en tinieblas
ha visto una gran luz». Una de las
particularidades del pueblo creyente
pasa por su capacidad de ver, de
contemplar en medio de sus
«oscuridades» la luz que Cristo viene
a traer. Ese pueblo creyente que sabe
mirar, que saber discernir, que sabe



contemplar la presencia viva de Dios
en medio de su vida, en medio de su
ciudad. Con el profeta hoy podemos
decir: el pueblo que camina, respira,
vive entre el «smog», ha visto una
gran luz, ha experimentado un aire
de vida.

Vivir en una ciudad es algo bastante
complejo: contexto pluricultural con
grandes desafíos no fáciles de
resolver. Las grandes ciudades son
recuerdo de la riqueza que esconde
nuestro mundo: la diversidad de
culturas, tradiciones e historias. La
variedad de lenguas, de vestidos, de
alimentos. Las grandes ciudades se
vuelven polos que parecen presentar
la pluralidad de maneras que los
seres humanos hemos encontrado de
responder al sentido de la vida en las
circunstancias donde nos
encontrábamos. A su vez, las grandes
ciudades esconden el rostro de tantos
que parecen no tener ciudadanía o
ser ciudadanos de segunda categoría.



En las grandes ciudades, bajo el
ruido del tránsito, bajo «el ritmo del
cambio», quedan silenciados tantos
rostros por no tener «derecho» a
ciudadanía, no tener derecho a ser
parte de la ciudad –los extranjeros,
sus hijos (y no solo) que no logran la
escolarización, los privados de
seguro médico, los sin techo, los
ancianos solos–, quedando al borde
de nuestras calles, en nuestras
veredas, en un anonimato
ensordecedor. Y se convierten en
parte de un paisaje urbano que
lentamente se va naturalizando ante
nuestros ojos y especialmente en
nuestro corazón.

Saber que Jesús sigue caminando en
nuestras calles, mezclándose
vitalmente con su pueblo,
implicándose e implicando a las
personas en una única historia de
salvación, nos llena de esperanza,
una esperanza que nos libera de esa
fuerza que nos empuja a aislarnos, a



desentendernos de la vida de los
demás, de la vida de nuestra ciudad.
Una esperanza que nos libra de
«conexiones» vacías, de los análisis
abstractos o de rutinas
sensacionalistas. Una esperanza que
no tiene miedo a involucrarse
actuando como fermento en los
rincones donde nos toque vivir y
actuar. Una esperanza que nos invita
a ver en medio del «smog» la
presencia de Dios que sigue
caminando en nuestra ciudad.
Porque Dios está en la ciudad. ¿Cómo
es esta luz que transita nuestras
calles? ¿Cómo encontrar a Dios que
vive con nosotros en medio del
«smog» de nuestras ciudades? ¿Cómo
encontrarnos con Jesús vivo y
actuante en el hoy de nuestras
ciudades pluriculturales?

El profeta Isaías nos hará de guía en
este «aprender a mirar». Habló de la
luz, que es Jesús. Y ahora nos
presenta a Jesús como «Consejero



maravilloso, Dios fuerte, Padre para
siempre, Príncipe de la paz» (9,5-6).
De esta manera, nos introduce en la
vida del Hijo para que también esa
sea nuestra vida.

«Consejero maravilloso». Los
Evangelios nos narran cómo muchos
van a preguntarle: «Maestro, ¿qué
debemos hacer?». El primer
movimiento que Jesús genera con su
respuesta es proponer, incitar,
motivar. Propone siempre a sus
discípulos ir, salir. Los empuja a ir al
encuentro de los otros, donde
realmente están y no donde nos
gustarían que estuviesen. Vayan, una
y otra vez, vayan sin miedo, vayan
sin asco, vayan y anuncien esta
alegría que es para todo el pueblo.

«Dios fuerte». En Jesús Dios se hizo el
Emmanuel, el Dios-con-nosotros, el
Dios que camina a nuestro lado, que
se ha mezclado en nuestras cosas, en
nuestras casas, en nuestras «ollas»,



como le gustaba decir a santa Teresa
de Jesús.

"Padre para siempre». Nada ni nadie
podrá apartarnos de su Amor. Vayan
y anuncien, vayan y vivan que Dios
está en medio de ustedes como un
Padre misericordioso que sale todas
las mañanas y todas las tardes para
ver si su hijo vuelve a casa, y apenas
lo ve venir corre a abrazarlo. Esto es
lindo. Un abrazo que busca asumir,
busca purificar y elevar la dignidad
de sus hijos. Padre que, en su abrazo,
es «buena noticia a los pobres, alivio
de los afligidos, libertad a los
oprimidos, consuelo para los
tristes» (Is 61,1).

«Príncipe de la paz». El andar hacia
los otros para compartir la buena
nueva que Dios es nuestro Padre, que
camina a nuestro lado, nos libera del
anonimato, de una vida sin rostros,
una vida vacía y nos introduce en la
escuela del encuentro. Nos libera de



la guerra de la competencia, de la
autorreferencialidad, para abrirnos
al camino de la paz. Esa paz que nace
del reconocimiento del otro, esa paz
que surge en el corazón al mirar
especialmente al más necesitado
como a un hermano.

Dios vive en nuestras ciudades, la
Iglesia vive en nuestras ciudades. Y
Dios y la Iglesia, que viven en
nuestras ciudades, quieren ser
fermento en la masa, quieren
mezclarse con todos, acompañando a
todos, anunciando las maravillas de
Aquel que es Consejero maravilloso,
Dios fuerte, Padre para siempre,
Príncipe de la paz.

"El pueblo que caminaba en tinieblas
ha visto una gran luz» y nosotros,
cristianos, somos testigos.

* * *

Discurso en la Visita a la Escuela
Nuestra Señora Reina de los Ángeles y



Encuentro con niños y familias de
inmigrantes. Harlem, Nueva York.
Viernes 25 de septiembre de 2015

Queridos hermanos y hermanas,
buenas tardes.

Estoy contento de estar hoy aquí con
ustedes junto a toda esta gran familia
que los acompaña. Veo a sus
maestros, educadores, padres y
familiares. Gracias por recibirme y
les pido perdón especialmente a los
maestros por «robarles» unos
minutos de la lección, en la clase…
Están todos contentos, ya sé.

Me han contado que una de las
lindas características de esta escuela
y de este trabajo es que algunos de
sus alumnos, algunos de ustedes,
vienen de otros lugares, y muchos de
otros países. Y eso es bueno. Aunque
sé que no siempre es fácil tener que
trasladarse y encontrar una nueva
casa, encontrar nuevos vecinos,
amigos; no es fácil, pero hay que



empezar. Al principio puede ser algo
cansador. Muchas veces aprender un
nuevo idioma, adaptarse a una
nueva cultura, un nuevo clima.
Cuántas cosas tienen que aprender.
No solo las tareas de la escuela, sino
tantas cosas.

Lo bueno es que también
encontramos nuevos amigos. Y esto
es muy importante, los nuevos
amigos que encontramos.
Encontramos personas que nos
abren puertas y nos muestran su
ternura, su amistad, su comprensión,
y buscan ayudarnos para que no nos
sintamos extraños, extranjeros. Es
todo un trabajo de gente que nos va
ayudando a sentirnos en casa.
Aunque a veces la imaginación se
vuelve a nuestra patria, pero
encontramos gente buena que nos
ayuda a sentirnos en casa. Qué lindo
es poder sentir la escuela, los lugares
de reunión, como una segunda casa.
Y esto no sólo es importante para



ustedes, sino para sus familias. De
esta manera, la escuela se vuelve una
gran familia para todos, donde junto
a nuestras madres, padres, abuelos,
educadores, maestros y compañeros
aprendemos a ayudarnos, a
compartir lo bueno de cada uno, a
dar lo mejor de nosotros, a trabajar
en equipo, a jugar en equipo, que es
tan importante, y a perseverar en
nuestras metas.

Bien cerquita de aquí hay una calle
muy importante con el nombre de
una persona que hizo mucho bien
por los demás, y quiero recordarla
con ustedes. Me refiero al Pastor
Martin Luther King. Un día dijo:
«Tengo un sueño». Y él soñó que
muchos niños, muchas personas
tuvieran igualdad de oportunidades.
Él soñó que muchos niños como
ustedes tuvieran acceso a la
educación. Él soñó que muchos
hombres y mujeres, como ustedes,
pudieran llevar la frente bien alta,



con la dignidad de quien puede
ganarse la vida. Es hermoso tener
sueños y es hermoso poder luchar
por los sueños. No se lo olviden.

Hoy queremos seguir soñando y
celebramos todas las oportunidades
que, tanto a ustedes como a nosotros
los grandes, nos permiten no perder
la esperanza en un mundo mejor y
con mayores posibilidades. Y tantas
personas que he saludado y que me
han presentado también sueñan con
ustedes, sueñan con esto. Y por eso se
involucran en este trabajo. Se
involucran en la vida de ustedes para
acompañarlos en este camino. Todos
soñamos. Siempre. Sé que uno de los
sueños de sus padres, de sus
educadores y de todos los que los
ayudan - ¡y también del Cardenal
Dolan!, que es muy bueno - es que
puedan crecer y vivir con alegría.
Aquí se los ve sonrientes: sigan así,
ayuden a contagiar la alegría a todas
las personas que tienen cerca. No



siempre es fácil. En todas las casas
hay problemas, hay situaciones
difíciles, hay enfermedades, pero no
dejen de soñar con que puedan vivir
con alegría.

Todos ustedes los que están acá,
chicos y grandes, tienen derecho a
soñar y me alegra mucho que
puedan encontrar, sea en la escuela,
sea aquí, en sus amigos, en sus
maestros, en todos los que se acercan
a ayudar, ese apoyo necesario para
poder hacerlo. Donde hay sueños,
donde hay alegría, ahí siempre está
Jesús. Siempre. En cambio, ¿quién es
el que siembra tristeza, el que
siembra desconfianza, el que
siembra envidia, el que siembra los
malos deseos? ¿Cómo se llama? El
diablo. El diablo siempre siembra
tristezas, porque no nos quiere
alegres, no nos quiere soñar. Donde
hay alegría está siempre Jesús.
Porque Jesús es alegría y quiere



ayudarnos a que esa alegría
permanezca todos los días.

Antes de irme quisiera dejarles un 
homework (tarea), ¿puede ser? Es un
pedido sencillo pero muy
importante: no se olviden de rezar
por mí para que yo pueda compartir
con muchos la alegría de Jesús. Y
recemos también para que muchos
puedan disfrutar de esta alegría,
como la que tienen ustedes cuando
se sienten acompañados, ayudados,
aconsejados, aunque haya
problemas. Pero está esa paz en el
corazón de que Jesús nunca
abandona.

Que Dios los bendiga a todos y a cada
uno de ustedes y que la Virgen los
cuide. Gracias.

¿Y no saben cantar algo? ¿Ustedes no
saben cantar? A ver, ¿quién es el más
cara dura? A ver…

[canto]



Gracias. Muchas gracias. Thank you
very much.

Entonces, todos juntos… Bueno, una
canción y después rezamos todos
juntos el Padre Nuestro.

[canto].

Gracias. Y ahora rezamos. Todos
juntos rezamos el Padre Nuestro.

Padre Nuestro…

Los bendiga Dios todopoderoso, el
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo.
[Amén] Y recen por mí. Don’t forget
the homework.

* * *

Oración en el Memorial de Ground
Zero, Nueva York, viernes 25 de
septiembre de 2015

¡Oh Dios de amor, compasión y
salvación!



¡Míranos, gente de diferentes
creencias y tradiciones,

reunidos hoy en este lugar,

escenario de violencia y dolor
increíbles.

Te pedimos que por tu bondad

concedas la luz y la paz eternas

a todos los que murieron aquí—

a los que heroicamente acudieron los
primeros,

nuestros bomberos, policías,

servicios de emergencia y las
autoridades del puerto,

y a todos los hombres y mujeres
inocentes

que fueron víctimas de esta tragedia

simplemente porque vinieron aquí
para cumplir con su deber



el 11 de septiembre de 2001.

Te pedimos que tengas compasión

y alivies las penas de aquellos que,

por estar presentes aquí ese día,

hoy están heridos o enfermos.

Alivia también el dolor de las
familias que todavía sufren

y de todos los que han perdido a sus
seres queridos en esta tragedia.

Dales fortaleza para seguir viviendo
con valentía y esperanza.

También tenemos presentes

a cuantos murieron, resultaron
heridos o sufrieron pérdidas

ese mismo día en el Pentágono y en
Shanskville, Pennsylvania.

Nuestros corazones se unen a los
suyos,



mientras nuestras oraciones abrazan
su dolor y sufrimiento.

Dios de la paz, concede tu paz a
nuestro violento mundo:

paz en los corazones de todos los
hombres y mujeres

y paz entre las naciones de la tierra.

Lleva por tu senda del amor

a aquellos cuyas mentes y corazones

están nublados por el odio.

Dios de comprensión,

abrumados por la magnitud de esta
tragedia,

buscamos tu luz y tu guía

cuando nos enfrentamos con hechos
tan terribles como éste.

Haz que aquellos cuyas vidas fueron
salvadas



vivan de manera que las vidas
perdidas aquí

no lo hayan sido en vano.

Confórtanos y consuélanos,

fortalécenos en la esperanza,

y danos la sabiduría y el coraje

para trabajar incansablemente por
un mundo

en el que la verdadera paz y el amor

reinen entre las naciones y en los
corazones de todos.

* * *

Discurso en el Encuentro
Interreligioso en el Memorial de la
Zona Cero. Nueva York. Viernes 25 de
septiembre de 2015

Me produce distintos sentimientos,
emociones, estar en la Zona Cero



donde miles de vidas fueron
arrebatadas en un acto insensato de
destrucción. Aquí el dolor es
palpable. El agua que vemos correr
hacia ese centro vacío nos recuerda
todas esas vidas que se fueron bajo el
poder de aquellos que creen que la
destrucción es la única forma de
solucionar los conflictos. Es el grito
silencioso de quienes sufrieron en su
carne la lógica de la violencia, del
odio, de la revancha. Una lógica que
lo único que puede causar es dolor,
sufrimiento, destrucción, lágrimas. El
agua cayendo es símbolo también de
nuestras lágrimas. Lágrimas por las
destrucciones de ayer, que se unen a
tantas destrucciones de hoy. Este es
un lugar donde lloramos, lloramos el
dolor que provoca sentir la
impotencia frente a la injusticia,
frente al fratricidio, frente a la
incapacidad de solucionar nuestras
diferencias dialogando. En este lugar
lloramos la pérdida injusta y gratuita
de inocentes por no poder encontrar



soluciones en pos del bien común. Es
agua que nos recuerda el llanto de
ayer y el llanto de hoy.

Hace unos minutos encontré a
algunas familias de los primeros
socorristas caídos en servicio. En el
encuentro pude constatar una vez
más cómo la destrucción nunca es
impersonal, abstracta o de cosas;
sino, que sobre todo, tiene rostro e
historia, es concreta, posee nombres.
En los familiares, se puede ver el
rostro del dolor, un dolor que nos
deja atónitos y grita al cielo.

Pero a su vez, ellos me han sabido
mostrar la otra cara de este atentado,
la otra cara de su dolor: el poder del
amor y del recuerdo. Un recuerdo
que no nos deja vacíos. El nombre de
tantos seres queridos están escritos
aquí en lo que eran las bases de las
torres, así los podemos ver, tocar y
nunca olvidar.



Aquí, en medio del dolor lacerante,
podemos palpar la capacidad de
bondad heroica de la que es capaz
también el ser humano, la fuerza
oculta a la que siempre debemos
apelar. En el momento de mayor
dolor, sufrimiento, ustedes fueron
testigos de los mayores actos de
entrega y ayuda. Manos tendidas,
vidas entregadas. En una metrópoli
que puede parecer impersonal,
anónima, de grandes soledades,
fueron capaces de mostrar la potente
solidaridad de la mutua ayuda, del
amor y del sacrificio personal. En ese
momento no era una cuestión de
sangre, de origen, de barrio, de
religión o de opción política; era
cuestión de solidaridad, de
emergencia, de hermandad. Era
cuestión de humanidad. Los
bomberos de Nueva York entraron
en las torres que se estaban cayendo
sin prestar tanta atención a la propia
vida. Muchos cayeron en servicio y



con su sacrificio permitieron la vida
de tantos otros.

Este lugar de muerte se transforma
también en un lugar de vida, de
vidas salvadas, un canto que nos
lleva a afirmar que la vida siempre
está destinada a triunfar sobre los
profetas de la destrucción, sobre la
muerte, que el bien siempre
despertará sobre el mal, que la
reconciliación y la unidad vencerán
sobre el odio y la división.

En este lugar de dolor y de recuerdo,
me llena de esperanza la
oportunidad de asociarme a los
líderes que representan las muchas
tradiciones religiosas que enriquecen
la vida de esta gran ciudad. Espero
que nuestra presencia aquí sea un
signo potente de nuestras ganas de
compartir y reafirmar el deseo de ser
fuerzas de reconciliación, fuerzas de
paz y justicia en esta comunidad y a
lo largo y ancho de nuestro mundo.



En las diferencias, en las
discrepancias, es posible vivir un
mundo de paz. Frente a todo intento
uniformizador es posible y necesario
reunirnos desde las diferentes
lenguas, culturas, religiones y alzar
la voz a todo lo que quiera impedirlo.
Juntos hoy somos invitados a decir
«no» a todo intento uniformante y
«sí» a una diferencia aceptada y
reconciliada.

Y para eso necesitamos desterrar de
nosotros sentimientos de odio, de
venganza, de rencor. Y sabemos que
eso solo es posible como un don del
cielo. Aquí, en este lugar de la
memoria, cada uno a su manera,
pero juntos, les propongo hacer un
momento de silencio y oración.
Pidamos al cielo el don de
empeñarnos por la causa de la paz.
Paz en nuestras casas, en nuestras
familias, en nuestras escuelas, en
nuestras comunidades. Paz en esos
lugares donde la guerra parece no



tener fin. Paz en esos rostros que lo
único que han conocido ha sido el
dolor. Paz en este mundo vasto que
Dios nos lo ha dado como casa de
todos y para todos. Tan solo, PAZ.
Oremos en silencio.

[momento de silencio]

Así, la vida de nuestros seres
queridos no será una vida que
quedará en el olvido, sino que se
hará presente cada vez que luchemos
por ser profetas de construcción,
profetas de reconciliación, profetas
de paz.

* * *

Discurso en la Sede de las Naciones
Unidas. Nueva York. Viernes 25 de
septiembre de 2015

Señor Presidente,

Señoras y Señores: Buenos días.



Una vez más, siguiendo una tradición
de la que me siento honrado, el
Secretario General de las Naciones
Unidas ha invitado al Papa a dirigirse
a esta honorable Asamblea de las
Naciones. En nombre propio y en el
de toda la comunidad católica, Señor
Ban Ki-moon, quiero expresarle el
más sincero y cordial
agradecimiento. Agradezco también
sus amables palabras. Saludo
asimismo a los Jefes de Estado y de
Gobierno aquí presentes, a los
Embajadores, diplomáticos y
funcionarios políticos y técnicos que
les acompañan, al personal de las
Naciones Unidas empeñado en esta
70ª Sesión de la Asamblea General, al
personal de todos los programas y
agencias de la familia de la ONU, y a
todos los que de un modo u otro
participan de esta reunión. Por
medio de ustedes saludo también a
los ciudadanos de todas las naciones
representadas en este encuentro.
Gracias por los esfuerzos de todos y



de cada uno en bien de la
humanidad.

Esta es la quinta vez que un Papa
visita las Naciones Unidas. Lo
hicieron mis predecesores Pablo VI
en 1965, Juan Pablo II en 1979 y 1995
y, mi más reciente predecesor, hoy el
Papa emérito Benedicto XVI, en 2008.
Todos ellos no ahorraron
expresiones de reconocimiento para
la Organización, considerándola la
respuesta jurídica y política
adecuada al momento histórico,
caracterizado por la superación
tecnológica de las distancias y
fronteras y, aparentemente, de
cualquier límite natural a la
afirmación del poder. Una respuesta
imprescindible ya que el poder
tecnológico, en manos de ideologías
nacionalistas o falsamente
universalistas, es capaz de producir
tremendas atrocidades. No puedo
menos que asociarme al aprecio de
mis predecesores, reafirmando la



importancia que la Iglesia Católica
concede a esta institución y las
esperanzas que pone en sus
actividades.

La historia de la comunidad
organizada de los Estados,
representada por las Naciones
Unidas, que festeja en estos días su
70 aniversario, es una historia de
importantes éxitos comunes, en un
período de inusitada aceleración de
los acontecimientos. Sin pretensión
de exhaustividad, se puede
mencionar la codificación y el
desarrollo del derecho internacional,
la construcción de la normativa
internacional de derechos humanos,
el perfeccionamiento del derecho
humanitario, la solución de muchos
conflictos y operaciones de paz y
reconciliación, y tantos otros logros
en todos los campos de la proyección
internacional del quehacer humano.
Todas estas realizaciones son luces
que contrastan la oscuridad del



desorden causado por las ambiciones
descontroladas y por los egoísmos
colectivos. Es cierto que aún son
muchos los graves problemas no
resueltos, pero también es evidente
que, si hubiera faltado toda esta
actividad internacional, la
humanidad podría no haber
sobrevivido al uso descontrolado de
sus propias potencialidades. Cada
uno de estos progresos políticos,
jurídicos y técnicos son un camino de
concreción del ideal de la fraternidad
humana y un medio para su mayor
realización.

Rindo pues homenaje a todos los
hombres y mujeres que han servido
leal y sacrificadamente a toda la
humanidad en estos 70 años. En
particular, quiero recordar hoy a los
que han dado su vida por la paz y la
reconciliación de los pueblos, desde
Dag Hammarskjöld hasta los
muchísimos funcionarios de todos
los niveles, fallecidos en las misiones



humanitarias, de paz y
reconciliación.

La experiencia de estos 70 años, más
allá de todo lo conseguido, muestra
que la reforma y la adaptación a los
tiempos siempre es necesaria,
progresando hacia el objetivo último
de conceder a todos los países, sin
excepción, una participación y una
incidencia real y equitativa en las
decisiones. Esta necesidad de una
mayor equidad, vale especialmente
para los cuerpos con efectiva
capacidad ejecutiva, como es el caso
del Consejo de Seguridad, los
organismos financieros y los grupos
o mecanismos especialmente creados
para afrontar las crisis económicas.
Esto ayudará a limitar todo tipo de
abuso o usura sobre todo con los
países en vías de desarrollo. Los
organismos financieros
internacionales han de velar por el
desarrollo sostenible de los países y
la no sumisión asfixiante de éstos a



sistemas crediticios que, lejos de
promover el progreso, someten a las
poblaciones a mecanismos de mayor
pobreza, exclusión y dependencia.

La labor de las Naciones Unidas, a
partir de los postulados del
Preámbulo y de los primeros
artículos de su Carta Constitucional,
puede ser vista como el desarrollo y
la promoción de la soberanía del
derecho, sabiendo que la justicia es
requisito indispensable para obtener
el ideal de la fraternidad universal.
En este contexto, cabe recordar que
la limitación del poder es una idea
implícita en el concepto de derecho.
Dar a cada uno lo suyo, siguiendo la
definición clásica de justicia,
significa que ningún individuo o
grupo humano se puede considerar
omnipotente, autorizado a pasar por
encima de la dignidad y de los
derechos de las otras personas
singulares o de sus agrupaciones
sociales. La distribución fáctica del



poder (político, económico, de
defensa, tecnológico, etc.) entre una
pluralidad de sujetos y la creación de
un sistema jurídico de regulación de
las pretensiones e intereses, concreta
la limitación del poder. El panorama
mundial hoy nos presenta, sin
embargo, muchos falsos derechos, y –
a la vez– grandes sectores
indefensos, víctimas más bien de un
mal ejercicio del poder: el ambiente
natural y el vasto mundo de mujeres
y hombres excluidos. Dos sectores
íntimamente unidos entre sí, que las
relaciones políticas y económicas
preponderantes han convertido en
partes frágiles de la realidad. Por eso
hay que afirmar con fuerza sus
derechos, consolidando la protección
del ambiente y acabando con la
exclusión.

Ante todo, hay que afirmar que
existe un verdadero «derecho del
ambiente» por un doble motivo.
Primero, porque los seres humanos



somos parte del ambiente. Vivimos
en comunión con él, porque el
mismo ambiente comporta límites
éticos que la acción humana debe
reconocer y respetar. El hombre, aun
cuando está dotado de «capacidades
inéditas» que «muestran una
singularidad que trasciende el
ámbito físico y biológico» (Laudato
si’, 81), es al mismo tiempo una
porción de ese ambiente. Tiene un
cuerpo formado por elementos
físicos, químicos y biológicos, y solo
puede sobrevivir y desarrollarse si el
ambiente ecológico le es favorable.
Cualquier daño al ambiente, por
tanto, es un daño a la humanidad.
Segundo, porque cada una de las
creaturas, especialmente las
vivientes, tiene un valor en sí misma,
de existencia, de vida, de belleza y de
interdependencia con las demás
creaturas. Los cristianos, junto con
las otras religiones monoteístas,
creemos que el universo proviene de
una decisión de amor del Creador,



que permite al hombre servirse
respetuosamente de la creación para
el bien de sus semejantes y para
gloria del Creador, pero que no
puede abusar de ella y mucho menos
está autorizado a destruirla. Para
todas las creencias religiosas, el
ambiente es un bien fundamental (cf.
ibíd., 81).

El abuso y la destrucción del
ambiente, al mismo tiempo, van
acompañados por un imparable
proceso de exclusión. En efecto, un
afán egoísta e ilimitado de poder y de
bienestar material lleva tanto a
abusar de los recursos materiales
disponibles como a excluir a los
débiles y con menos habilidades, ya
sea por tener capacidades diferentes
(discapacitados) o porque están
privados de los conocimientos e
instrumentos técnicos adecuados o
poseen insuficiente capacidad de
decisión política. La exclusión
económica y social es una negación



total de la fraternidad humana y un
gravísimo atentado a los derechos
humanos y al ambiente. Los más
pobres son los que más sufren estos
atentados por un triple grave motivo:
son descartados por la sociedad, son
al mismo tiempo obligados a vivir del
descarte y deben injustamente sufrir
las consecuencias del abuso del
ambiente. Estos fenómenos
conforman la hoy tan difundida e
inconscientemente consolidada
«cultura del descarte».

Lo dramático de toda esta situación
de exclusión e inequidad, con sus
claras consecuencias, me lleva junto
a todo el pueblo cristiano y a tantos
otros a tomar conciencia también de
mi grave responsabilidad al respecto,
por lo cual alzo mi voz, junto a la de
todos aquellos que anhelan
soluciones urgentes y efectivas. La
adopción de la Agenda 2030 para el
Desarrollo Sostenible en la Cumbre
mundial que iniciará hoy mismo, es



una importante señal de esperanza.
Confío también que la Conferencia
de París sobre cambio climático logre
acuerdos fundamentales y eficaces.

No bastan, sin embargo, los
compromisos asumidos
solemnemente, aunque constituyen
ciertamente un paso necesario para
las soluciones. La definición clásica
de justicia a que aludí anteriormente
contiene como elemento esencial una
voluntad constante y perpetua: 
Iustitia est constans et perpetua
voluntas ius suum cuique tribuendi. El
mundo reclama de todos los
gobernantes una voluntad efectiva,
práctica, constante, de pasos
concretos y medidas inmediatas,
para preservar y mejorar el
ambiente natural y vencer cuanto
antes el fenómeno de la exclusión
social y económica, con sus tristes
consecuencias de trata de seres
humanos, comercio de órganos y
tejidos humanos, explotación sexual



de niños y niñas, trabajo esclavo,
incluyendo la prostitución, tráfico de
drogas y de armas, terrorismo y
crimen internacional organizado. Es
tal la magnitud de estas situaciones y
el grado de vidas inocentes que va
cobrando, que hemos de evitar toda
tentación de caer en un nominalismo
declaracionista con efecto
tranquilizador en las conciencias.
Debemos cuidar que nuestras
instituciones sean realmente
efectivas en la lucha contra todos
estos flagelos.

La multiplicidad y complejidad de los
problemas exige contar con
instrumentos técnicos de medida.
Esto, empero, comporta un doble
peligro: limitarse al ejercicio
burocrático de redactar largas
enumeraciones de buenos propósitos
–metas, objetivos e indicaciones
estadísticas–, o creer que una única
solución teórica y apriorística dará
respuesta a todos los desafíos. No hay



que perder de vista, en ningún
momento, que la acción política y
económica, solo es eficaz cuando se
la entiende como una actividad
prudencial, guiada por un concepto
perenne de justicia y que no pierde
de vista en ningún momento que,
antes y más allá de los planes y
programas, hay mujeres y hombres
concretos, iguales a los gobernantes,
que viven, luchan y sufren, y que
muchas veces se ven obligados a
vivir miserablemente, privados de
cualquier derecho.

Para que estos hombres y mujeres
concretos puedan escapar de la
pobreza extrema, hay que
permitirles ser dignos actores de su
propio destino. El desarrollo humano
integral y el pleno ejercicio de la
dignidad humana no pueden ser
impuestos. Deben ser edificados y
desplegados por cada uno, por cada
familia, en comunión con los demás
hombres y en una justa relación con



todos los círculos en los que se
desarrolla la socialidad humana –
amigos, comunidades, aldeas
municipios, escuelas, empresas y
sindicatos, provincias, naciones–.
Esto supone y exige el derecho a la
educación –también para las niñas,
excluidas en algunas partes–, que se
asegura en primer lugar respetando
y reforzando el derecho primario de
las familias a educar, y el derecho de
las Iglesias y de las agrupaciones
sociales a sostener y colaborar con
las familias en la formación de sus
hijas e hijos. La educación, así
concebida, es la base para la
realización de la Agenda 2030 y para
recuperar el ambiente.

Al mismo tiempo, los gobernantes
han de hacer todo lo posible a fin de
que todos puedan tener la mínima
base material y espiritual para
ejercer su dignidad y para formar y
mantener una familia, que es la
célula primaria de cualquier



desarrollo social. Este mínimo
absoluto tiene en lo material tres
nombres: techo, trabajo y tierra; y un
nombre en lo espiritual: libertad de
espíritu, que comprende la libertad
religiosa, el derecho a la educación y
todos los otros derechos cívicos.

Por todo esto, la medida y el
indicador más simple y adecuado del
cumplimiento de la nueva Agenda
para el desarrollo será el acceso
efectivo, práctico e inmediato, para
todos, a los bienes materiales y
espirituales indispensables: vivienda
propia, trabajo digno y debidamente
remunerado, alimentación adecuada
y agua potable; libertad religiosa, y
más en general libertad de espíritu y
educación. Al mismo tiempo, estos
pilares del desarrollo humano
integral tienen un fundamento
común, que es el derecho a la vida y,
más en general, lo que podríamos
llamar el derecho a la existencia de
la misma naturaleza humana.



La crisis ecológica, junto con la
destrucción de buena parte de la
biodiversidad, puede poner en
peligro la existencia misma de la
especie humana. Las nefastas
consecuencias de un irresponsable
desgobierno de la economía mundial,
guiado solo por la ambición de lucro
y de poder, deben ser un llamado a
una severa reflexión sobre el
hombre:«El hombre no es solamente
una libertad que él se crea por sí
solo. El hombre no se crea a sí
mismo. Es espíritu y voluntad, pero
también naturaleza» (Benedicto XVI,
Discurso al Parlamento Federal de
Alemania, 22 septiembre 2011; citado
en Laudato si’, 6). La creación se ve
perjudicada «donde nosotros mismos
somos las últimas instancias [...] El
derroche de la creación comienza
donde no reconocemos ya ninguna
instancia por encima de nosotros,
sino que solo nos vemos a nosotros
mismos» (Id., Discurso al Clero de la
Diócesis de Bolzano-Bressanone, 6



agosto 2008; citado ibíd.). Por eso, la
defensa del ambiente y la lucha
contra la exclusión exigen el
reconocimiento de una ley moral
inscrita en la propia naturaleza
humana, que comprende la
distinción natural entre hombre y
mujer (cf. Laudato si’, 155), y el
absoluto respeto de la vida en todas
sus etapas y dimensiones (cf. ibíd.,
123; 136).

Sin el reconocimiento de unos límites
éticos naturales insalvables y sin la
actuación inmediata de aquellos
pilares del desarrollo humano
integral, el ideal de «salvar las
futuras generaciones del flagelo de la
guerra» (Carta de las Naciones
Unidas, Preámbulo) y de «promover
el progreso social y un más elevado
nivel de vida en una más amplia
libertad» (ibíd.) corre el riesgo de
convertirse en un espejismo
inalcanzable o, peor aún, en palabras
vacías que sirven de excusa para



cualquier abuso y corrupción, o para
promover una colonización
ideológica a través de la imposición
de modelos y estilos de vida
anómalos, extraños a la identidad de
los pueblos y, en último término,
irresponsables.

La guerra es la negación de todos los
derechos y una dramática agresión al
ambiente. Si se quiere un verdadero
desarrollo humano integral para
todos, se debe continuar
incansablemente con la tarea de
evitar la guerra entre las naciones y
los pueblos.

Para tal fin hay que asegurar el
imperio incontestado del derecho y
el infatigable recurso a la
negociación, a los buenos oficios y al
arbitraje, como propone la Carta de
las Naciones Unidas, verdadera
norma jurídica fundamental. La
experiencia de los 70 años de
existencia de las Naciones Unidas, en



general, y en particular la
experiencia de los primeros 15 años
del tercer milenio, muestran tanto la
eficacia de la plena aplicación de las
normas internacionales como la
ineficacia de su incumplimiento. Si
se respeta y aplica la Carta de las
Naciones Unidas con transparencia y
sinceridad, sin segundas intenciones,
como un punto de referencia
obligatorio de justicia y no como un
instrumento para disfrazar
intenciones espurias, se alcanzan
resultados de paz. Cuando, en
cambio, se confunde la norma con un
simple instrumento, para utilizar
cuando resulta favorable y para
eludir cuando no lo es, se abre una
verdadera caja de Pandora de
fuerzas incontrolables, que dañan
gravemente las poblaciones inermes,
el ambiente cultural e incluso el
ambiente biológico.

El Preámbulo y el primer artículo de
la Carta de las Naciones Unidas



indican los cimientos de la
construcción jurídica internacional:
la paz, la solución pacífica de las
controversias y el desarrollo de
relaciones de amistad entre las
naciones. Contrasta fuertemente con
estas afirmaciones, y las niega en la
práctica, la tendencia siempre
presente a la proliferación de las
armas, especialmente las de
destrucción masiva como pueden ser
las nucleares. Una ética y un derecho
basados en la amenaza de
destrucción mutua –y posiblemente
de toda la humanidad– son
contradictorios y constituyen un
fraude a toda la construcción de las
Naciones Unidas, que pasarían a ser
«Naciones unidas por el miedo y la
desconfianza». Hay que empeñarse
por un mundo sin armas nucleares,
aplicando plenamente el Tratado de
no proliferación, en la letra y en el
espíritu, hacia una total prohibición
de estos instrumentos.



El reciente acuerdo sobre la cuestión
nuclear en una región sensible de
Asia y Oriente Medio es una prueba
de las posibilidades de la buena
voluntad política y del derecho,
ejercitados con sinceridad, paciencia
y constancia. Hago votos para que
este acuerdo sea duradero y eficaz y
dé los frutos deseados con la
colaboración de todas las partes
implicadas.

En ese sentido, no faltan duras
pruebas de las consecuencias
negativas de las intervenciones
políticas y militares no coordinadas
entre los miembros de la comunidad
internacional. Por eso, aun deseando
no tener la necesidad de hacerlo, no
puedo dejar de reiterar mis repetidos
llamamientos en relación con la
dolorosa situación de todo el Oriente
Medio, del norte de África y de otros
países africanos, donde los cristianos,
junto con otros grupos culturales o
étnicos e incluso junto con aquella



parte de los miembros de la religión
mayoritaria que no quiere dejarse
envolver por el odio y la locura, han
sido obligados a ser testigos de la
destrucción de sus lugares de culto,
de su patrimonio cultural y religioso,
de sus casas y haberes y han sido
puestos en la disyuntiva de huir o de
pagar su adhesión al bien y a la paz
con la propia vida o con la
esclavitud.

Estas realidades deben constituir un
serio llamado a un examen de
conciencia de los que están a cargo
de la conducción de los asuntos
internacionales. No solo en los casos
de persecución religiosa o cultural,
sino en cada situación de conflicto,
como Ucrania, Siria, Irak, en Libia, en
Sudán del Sur y en la región de los
Grandes Lagos, hay rostros concretos
antes que intereses de parte, por
legítimos que sean. En las guerras y
conflictos hay seres humanos
singulares, hermanos y hermanas



nuestros, hombres y mujeres,
jóvenes y ancianos, niños y niñas,
que lloran, sufren y mueren. Seres
humanos que se convierten en
material de descarte cuando la
actividad consiste solo en enumerar
problemas, estrategias y discusiones.

Como pedía al Secretario General de
las Naciones Unidas en mi carta del 9
de agosto de 2014, «la más elemental
comprensión de la dignidad humana
[obliga] a la comunidad
internacional, en particular a través
de las normas y los mecanismos del
derecho internacional, a hacer todo
lo posible para detener y prevenir
ulteriores violencias sistemáticas
contra las minorías étnicas y
religiosas» y para proteger a las
poblaciones inocentes.

En esta misma línea quisiera hacer
mención a otro tipo de conflictividad
no siempre tan explicitada pero que
silenciosamente viene cobrando la



muerte de millones de personas. Otra
clase de guerra que viven muchas de
nuestras sociedades con el fenómeno
del narcotráfico. Una guerra
«asumida» y pobremente combatida.
El narcotráfico por su propia
dinámica va acompañado de la trata
de personas, del lavado de activos,
del tráfico de armas, de la
explotación infantil y de otras formas
de corrupción. Corrupción que ha
penetrado los distintos niveles de la
vida social, política, militar, artística
y religiosa, generando, en muchos
casos, una estructura paralela que
pone en riesgo la credibilidad de
nuestras instituciones.

Comencé esta intervención
recordando las visitas de mis
predecesores. Quisiera ahora que
mis palabras fueran especialmente
como una continuación de las
palabras finales del discurso de
Pablo VI, pronunciado hace casi
exactamente 50 años, pero de valor



perenne, cito: «Ha llegado la hora en
que se impone una pausa, un
momento de recogimiento, de
reflexión, casi de oración: volver a
pensar en nuestro común origen, en
nuestra historia, en nuestro destino
común. Nunca, como hoy, [...] ha sido
tan necesaria la conciencia moral del
hombre, porque el peligro no viene
ni del progreso ni de la ciencia, que,
bien utilizados, podrán [...] resolver
muchos de los graves problemas que
afligen a la humanidad» (Discurso a
los Representantes de los Estados, 4
de octubre de 1965). Entre otras
cosas, sin duda, la genialidad
humana, bien aplicada, ayudará a
resolver los graves desafíos de la
degradación ecológica y de la
exclusión. Continúo con Pablo VI: «El
verdadero peligro está en el hombre,
que dispone de instrumentos cada
vez más poderosos, capaces de llevar
tanto a la ruina como a las más altas
conquistas» (ibíd.) hasta aquí Pablo
VI.



La casa común de todos los hombres
debe continuar levantándose sobre
una recta comprensión de la
fraternidad universal y sobre el
respeto de la sacralidad de cada vida
humana, de cada hombre y cada
mujer; de los pobres, de los ancianos,
de los niños, de los enfermos, de los
no nacidos, de los desocupados, de
los abandonados, de los que se
juzgan descartables porque no se los
considera más que números de una u
otra estadística. La casa común de
todos los hombres debe también
edificarse sobre la comprensión de
una cierta sacralidad de la
naturaleza creada.

Tal comprensión y respeto exigen un
grado superior de sabiduría, que
acepte la trascendencia, la de uno
mismo, renuncie a la construcción de
una elite omnipotente, y comprenda
que el sentido pleno de la vida
singular y colectiva se da en el
servicio abnegado de los demás y en



el uso prudente y respetuoso de la
creación para el bien común.
Repitiendo las palabras de Pablo VI,
«el edificio de la civilización
moderna debe levantarse sobre
principios espirituales, los únicos
capaces no sólo de sostenerlo, sino
también de iluminarlo» (ibíd.).

El gaucho Martín Fierro, un clásico
de la literatura de mi tierra natal,
canta: «Los hermanos sean unidos
porque esa es la ley primera. Tengan
unión verdadera en cualquier tiempo
que sea, porque si entre ellos pelean,
los devoran los de afuera».

El mundo contemporáneo,
aparentemente conexo, experimenta
una creciente y sostenida
fragmentación social que pone en
riesgo «todo fundamento de la vida
social» y por lo tanto «termina por
enfrentarnos unos con otros para
preservar los propios
intereses» (Laudato si’, 229).



El tiempo presente nos invita a
privilegiar acciones que generen
dinamismos nuevos en la sociedad
hasta que fructifiquen en
importantes y positivos
acontecimientos históricos (cf.
Evangelii gaudium, 223). No
podemos permitirnos postergar
«algunas agendas» para el futuro. El
futuro nos pide decisiones críticas y
globales de cara a los conflictos
mundiales que aumentan el número
de excluidos y necesitados.

La loable construcción jurídica
internacional de la Organización de
las Naciones Unidas y de todas sus
realizaciones, perfeccionable como
cualquier otra obra humana y, al
mismo tiempo, necesaria, puede ser
prenda de un futuro seguro y feliz
para las generaciones futuras. Lo
será si los representantes de los
Estados sabrán dejar de lado
intereses sectoriales e ideologías, y
buscar sinceramente el servicio del



bien común. Pido a Dios
Todopoderoso que así sea, y les
aseguro mi apoyo, mi oración y el
apoyo y las oraciones de todos los
fieles de la Iglesia Católica, para que
esta Institución, todos sus Estados
miembros y cada uno de sus
funcionarios, rinda siempre un
servicio eficaz a la humanidad, un
servicio respetuoso de la diversidad
y que sepa potenciar, para el bien
común, lo mejor de cada pueblo y de
cada ciudadano. Que Dios los
bendiga a todos.

* * *

Saludo al personal de la Organización
de las Naciones Unidas. Sede de las
Naciones Unidas, Nueva York. Viernes
25 de septiembre de 2015

Queridos amigos:

Con ocasión de mi visita a las
Naciones Unidas, me alegro de poder
saludarles a ustedes, hombres y



mujeres, que son, en muchos
aspectos, la columna vertebral de
esta Organización. Les agradezco su
acogida, y por todo lo que han hecho
para preparar mi visita. Les pido
también que hagan llegar mi saludo
a los miembros de sus familias y a
sus compañeros que no han podido
estar hoy con nosotros.

La mayor parte del trabajo que
hacen aquí no aparece en las
noticias. Entre bastidores, sus
esfuerzos cotidianos hacen posible
muchas de las iniciativas
diplomáticas, culturales, económicas
y políticas de las Naciones Unidas,
que son tan importantes para
responder a las esperanzas y
expectativas de los pueblos que
componen nuestra familia humana.
Ustedes son el personal operativo,
experto y experimentado,
funcionarios y secretarias,
traductores e intérpretes, personal
de limpieza y de cocina, de seguridad



y de mantenimiento. Gracias por
todo lo que hacen.

Su trabajo silencioso y fiel no sólo
revierte en beneficio de las Naciones
Unidas. También tiene una gran
importancia para ustedes
personalmente. Puesto que nuestra
forma de trabajar manifiesta nuestra
dignidad y la clase de personas que
somos.

Muchos de ustedes han venido a esta
ciudad provenientes de otros países.
De hecho, ustedes forman un
microcosmos de los pueblos que esta
Organización representa e intenta
servir. Al igual que a muchas otras
personas en el mundo, les preocupa
el bienestar y la educación de sus
hijos. Les preocupa el futuro del
planeta, y el tipo de mundo que
vamos a dejar a las generaciones
futuras. Sin embargo, hoy y siempre,
les pido a cada uno de ustedes,
cualquiera que sea su cometido, que



se cuiden unos a otros. Que estén
cerca unos de otros, que se respeten
y, de esta manera, encarnen entre
ustedes el ideal de esta Organización
de ser una familia humana unida,
viviendo en armonía, trabajando no
sólo para la paz, sino en paz;
trabajando no sólo por la justicia,
sino con un espíritu de justicia.

Queridos amigos, los bendigo de
corazón a cada uno de ustedes.
Rezaré por ustedes y sus familias, y
les pido, por favor, que no se olviden
de rezar por mí. Y si alguno de
ustedes no es creyente, le pido sus
mejores deseos. Que Dios los bendiga
a todos.

* * *

Homilía en las vísperas con el clero y
los religiosos. Catedral de San
Patricio, Nueva York. Jueves 24 de
septiembre de 2015



Dos sentimientos tengo hoy para con
mis hermanos islámicos. Primero, mi
saludo por celebrarse hoy el día del
sacrificio. Hubiera querido que mi
saludo fuese más caluroso. Segundo
sentimiento es mi cercanía ante la
tragedia que su pueblo ha sufrido
hoy en la Meca. En este momento de
oración, me uno, y nos unimos, en la
plegaria a Dios, nuestro Padre
todopoderoso y misericordioso.

Escuchamos al Apóstol: «Alégrense,
aunque ahora sea preciso padecer un
poco en pruebas diversas» (1P 1,6).
Estas palabras nos recuerdan algo
esencial: tenemos que vivir nuestra
vocación con alegría.

Esta bella Catedral de San Patricio,
construida a lo largo de muchos años
con el sacrificio de tantos hombres y
mujeres, es símbolo del trabajo de
generaciones de sacerdotes,
religiosos y laicos americanos que
han contribuido a la edificación de la



Iglesia en los Estados Unidos. Son
muchos los sacerdotes y consagrados
de este País que, no solo en el campo
de la educación, han tenido un papel
fundamental, ayudando a los padres
en la labor de dar a sus hijos el
alimento que los nutre para la vida.
Muchos lo hicieron a costa de
grandes sacrificios y con una caridad
heroica. Pienso, por ejemplo, en
santa Isabel Ana Seton, cofundadora
de la primera escuela católica
gratuita para niñas en los Estados
Unidos, o en san Juan Neumann,
fundador del primer sistema de
educación católica en este País.

Esta tarde, queridos hermanos y
hermanas, he venido a rezar con
ustedes, sacerdotes, consagradas,
consagrados, para que nuestra
vocación siga construyendo el gran
edificio del Reino de Dios en este
País. Sé que ustedes, como cuerpo
presbiteral, junto con el Pueblo de
Dios, recientemente han sufrido



mucho a causa de la vergüenza
provocada por tantos hermanos que
han herido y escandalizado a la
Iglesia en sus hijos más indefensos.
Con las palabras del Apocalipsis, les
digo que ustedes «vienen de la gran
tribulación» (7,14). Los acompaño en
este momento de dolor y dificultad,
así como agradezco a Dios el servicio
que realizan acompañando al Pueblo
de Dios. Con el propósito de
ayudarles a seguir en el camino de la
fidelidad a Jesucristo, me permito
hacer dos breves reflexiones.

La primera se refiere al espíritu de
gratitud. La alegría de los hombres y
mujeres que aman a Dios atrae a
otros; los sacerdotes y los
consagrados están llamados a
descubrir y manifestar un gozo
permanente por su vocación. La
alegría brota de un corazón
agradecido. Verdaderamente, hemos
recibido mucho, tantas gracias,
tantas bendiciones, y nos alegramos.



Nos hará bien volver sobre nuestra
vida con la gracia de la memoria.

Memoria de aquel primer llamado,
memoria del camino recorrido,
memoria de tantas gracias
recibidas… y sobre todo memoria del
encuentro con Jesucristo en tantos
momentos a lo largo del camino.
Memoria del asombro que produce
en nuestro corazón el encuentro con
Jesucristo. Hermanas y hermanos,
consagrados y sacerdotes, pedir la
gracia de la memoria para hacer
crecer el espíritu de gratitud.
Preguntémonos: ¿Somos capaces de
enumerar las bendiciones recibidas,
o me las he olvidado?

Un segundo aspecto es el espíritu de
laboriosidad. Un corazón agradecido
busca espontáneamente servir al
Señor y llevar un estilo de vida de
trabajo intenso. El recuerdo de lo
mucho que Dios nos ha dado nos
ayuda a entender que la renuncia a



nosotros mismos para trabajar por Él
y por los demás es el camino
privilegiado para responder a su
gran amor.

Sin embargo, y para ser honestos,
tenemos que reconocer con qué
facilidad se puede apagar este
espíritu de generoso sacrificio
personal. Esto puede suceder de dos
maneras, y las dos maneras son
ejemplo de la «espiritualidad
mundana», que nos debilita en
nuestro camino de mujeres y
hombres consagrados, de servicio y
oscurece la fascinación, el estupor,
del primer encuentro con Jesucristo.

Podemos caer en la trampa de medir
el valor de nuestros esfuerzos
apostólicos con los criterios de la
eficiencia, de la funcionalidad y del
éxito externo, que rige el mundo de
los negocios. Ciertamente, estas cosas
son importantes. Se nos ha confiado
una gran responsabilidad y



justamente por ello el Pueblo de Dios
espera de nosotros una
correspondencia. Pero el verdadero
valor de nuestro apostolado se mide
por el que tiene a los ojos de Dios.
Ver y valorar las cosas desde la
perspectiva de Dios exige que
volvamos constantemente al
comienzo de nuestra vocación y –no
hace falta decirlo– exige una gran
humildad. La cruz nos indica una
forma distinta de medir el éxito: a
nosotros nos corresponde sembrar, y
Dios ve los frutos de nuestras fatigas.
Si alguna vez nos pareciera que
nuestros esfuerzos y trabajos se
desmoronan y no dan fruto, tenemos
que recordar que nosotros seguimos
a Jesucristo, cuya vida,
humanamente hablando, acabó en
un fracaso: en el fracaso de la cruz.

El otro peligro surge cuando somos
celosos de nuestro tiempo libre.
Cuando pensamos que las
comodidades mundanas nos



ayudarán a servir mejor. El
problema de este modo de razonar es
que se puede ahogar la fuerza de la
continua llamada de Dios a la
conversión, al encuentro con Él. Poco
a poco, pero de forma inexorable,
disminuye nuestro espíritu de
sacrificio, nuestro espíritu de
renuncia y de trabajo. Y además nos
aleja de las personas que sufren la
pobreza material y se ven obligadas
a hacer sacrificios más grandes que
los nuestros, sin ser consagrados. El
descanso es necesario, así como un
tiempo para el ocio y el
enriquecimiento personal, pero
debemos aprender a descansar de
manera que aumente nuestro deseo
de servir generosamente. La cercanía
a los pobres, a los refugiados, a los
inmigrantes, a los enfermos, a los
explotados, a los ancianos que sufren
la soledad, a los encarcelados y a
tantos otros pobres de Dios nos
enseñará otro tipo de descanso, más
cristiano y generoso.



Gratitud y laboriosidad: estos son los
dos pilares de la vida espiritual que
deseaba compartir con ustedes,
sacerdotes, religiosas y religiosos,
esta tarde. Les doy las gracias por sus
oraciones y su trabajo, así como por
los sacrificios cotidianos que realizan
en los diversos campos de
apostolado. Muchos de ellos sólo los
conoce Dios, pero dan mucho fruto a
la vida de la Iglesia.

Quisiera, de modo especial, expresar
mi admiración y mi gratitud a las
religiosas de los Estados Unidos.
¿Qué sería de la Iglesia sin ustedes?
Mujeres fuertes, luchadoras; con ese
espíritu de coraje que las pone en la
primera línea del anuncio del
Evangelio. A ustedes, religiosas,
hermanas y madres de este pueblo,
quiero decirles «gracias», un
«gracias» muy grande… y decirles
también que las quiero mucho.



Sé que muchos de ustedes están
afrontando el reto que supone la
adaptación a un panorama pastoral
en evolución. Al igual que san Pedro,
les pido que, ante cualquier prueba
que deban enfrentar, no pierdan la
paz y respondan como hizo Cristo:
dio gracias al Padre, tomó su cruz y
miró hacia delante.

Queridos hermanos y hermanas,
dentro de poco, de unos minutos,
cantaremos el Magnificat. Pongamos
en las manos de la Virgen María la
obra que se nos ha confiado;
unámonos a su acción de gracias al
Señor por las grandes cosas que ha
hecho y que seguirá haciendo en
nosotros y en quienes tenemos el
privilegio de servir. Que así sea.

* * *

Saludo en la visita al Centro caritativo
de la Parroquia de san Patricio y
encuentro con los sintecho.



Washington D.C. Jueves 24 de
septiembre de 2015

Un gusto de encontrarlos. Buenos
días. Van a escuchar dos
predicaciones, una en castellano y
otra en inglés. La primera palabra
que quiero decirles es gracias.
Gracias por recibirme y por el
esfuerzo que han hecho para que
este encuentro se realizase.

Aquí recuerdo a una persona que
quiero mucho, y que es y ha sido
muy importante a lo largo de mi
vida. Ha sido sostén y fuente de
inspiración. Es a él a quien recurro
cuando estoy medio «apretado».
Ustedes me recuerdan a san José. Sus
rostros me hablan del suyo.

En la vida de José hubo situaciones
difíciles de enfrentar. Una de ellas
fue cuando María estaba para dar a
luz, para tener a Jesús. Dice la Biblia:
«Estaban en Belén, le llegó a María el
tiempo de dar a luz. Y allí nació su



hijo primogénito, y lo envolvió en
pañales y lo acostó en el establo,
porque no había alojamiento para
ellos» (Lc 2,6-7). La Biblia es muy
clara: «No había alojamiento para
ellos». Me imagino a José, con su
esposa a punto de tener a su hijo, sin
un techo, sin casa, sin alojamiento. El
Hijo de Dios entró en este mundo
como uno que no tiene casa. El Hijo
de Dios entró como un “homeless”. El
Hijo de Dios supo lo que es comenzar
la vida sin un techo. Podemos
imaginar las preguntas de José en ese
momento: ¿Cómo el Hijo de Dios no
tiene un techo para vivir? ¿Por qué
estamos sin hogar, por qué estamos
sin un techo? Son preguntas que
muchos de ustedes pueden hacerse a
diario, y se las hacen. Al igual que
José se cuestionan: ¿Por qué estamos
sin un techo, sin un hogar? Y a los
que tenemos techo y hogar son
preguntas que nos harán bien
también: ¿Por qué estos hermanos
nuestros están sin hogar, por qué



estos hermanos nuestros no tienen
techo?

Las preguntas de José siguen
presentes hoy, acompañando a todos
los que a lo largo de la historia han
vivido y están sin un hogar.

José era un hombre que se hizo
preguntas pero, sobre todo, era un
hombre de fe. Y fue la fe la que le
permitió a José poder encontrar luz
en ese momento que parecía todo a
oscuras; fue la fe la que lo sostuvo en
las dificultades de su vida. Por la fe,
José supo salir adelante cuando todo
parecía detenerse.

Ante situaciones injustas y dolorosas,
la fe nos aporta esa luz que disipa la
oscuridad. Al igual que a José, la fe
nos abre la presencia silenciosa de
Dios en toda vida, en toda persona,
en toda situación. Él está presente en
cada uno de ustedes, en cada uno de
nosotros.



Quiero ser muy claro. No hay ningún
motivo de justificación social, moral
o del tipo que sea para aceptar la
falta de alojamiento. Son situaciones
injustas, pero sabemos que Dios está
sufriéndolas con nosotros, está
viviéndolas a nuestro lado. No nos
deja solos.

Jesús no solo quiso solidarizarse con
cada persona, no solo quiso que
nadie sienta o viva la falta de su
compañía y de su auxilio y de su
amor. Él mismo se ha identificado
con todos aquellos que sufren, que
lloran, que padecen alguna injusticia.
Él lo dice claramente: «Tuve hambre,
y me dieron de comer; tuve sed, y me
dieron de beber; anduve como
forastero y me dieron
alojamiento» (Mt 25,35).

Es la fe la que nos hace saber que
Dios está con ustedes, que Dios está
en medio nuestro y su presencia nos
moviliza a la caridad. Esa caridad



que nace de la llamada de un Dios
que sigue golpeando nuestra puerta,
la puerta de todos para invitarnos al
amor, a la compasión, a la entrega de
unos por otros.

Jesús sigue golpeando nuestras
puertas, nuestra vida. No lo hace
mágicamente, no lo hace con
artilugios o con carteles luminosos o
con fuegos artificiales. Jesús sigue
golpeando nuestra puerta en el
rostro del hermano, en el rostro del
vecino, en el rostro del que está a
nuestro lado.

Queridos amigos, uno de los modos
más eficaces de ayuda que tenemos
lo encontramos en la oración. La
oración nos une, nos hace hermanos,
nos abre el corazón y nos recuerda
una verdad hermosa que a veces
olvidamos. En la oración, todos
aprendemos a decir Padre, papá, y
cuando decimos Padre, papá, nos
encontramos como hermanos. En la



oración, no hay ricos o pobres, hay
hijos y hermanos. En la oración no
hay personas de primera o de
segunda, hay fraternidad.

En la oración es donde nuestro
corazón encuentra fuerza para no
volverse insensible, frío ante las
situaciones de injusticias. En la
oración, Dios nos sigue llamando y
levantando a la caridad.

Qué bien nos hace rezar juntos, qué
bien nos hace encontrarnos en ese
espacio donde nos miramos como
hermanos y nos reconocemos los
unos necesitados del apoyo de los
otros. Y hoy quiero rezar con ustedes,
quiero unirme a ustedes, porque
necesito su apoyo y su cercanía.
Quiero invitarlos a rezar juntos, los
unos por los otros, los unos con los
otros. Así podemos continuar con
este sostén que nos ayuda a vivir la
alegría que Jesús está en medio
nuestro. Y que Jesús nos ayude a



solucionar las injusticias que Él
conoció primero. La de no tener
casa. ¿Se animan a rezar juntos? Yo
empiezo en castellano y ustedes
siguen en inglés.

Padre nuestro que estás en el cielo…

Y antes de irme, me gustaría darles la
bendición de Dios:

Que el Señor los bendiga y los
proteja;

que el Señor los mire con agrado y
les muestre su bondad;

que el Señor los mire con amor y les
conceda su paz (Nm 6, 24-26).

Por favor, no se olviden de rezar por
mí. Gracias.

* * *

Discurso en la visita al Congreso de
los EEUU de América. Washington
D.C. Jueves 24 de septiembre de 2015



Señor Vicepresidente,

Señor Presidente,

Distinguidos Miembros del Congreso,

Queridos amigos:

Les agradezco la invitación que me
han hecho a que les dirija la palabra
en esta sesión conjunta del Congreso
en «la tierra de los libres y en la
patria de los valientes». Me gustaría
pensar que lo han hecho porque
también yo soy un hijo de este gran
continente, del que todos nosotros
hemos recibido tanto y con el que
tenemos una responsabilidad
común.

Cada hijo o hija de un país tiene una
misión, una responsabilidad
personal y social. La de ustedes como
Miembros del Congreso, por medio
de la actividad legislativa, consiste en
hacer que este País crezca como
Nación. Ustedes son el rostro de su



pueblo, sus representantes. Y están
llamados a defender y custodiar la
dignidad de sus conciudadanos en la
búsqueda constante y exigente del
bien común, pues éste es el principal
desvelo de la política. La sociedad
política perdura si se plantea, como
vocación, satisfacer las necesidades
comunes favoreciendo el crecimiento
de todos sus miembros,
especialmente de los que están en
situación de mayor vulnerabilidad o
riesgo. La actividad legislativa
siempre está basada en la atención al
pueblo. A eso han sido invitados,
llamados, convocados por las urnas.

Se trata de una tarea que me
recuerda la figura de Moisés en una
doble perspectiva. Por un lado, el
Patriarca y legislador del Pueblo de
Israel simboliza la necesidad que
tienen los pueblos de mantener la
conciencia de unidad por medio de
una legislación justa. Por otra parte,
la figura de Moisés nos remite



directamente a Dios y por lo tanto a
la dignidad trascendente del ser
humano. Moisés nos ofrece una
buena síntesis de su labor: ustedes
están invitados a proteger, por medio
de la ley, la imagen y semejanza
plasmada por Dios en cada rostro.

En esta perspectiva quisiera hoy no
sólo dirigirme a ustedes, sino con
ustedes y en ustedes a todo el pueblo
de los Estados Unidos. Aquí junto con
sus Representantes, quisiera tener la
oportunidad de dialogar con miles de
hombres y mujeres que luchan cada
día para trabajar honradamente,
para llevar el pan a su casa, para
ahorrar y –poco a poco– conseguir
una vida mejor para los suyos. Que
no se resignan solamente a pagar sus
impuestos, sino que –con su servicio
silencioso– sostienen la convivencia.
Que crean lazos de solidaridad por
medio de iniciativas espontáneas
pero también a través de



organizaciones que buscan paliar el
dolor de los más necesitados.

Me gustaría dialogar con tantos
abuelos que atesoran la sabiduría
forjada por los años e intentan de
muchas maneras, especialmente a
través del voluntariado, compartir
sus experiencias y conocimientos. Sé
que son muchos los que se jubilan
pero no se retiran; siguen activos
construyendo esta tierra. Me gustaría
dialogar con todos esos jóvenes que
luchan por sus deseos nobles y altos,
que no se dejan atomizar por las
ofertas fáciles, que saben enfrentar
situaciones difíciles, fruto muchas
veces de la inmadurez de los adultos.
Con todos ustedes quisiera dialogar y
me gustaría hacerlo a partir de la
memoria de su pueblo.

Mi visita tiene lugar en un momento
en que los hombres y mujeres de
buena voluntad conmemoran el
aniversario de algunos ilustres



norteamericanos. Salvando los
vaivenes de la historia y las
ambigüedades propias de los seres
humanos, con sus muchas
diferencias y límites, estos hombres y
mujeres apostaron, con trabajo,
abnegación y hasta con su propia
sangre, por forjar un futuro mejor.
Con su vida plasmaron valores
fundantes que viven para siempre en
el alma de todo el pueblo. Un pueblo
con alma puede pasar por muchas
encrucijadas, tensiones y conflictos,
pero logra siempre encontrar los
recursos para salir adelante y
hacerlo con dignidad. Estos hombres
y mujeres nos aportan una
hermenéutica, una manera de ver y
analizar la realidad. Honrar su
memoria, en medio de los conflictos,
nos ayuda a recuperar, en el hoy de
cada día, nuestras reservas
culturales.

Me limito a mencionar cuatro de
estos ciudadanos: Abraham Lincoln,



Martin Luther King, Dorothy Day y
Thomas Merton.

Estamos en el ciento cincuenta
aniversario del asesinato del
Presidente Abraham Lincoln, el
defensor de la libertad, que ha
trabajado incansablemente para que
«esta Nación, por la gracia de Dios,
tenga una nueva aurora de libertad».
Construir un futuro de libertad exige
amor al bien común y colaboración
con un espíritu de subsidiaridad y
solidaridad.

Todos conocemos y estamos
sumamente preocupados por la
inquietante situación social y política
de nuestro tiempo. El mundo es cada
vez más un lugar de conflictos
violentos, de odio nocivo, de
sangrienta atrocidad, cometida
incluso en el nombre de Dios y de la
religión. Somos conscientes de que
ninguna religión es inmune a
diversas formas de aberración



individual o de extremismo
ideológico. Esto nos urge a estar
atentos frente a cualquier tipo de
fundamentalismo de índole religiosa
o del tipo que fuere. Combatir la
violencia perpetrada bajo el nombre
de una religión, una ideología, o un
sistema económico y, al mismo
tiempo, proteger la libertad de las
religiones, de las ideas, de las
personas requiere un delicado
equilibrio en el que tenemos que
trabajar. Y, por otra parte, puede
generarse una tentación a la que
hemos de prestar especial atención:
el reduccionismo simplista que
divide la realidad en buenos y malos;
permítanme usar la expresión: en
justos y pecadores. El mundo
contemporáneo con sus heridas, que
sangran en tantos hermanos
nuestros, nos convoca a afrontar
todas las polarizaciones que
pretenden dividirlo en dos bandos.
Sabemos que en el afán de querer
liberarnos del enemigo exterior



podemos caer en la tentación de ir
alimentando el enemigo interior.
Copiar el odio y la violencia del
tirano y del asesino es la mejor
manera de ocupar su lugar. A eso
este pueblo dice: No.

Nuestra respuesta, en cambio, es de
esperanza y de reconciliación, de paz
y de justicia. Se nos pide tener el
coraje y usar nuestra inteligencia
para resolver las crisis geopolíticas y
económicas que abundan hoy.
También en el mundo desarrollado
las consecuencias de estructuras y
acciones injustas aparecen con
mucha evidencia. Nuestro trabajo se
centra en devolver la esperanza,
corregir las injusticias, mantener la
fe en los compromisos, promoviendo
así la recuperación de las personas y
de los pueblos. Ir hacia delante
juntos, en un renovado espíritu de
fraternidad y solidaridad,
cooperando con entusiasmo al bien
común.



El reto que tenemos que afrontar hoy
nos pide una renovación del espíritu
de colaboración que ha producido
tanto bien a lo largo de la historia de
los Estados Unidos. La complejidad,
la gravedad y la urgencia de tal
desafío exige poner en común los
recursos y los talentos que poseemos
y empeñarnos en sostenernos
mutuamente, respetando las
diferencias y las convicciones de
conciencia.

En estas tierras, las diversas
comunidades religiosas han ofrecido
una gran ayuda para construir y
reforzar la sociedad. Es importante,
hoy como en el pasado, que la voz de
la fe, que es una voz de fraternidad y
de amor, que busca sacar lo mejor de
cada persona y de cada sociedad,
pueda seguir siendo escuchada. Tal
cooperación es un potente
instrumento en la lucha por
erradicar las nuevas formas
mundiales de esclavitud, que son



fruto de grandes injusticias que
pueden ser superadas sólo con
nuevas políticas y consensos sociales.

Apelo aquí a la historia política de los
Estados Unidos, donde la democracia
está radicada en la mente del Pueblo.
Toda actividad política debe servir y
promover el bien de la persona
humana y estar fundada en el
respeto de su dignidad. «Sostenemos
como evidentes estas verdades: que
todos los hombres son creados
iguales; que han sido dotados por el
Creador de ciertos derechos
inalienables; que entre estos está la
vida, la libertad y la búsqueda de la
felicidad» (Declaración de
Independencia, 4 julio 1776). Si es
verdad que la política debe servir a
la persona humana, se sigue que no
puede ser esclava de la economía y
de las finanzas. La política responde
a la necesidad imperiosa de convivir
para construir juntos el bien común
posible, el de una comunidad que



resigna intereses particulares para
poder compartir, con justicia y paz,
sus bienes, sus intereses, su vida
social. No subestimo la dificultad que
esto conlleva, pero los aliento en este
esfuerzo.

En esta sede quiero recordar
también la marcha que, cincuenta
años atrás, Martin Luther King
encabezó desde Selma a
Montgomery, en la campaña por
realizar el «sueño» de plenos
derechos civiles y políticos para los
afro-americanos. Su sueño sigue
resonando en nuestros corazones.
Me alegro de que Estados Unidos siga
siendo para muchos la tierra de los
«sueños». Sueños que movilizan a la
acción, a la participación, al
compromiso. Sueños que despiertan
lo que de más profundo y auténtico
hay en los pueblos.

En los últimos siglos, millones de
personas han alcanzado esta tierra



persiguiendo el sueño de poder
construir su propio futuro en
libertad. Nosotros, pertenecientes a
este continente, no nos asustamos de
los extranjeros, porque muchos de
nosotros hace tiempo fuimos
extranjeros. Les hablo como hijo de
inmigrantes, como muchos de
ustedes que son descendientes de
inmigrantes. Trágicamente, los
derechos de cuantos vivieron aquí
mucho antes que nosotros no
siempre fueron respetados. A estos
pueblos y a sus naciones, desde el
corazón de la democracia
norteamericana, deseo reafirmarles
mi más alta estima y reconocimiento.
Aquellos primeros contactos fueron
bastantes convulsos y sangrientos,
pero es difícil enjuiciar el pasado con
los criterios del presente. Sin
embargo, cuando el extranjero nos
interpela, no podemos cometer los
pecados y los errores del pasado.
Debemos elegir la posibilidad de
vivir ahora en el mundo más noble y



justo posible, mientras formamos las
nuevas generaciones, con una
educación que no puede dar nunca la
espalda a los «vecinos», a todo lo que
nos rodea. Construir una nación nos
lleva a pensarnos siempre en
relación con otros, saliendo de la
lógica de enemigo para pasar a la
lógica de la recíproca subsidiaridad,
dando lo mejor de nosotros. Confío
que lo haremos.

Nuestro mundo está afrontando una
crisis de refugiados sin precedentes
desde los tiempos de la II Guerra
Mundial. Lo que representa grandes
desafíos y decisiones difíciles de
tomar. A lo que se suma, en este
continente, las miles de personas que
se ven obligadas a viajar hacia el
norte en búsqueda de una vida mejor
para sí y para sus seres queridos, en
un anhelo de vida con mayores
oportunidades. ¿Acaso no es lo que
nosotros queremos para nuestros
hijos? No debemos dejarnos



intimidar por los números, más bien
mirar a las personas, sus rostros,
escuchar sus historias mientras
luchamos por asegurarles nuestra
mejor respuesta a su situación. Una
respuesta que siempre será humana,
justa y fraterna. Cuidémonos de una
tentación contemporánea: descartar
todo lo que moleste. Recordemos la
regla de oro: «Hagan ustedes con los
demás como quieran que los demás
hagan con ustedes» (Mt 7,12).

Esta regla nos da un parámetro de
acción bien preciso: tratemos a los
demás con la misma pasión y
compasión con la que queremos ser
tratados. Busquemos para los demás
las mismas posibilidades que
deseamos para nosotros.
Acompañemos el crecimiento de los
otros como queremos ser
acompañados. En definitiva:
queremos seguridad, demos
seguridad; queremos vida, demos
vida; queremos oportunidades,



brindemos oportunidades. El
parámetro que usemos para los
demás será el parámetro que el
tiempo usará con nosotros. La regla
de oro nos recuerda la
responsabilidad que tenemos de
custodiar y defender la vida humana
en todas las etapas de su desarrollo.

Esta certeza es la que me ha llevado,
desde el principio de mi ministerio, a
trabajar en diferentes niveles para
solicitar la abolición mundial de la
pena de muerte. Estoy convencido
que este es el mejor camino, porque
cada vida es sagrada, cada persona
humana está dotada de una dignidad
inalienable y la sociedad sólo puede
beneficiarse en la rehabilitación de
aquellos que han cometido algún
delito. Recientemente, mis hermanos
Obispos aquí, en los Estados Unidos,
han renovado el llamamiento para la
abolición de la pena capital. No sólo
me uno con mi apoyo, sino que
animo y aliento a cuantos están



convencidos de que una pena justa y
necesaria nunca debe excluir la
dimensión de la esperanza y el
objetivo de la rehabilitación.

En estos tiempos en que las
cuestiones sociales son tan
importantes, no puedo dejar de
nombrar a la Sierva de Dios Dorothy
Day, fundadora del Movimiento del
trabajador católico. Su activismo
social, su pasión por la justicia y la
causa de los oprimidos estaban
inspirados en el Evangelio, en su fe y
en el ejemplo de los santos.

¡Cuánto se ha progresado, en este
sentido, en tantas partes del mundo!
¡Cuánto se viene trabajando en estos
primeros años del tercer milenio
para sacar a las personas de la
extrema pobreza! Sé que comparten
mi convicción de que todavía se debe
hacer mucho más y que, en
momentos de crisis y de dificultad
económica, no se puede perder el



espíritu de solidaridad internacional.
Al mismo tiempo, quiero alentarlos a
recordar cuán cercanos a nosotros
son hoy los prisioneros de la trampa
de la pobreza. También a estas
personas debemos ofrecerles
esperanza. La lucha contra la
pobreza y el hambre ha de ser
combatida constantemente, en sus
muchos frentes, especialmente en las
causas que las provocan. Sé que gran
parte del pueblo norteamericano
hoy, como ha sucedido en el pasado,
está haciéndole frente a este
problema.

No es necesario repetir que parte de
este gran trabajo está constituido por
la creación y distribución de la
riqueza. El justo uso de los recursos
naturales, la aplicación de soluciones
tecnológicas y la guía del espíritu
emprendedor son parte
indispensable de una economía que
busca ser moderna pero
especialmente solidaria y



sustentable. «La actividad
empresarial, que es una noble
vocación orientada a producir
riqueza y a mejorar el mundo para
todos, puede ser una manera muy
fecunda de promover la región
donde instala sus emprendimientos,
sobre todo si entiende que la
creación de puestos de trabajo es
parte ineludible de su servicio al
bien común» (Laudato si’, 129). Y este
bien común incluye también la
tierra, tema central de la Encíclica
que he escrito recientemente para
«entrar en diálogo con todos acerca
de nuestra casa común» (ibíd., 3).
«Necesitamos una conversación que
nos una a todos, porque el desafío
ambiental que vivimos, y sus raíces
humanas, nos interesan y nos
impactan a todos» (ibíd., 14).

En Laudato si’, aliento el esfuerzo
valiente y responsable para
«reorientar el rumbo» (N. 61) y para
evitar las más grandes consecuencias



que surgen del degrado ambiental
provocado por la actividad humana.
Estoy convencido de que podemos
marcar la diferencia y no tengo
alguna duda de que los Estados
Unidos –y este Congreso– están
llamados a tener un papel
importante. Ahora es el tiempo de
acciones valientes y de estrategias
para implementar una «cultura del
cuidado» (ibíd., 231) y una
«aproximación integral para
combatir la pobreza, para devolver
la dignidad a los excluidos y
simultáneamente para cuidar la
naturaleza» (ibíd., 139). La libertad
humana es capaz de limitar la
técnica (cf. ibíd., 112); de interpelar
«nuestra inteligencia para reconocer
cómo deberíamos orientar, cultivar y
limitar nuestro poder» (ibíd., 78); de
poner la técnica al «servicio de otro
tipo de progreso más sano, más
humano, más social, más
integral» (ibíd., 112). Sé y confío que
sus excelentes instituciones



académicas y de investigación
pueden hacer una contribución vital
en los próximos años.

Un siglo atrás, al inicio de la Gran
Guerra, «masacre inútil», en palabras
del Papa Benedicto XV, nace otro
gran norteamericano, el monje
cisterciense Thomas Merton. Él sigue
siendo fuente de inspiración
espiritual y guía para muchos. En su
autobiografía escribió: «Aunque libre
por naturaleza y a imagen de Dios,
con todo, y a imagen del mundo al
cual había venido, también fui
prisionero de mi propia violencia y
egoísmo. El mundo era trasunto del
infierno, abarrotado de hombres
como yo, que le amaban y también le
aborrecían. Habían nacido para
amarle y, sin embargo, vivían con
temor y ansias desesperadas y
enfrentadas». Merton fue sobre todo
un hombre de oración, un pensador
que desafió las certezas de su tiempo
y abrió horizontes nuevos para las



almas y para la Iglesia; fue también
un hombre de diálogo, un promotor
de la paz entre pueblos y religiones.

En tal perspectiva de diálogo, deseo
reconocer los esfuerzos que se han
realizado en los últimos meses y que
ayudan a superar las históricas
diferencias ligadas a dolorosos
episodios del pasado. Es mi deber
construir puentes y ayudar lo más
posible a que todos los hombres y
mujeres puedan hacerlo. Cuando
países que han estado en conflicto
retoman el camino del diálogo, que
podría haber estado interrumpido
por motivos legítimos, se abren
nuevos horizontes para todos. Esto
ha requerido y requiere coraje,
audacia, lo cual no significa falta de
responsabilidad. Un buen político es
aquel que, teniendo en mente los
intereses de todos, toma el momento
con un espíritu abierto y pragmático.
Un buen político opta siempre por
generar procesos más que por



ocupar espacios (cf. Evangelii
gaudium, 222-223).

Igualmente, ser un agente de diálogo
y de paz significa estar
verdaderamente determinado a
atenuar y, en último término, a
acabar con los muchos conflictos
armados que afligen nuestro mundo.
Y sobre esto hemos de ponernos un
interrogante: ¿por qué las armas
letales son vendidas a aquellos que
pretenden infligir un sufrimiento
indecible sobre los individuos y la
sociedad? Tristemente, la respuesta,
que todos conocemos, es
simplemente por dinero; un dinero
impregnado de sangre, y muchas
veces de sangre inocente. Frente al
silencio vergonzoso y cómplice, es
nuestro deber afrontar el problema y
acabar con el tráfico de armas.

Tres hijos y una hija de esta tierra,
cuatro personas, cuatro sueños:
Abraham Lincoln, la libertad; Martin



Luther King, una libertad que se vive
en la pluralidad y la no exclusión;
Dorothy Day, la justicia social y los
derechos de las personas; y Thomas
Merton, la capacidad de diálogo y la
apertura a Dios.

Cuatro representantes del pueblo
norteamericano.

Terminaré mi visita a su País en
Filadelfia, donde participaré en el
Encuentro Mundial de las Familias.
He querido que en todo este Viaje
Apostólico la familia fuese un tema
recurrente. Cuán fundamental ha
sido la familia en la construcción de
este País. Y cuán digna sigue siendo
de nuestro apoyo y aliento. No puedo
esconder mi preocupación por la
familia, que está amenazada, quizás
como nunca, desde el interior y
desde el exterior. Las relaciones
fundamentales son puestas en duda,
como el mismo fundamento del
matrimonio y de la familia. No puedo



más que confirmar no sólo la
importancia, sino por sobre todo, la
riqueza y la belleza de vivir en
familia.

De modo particular quisiera llamar
su atención sobre aquellos
componentes de la familia que
parecen ser los más vulnerables, es
decir, los jóvenes. Muchos tienen
delante un futuro lleno de
innumerables posibilidades, muchos
otros parecen desorientados y sin
sentido, prisioneros en un laberinto
de violencia, de abuso y
desesperación. Sus problemas son
nuestros problemas. No nos es
posible eludirlos. Hay que
afrontarlos juntos, hablar y buscar
soluciones más allá del simple
tratamiento nominal de las
cuestiones. Aun a riesgo de
simplificar, podríamos decir que
existe una cultura tal que empuja a
muchos jóvenes a no poder formar
una familia porque están privados de



oportunidades de futuro. Sin
embargo, esa misma cultura concede
a muchos otros, por el contrario,
tantas oportunidades, que también
ellos se ven disuadidos de formar
una familia.

Una Nación es considerada grande
cuando defiende la libertad, como
hizo Abraham Lincoln; cuando
genera una cultura que permita a sus
hombres «soñar» con plenitud de
derechos para sus hermanos y
hermanas, como intentó hacer
Martin Luther King; cuando lucha
por la justicia y la causa de los
oprimidos, como hizo Dorothy Day
en su incesante trabajo; siendo fruto
de una fe que se hace diálogo y
siembra paz, al estilo contemplativo
de Merton.

Me he animado a esbozar algunas de
las riquezas de su patrimonio
cultural, del alma de su pueblo. Me
gustaría que esta alma siga tomando



forma y crezca, para que los jóvenes
puedan heredar y vivir en una tierra
que ha permitido a muchos soñar.
Que Dios bendiga a América.

Palabras improvisadas por el Papa en
al terraza del Congreso

Buenos días a todos Ustedes. Les
agradezco su acogida y su presencia.
Agradezco los personajes más
importantes que hay aquí: los niños.
Quiero pedirle a Dios que los
bendiga. Señor, Padre nuestro de
todos, bendice a este pueblo, bendice
a cada uno de ellos, bendice a sus
familias, dales lo que más necesiten.
Y les pido, por favor, a Ustedes, que
recen por mí. Y, si entre ustedes hay
algunos que no creen, o no pueden
rezar, les pido, por favor, que me
deseen cosas buenas. Thank you.
Thank you very much. And God bless
America.

* * *



Homilía en la Santa Misa y
Canonización del Beato Junípero
Serra. Santuario nacional de la
Inmaculada Concepción, Washington
D.C., miércoles 23 de septiembre de
2015

«Alégrense siempre en el Señor.
Repito: Alégrense» (Flp 4,4). Una
invitación que golpea fuerte nuestra
vida. «Alégrense» nos dice Pablo con
una fuerza casi imperativa. Una
invitación que se hace eco del deseo
que todos experimentamos de una
vida plena, una vida con sentido, una
vida con alegría. Es como si Pablo
tuviera la capacidad de escuchar
cada uno de nuestros corazones y
pusiera voz a lo que sentimos y
vivimos. Hay algo dentro de nosotros
que nos invita a la alegría y a no
conformarnos con placebos que
siempre quieren contentarnos.

Pero a su vez, vivimos las tensiones
de la vida cotidiana. Son muchas las



situaciones que parecen poner en
duda esta invitación. La propia
dinámica a la que muchas veces nos
vemos sometidos parece conducirnos
a una resignación triste que poco a
poco se va transformando en
acostumbramiento, con una
consecuencia letal: anestesiarnos el
corazón.

No queremos que la resignación sea
el motor de nuestra vida, ¿o lo
queremos?; no queremos que el
acostumbramiento se apodere de
nuestros días, ¿o sí?. Por eso
podemos preguntarnos, ¿cómo hacer
para que no se nos anestesie el
corazón? ¿Cómo profundizar la
alegría del Evangelio en las
diferentes situaciones de nuestra
vida?

Jesús lo dijo a los discípulos de ayer y
nos lo dice a nosotros: ¡vayan!,
¡anuncien! La alegría del evangelio



se experimenta, se conoce y se vive
solamente dándola, dándose.

El espíritu del mundo nos invita al
conformismo, a la comodidad; frente
a este espíritu humano «hace falta
volver a sentir que nos necesitamos
unos a otros, que tenemos una
responsabilidad por los demás y por
el mundo» (Laudato si’, 229).
Tenemos la responsabilidad de
anunciar el mensaje de Jesús. Porque
la fuente de nuestra alegría «nace de
ese deseo inagotable de brindar
misericordia, fruto de haber
experimentado la infinita
misericordia del Padre y su fuerza
difusiva» (Evangelii gaudium, 24).
Vayan a todos a anunciar ungiendo y
a ungir anunciando.

A esto el Señor nos invita hoy y nos
dice: La alegría el cristiano la
experimenta en la misión: «Vayan a
las gentes de todas las naciones» (Mt
28,19).



La alegría el cristiano la encuentra
en una invitación: Vayan y anuncien.

La alegría el cristiano la renueva, la
actualiza con una llamada: Vayan y
unjan.

Jesús los envía a todas las naciones. A
todas las gentes. Y en ese «todos» de
hace dos mil años estábamos
también nosotros. Jesús no da una
lista selectiva de quién sí y quién no,
de quiénes son dignos o no de recibir
su mensaje y su presencia. Por el
contrario, abrazó siempre la vida tal
cual se le presentaba. Con rostro de
dolor, hambre, enfermedad, pecado.
Con rostro de heridas, de sed, de
cansancio. Con rostro de dudas y de
piedad. Lejos de esperar una vida
maquillada, decorada, trucada, la
abrazó como venía a su encuentro.
Aunque fuera una vida que muchas
veces se presenta derrotada, sucia,
destruida. A «todos» dijo Jesús, a
todos, vayan y anuncien; a toda esa



vida como es y no como nos gustaría
que fuese, vayan y abracen en mi
nombre. Vayan al cruce de los
caminos, vayan… a anunciar sin
miedo, sin prejuicios, sin
superioridad, sin purismos a todo
aquel que ha perdido la alegría de
vivir, vayan a anunciar el abrazo
misericordioso del Padre. Vayan a
aquellos que viven con el peso del
dolor, del fracaso, del sentir una vida
truncada y anuncien la locura de un
Padre que busca ungirlos con el óleo
de la esperanza, de la salvación.
Vayan a anunciar que el error, las
ilusiones engañosas, las
equivocaciones, no tienen la última
palabra en la vida de una persona.
Vayan con el óleo que calma las
heridas y restaura el corazón.

La misión no nace nunca de un
proyecto perfectamente elaborado o
de un manual muy bien estructurado
y planificado; la misión siempre nace
de una vida que se sintió buscada y



sanada, encontrada y perdonada. La
misión nace de experimentar una y
otra vez la unción misericordiosa de
Dios.

La Iglesia, el Pueblo santo de Dios,
sabe transitar los caminos
polvorientos de la historia
atravesados tantas veces por
conflictos, injusticias y violencia para
ir a encontrar a sus hijos y
hermanos. El santo Pueblo fiel de
Dios, no teme al error; teme al
encierro, a la cristalización en elites,
al aferrarse a las propias
seguridades. Sabe que el encierro en
sus múltiples formas es la causa de
tantas resignaciones.

Por eso, «salgamos, salgamos a
ofrecer a todos la vida de
Jesucristo» (Evangelii gaudium, 49).
El Pueblo de Dios sabe involucrarse
porque es discípulo de Aquel que se
puso de rodillas ante los suyos para
lavarles los pies (cf. ibíd., 24).



Hoy estamos aquí, podemos estar
aquí, porque hubo muchos que se
animaron a responder esta llamada,
muchos que creyeron que «la vida se
acrecienta dándola y se debilita en el
aislamiento y la
comodidad» (Documento de
Aparecida, 360). Somos hijos de la
audacia misionera de tantos que
prefirieron no encerrarse «en las
estructuras que nos dan una falsa
contención… en las costumbres
donde nos sentimos tranquilos,
mientras afuera hay una multitud
hambrienta» (Evangelii gaudium,
49). Somos deudores de una
tradición, de una cadena de testigos
que han hecho posible que la Buena
Nueva del Evangelio siga siendo
generación tras generación Nueva y
Buena.

Y hoy recordamos a uno de esos
testigos que supo testimoniar en
estas tierras la alegría del Evangelio,
Fray Junípero Serra. Supo vivir lo



que es «la Iglesia en salida», esta
Iglesia que sabe salir e ir por los
caminos, para compartir la ternura
reconciliadora de Dios. Supo dejar su
tierra, sus costumbres, se animó a
abrir caminos, supo salir al
encuentro de tantos aprendiendo a
respetar sus costumbres y
peculiaridades. Aprendió a gestar y a
acompañar la vida de Dios en los
rostros de los que iba encontrando
haciéndolos sus hermanos. Junípero
buscó defender la dignidad de la
comunidad nativa, protegiéndola de
cuantos la habían abusado. Abusos
que hoy nos siguen provocando
desagrado, especialmente por el
dolor que causan en la vida de
tantos.

Tuvo un lema que inspiró sus pasos y
plasmó su vida: supo decir, pero
sobre todo supo vivir diciendo:
«siempre adelante». Esta fue la
forma que Junípero encontró para
vivir la alegría del Evangelio, para



que no se le anestesiara el corazón.
Fue siempre adelante, porque el
Señor espera; siempre adelante,
porque el hermano espera; siempre
adelante, por todo lo que aún le
quedaba por vivir; fue siempre
adelante. Que, como él ayer, hoy
nosotros podamos decir: «siempre
adelante».

* * *

Discurso en el encuentro con los
obispos de EEUU. Catedral de San
Mateo Apóstol, Washington D.C.
Miércoles 23 de septiembre de 2015

Queridos Hermanos en el
Episcopado:

Quisiera ante todo enviar un saludo a
la comunidad judía, a nuestros
hermanos judíos, que hoy celebran la
fiesta del Yom Kippur. Que el señor
los bendiga con la paz y les haga
seguir adelante por la vía de la
santidad, según lo que hemos



escuchado hoy de su Palabra: «Sean
santos, porque yo, el Señor soy
santo» (Lv 19,2).

Me alegra tener este encuentro con
ustedes en este momento de la
misión apostólica que me ha traído a
su País. Agradezco de corazón al
Cardenal Wuerl y al Arzobispo Kurtz
las amables palabras que me han
dirigido en nombre de todos. Muchas
gracias por su acogida y por la
generosa solicitud con que han
programado y organizado mi
estancia entre ustedes.

Viendo con los ojos y con el corazón
sus rostros de Pastores, quisiera
saludar también a las Iglesias que
amorosamente llevan sobre sus
hombros; y les ruego
encarecidamente que, por medio de
ustedes, mi cercanía humana y
espiritual llegue a todo el Pueblo de
Dios diseminado en esta vasta tierra.



El corazón del Papa se dilata para
incluir a todos. Ensanchar el corazón
para dar testimonio de que Dios es
grande en su amor es la sustancia de
la misión del Sucesor de Pedro,
Vicario de Aquel que en la cruz
extendió los brazos para acoger a
toda la humanidad. Que ningún
miembro del Cuerpo de Cristo y de la
nación americana se sienta excluido
del abrazo del Papa. Que, donde se
pronuncie el nombre de Jesús,
resuene también la voz del Papa para
confirmar: «¡Es el Salvador!». Desde
sus grandes metrópolis de la costa
oriental hasta las llanuras del
midwest, desde el profundo sur hasta
el ilimitado oeste, en cualquier lugar
donde su pueblo se reúna en
asamblea eucarística, que el Papa no
sea un nombre que se repite por
fuerza de la costumbre, sino una
compañía tangible destinada a
sostener la voz que sale del corazón
de la Esposa: «¡Ven, Señor!».



Cuando echan una mano para
realizar el bien o llevar al hermano
la caridad de Cristo, para enjugar
una lágrima o acompañar a quien
está solo, para indicar el camino a
quien se siente perdido o para
fortalecer a quien tiene el corazón
destrozado, para socorrer a quien ha
caído o enseñar a quien tiene sed de
verdad, para perdonar o llevar a un
nuevo encuentro con Dios… sepan
que el Papa los acompaña y el Papa
los ayuda, pone también él su mano –
vieja y arrugada pero, gracias a Dios,
capaz todavía de apoyar y animar–
junto a las suyas.

Mi primera palabra es de
agradecimiento a Dios por el
dinamismo del Evangelio que ha
hecho que la Iglesia de Cristo crezca
con fuerza en estas tierras y le ha
permitido ofrecer su aportación
generosa, en el pasado y en la
actualidad, a la sociedad
estadounidense y al mundo. Aprecio



vivamente y agradezco conmovido
su generosidad y solidaridad con la
Sede Apostólica y con la
evangelización en tantas partes del
mundo que sufren. Me alegro del
firme compromiso de su Iglesia a
favor de la vida y de la familia,
motivo principal de mi visita. Sigo
con atención el enorme esfuerzo que
realizan para acoger e integrar a los
inmigrantes que siguen llegando a
Estados Unidos con la mirada de los
peregrinos que se embarcan en
busca de sus prometedores recursos
de libertad y prosperidad.

Admiro los esfuerzos que dedican a
la misión educativa en sus escuelas a
todos los niveles y a la caridad en sus
numerosas instituciones. Son
actividades llevadas a cabo muchas
veces sin que se reconozca su valor y
sin apoyo y, en todo caso,
heroicamente sostenidas con la
aportación de los pobres, porque
esas iniciativas brotan de un



mandato sobrenatural que no es
lícito desobedecer. Conozco bien la
valentía con que han afrontado
momentos oscuros en su itinerario
eclesial sin temer a la autocrítica ni
evitar humillaciones y sacrificios, sin
ceder al miedo de despojarse de
cuanto es secundario con tal de
recobrar la credibilidad y la
confianza propia de los Ministros de
Cristo, como desea el alma de su
pueblo. Sé cuánto les ha hecho sufrir
la herida de los últimos años, y he
seguido de cerca su generoso
esfuerzo por curar a las víctimas,
consciente de que, cuando curamos,
también somos curados, y por seguir
trabajando para que esos crímenes
no se repitan nunca más.

Les hablo como Obispo de Roma,
llamado por Dios –siendo ya mayor–
desde una tierra también americana,
para custodiar la unidad de la Iglesia
universal y para animar en la
caridad el camino de todas las



Iglesias particulares, para que
progresen en el conocimiento, en la
fe y en el amor a Cristo. Leyendo sus
nombres y apellidos, viendo sus
rostros, consciente de su alto sentido
de la responsabilidad eclesial y de la
devoción que han profesado siempre
al Sucesor de Pedro, tengo que
decirles que no me siento forastero
entre ustedes. También yo vengo de
una tierra vasta, inmensa y no pocas
veces informe, que como la de
ustedes, ha recibido la fe del bagaje
de los misioneros. Conozco bien el
reto de sembrar el Evangelio en el
corazón de hombres procedentes de
mundos diversos, a menudo
endurecidos por el arduo camino
recorrido antes de llegar. No me es
ajeno el cansancio de establecer la
Iglesia entre llanuras, montañas,
ciudades y suburbios de un territorio
a menudo inhóspito, en el que las
fronteras siempre son provisionales,
las respuestas obvias no perduran y
la llave de entrada requiere conjugar



el esfuerzo épico de los pioneros
exploradores con la sabiduría
prosaica y la resistencia de los
sedentarios que controlan el
territorio alcanzado. Como cantaba
uno de sus poetas: «Alas fuertes e
incansables», pero también la
sabiduría de quien «conoce las
montañas».*

No les hablo sólo yo. Mi voz está en
continuidad con la de mis
Predecesores. Desde los albores de la
«nación americana», cuando apenas
acabada la revolución fue erigida la
primera diócesis en Baltimore, la
Iglesia de Roma los ha acompañado y
nunca les ha faltado su contante
asistencia y su aliento. En los últimos
decenios, tres de mis venerados
Predecesores les han visitado,
entregándoles un notable patrimonio
de magisterio todavía actual, que
ustedes han utilizado para orientar
programas pastorales con visión de



futuro, para guiar a esta querida
Iglesia.

No es mi intención trazar un
programa o delinear una estrategia.
No he venido para juzgarles o para
impartir lecciones. Confío
plenamente en la voz de Aquel que
«enseña todas las cosas» (cf. Jn
14,26). Permítanme tan sólo, con la
libertad del amor, que les hable
como un hermano entre hermanos.
No pretendo decirles lo que hay que
hacer, porque todos sabemos lo que
el Señor nos pide. Prefiero más bien
realizar de nuevo ese esfuerzo –
antiguo y siempre nuevo– de
preguntarnos por los caminos a
seguir, los sentimientos que hemos
de conservar mientras trabajamos, el
espíritu con que tenemos que actuar.
Sin ánimo de ser exhaustivo,
comparto con ustedes algunas
reflexiones que considero oportunas
para nuestra misión.



Somos obispos de la Iglesia, pastores
constituidos por Dios para apacentar
su grey. Nuestra mayor alegría es ser
pastores, y nada más que pastores,
con un corazón indiviso y una
entrega personal irreversible. Es
preciso custodiar esta alegría sin
dejar que nos la roben. El maligno
ruge como un león tratando de
devorarla, arruinando todo lo que
estamos llamados a ser, no por
nosotros mismos, sino por el don y al
servicio del «Pastor y guardián de
nuestras almas» (1 P 2,25).

La esencia de nuestra identidad se ha
de buscar en la oración asidua, en la
predicación (cf. Hch 6,4) y el
apacentar (cf. Jn 21,15-17; Hch
20,28-31).

No una oración cualquiera, sino la
unión familiar con Cristo, donde
poder encontrar cotidianamente su
mirada y escuchar la pregunta que
nos dirige a todos: «¿Quién es mi



madre y quiénes son mis
hermanos?» (Mc 3,32). Y poderle
responder serenamente: «Señor, aquí
está tu madre, aquí están tus
hermanos. Te los encomiendo, son
aquellos que tú me has confiado». La
vida del pastor se alimenta de esa
intimidad con Cristo.

No una predicación de doctrinas
complejas, sino el anuncio gozoso de
Cristo, muerto y resucitado por
nosotros. Que el estilo de nuestra
misión suscite en cuantos nos
escuchan la experiencia del «por
nosotros» de este anuncio: que la
Palabra dé sentido y plenitud a cada
fragmento de su vida, que los
sacramentos los alimenten con ese
sustento que no se pueden
proporcionar a sí mismos, que la
cercanía del Pastor despierte en ellos
la nostalgia del abrazo del Padre.
Estén atentos a que la grey encuentre
siempre en el corazón del Pastor esa
reserva de eternidad que



ansiosamente se busca en vano en
las cosas del mundo. Que encuentren
siempre en sus labios el
reconocimiento de su capacidad de
hacer y construir, en la libertad y la
justicia, la prosperidad de la que esta
tierra es pródiga. Pero que no falte
sereno valor de confesar que es
necesario buscar no «el alimento que
perece, sino el que perdura para la
vida eterna» (Jn 6,27).

No apacentarse a sí mismos, sino
saber retroceder, abajarse,
descentrarse, para alimentar con
Cristo a la familia de Dios. Vigilar sin
descanso, elevándose para abarcar
con la mirada de Dios a la grey que
sólo a él pertenece. Elevarse hasta la
altura de la Cruz de su Hijo, el único
punto de vista que abre al pastor el
corazón de su rebaño.

No mirar hacia abajo, a la propia
autoreferencialidad, sino siempre
hacia el horizonte de Dios, que va



más allá de lo que somos capaces de
prever o planificar. Vigilar también
sobre nosotros mismos, para alejar la
tentación del narcisismo, que ciega
los ojos del pastor, hace irreconocible
su voz y su gesto estéril. En las
muchas posibilidades que se abren
en su solicitud pastoral, no olviden
mantener indeleble el núcleo que
unifica todas las cosas: «Conmigo lo
hicieron» (cf. Mt 25,31-45).

Ciertamente es útil al obispo tener la
prudencia del líder y la astucia del
administrador, pero nos perdemos
inexorablemente cuando
confundimos el poder de la fuerza
con la fuerza de la impotencia, a
través de la cual Dios nos ha
redimido. Es necesario que el obispo
perciba lúcidamente la batalla entre
la luz y la oscuridad que se combate
en este mundo. Pero, ay de nosotros
si convertimos la cruz en bandera de
luchas mundanas, olvidando que la
condición de la victoria duradera es



dejarse despojarse y vaciarse de sí
mismo (cf. Flp 2,1-11).

No nos resulta ajena la angustia de
los primeros Once, encerrados entre
cuatro paredes, asediados y
consternados, llenos del pavor de las
ovejas dispersas porque el pastor ha
sido abatido. Pero sabemos que se
nos ha dado un espíritu de valentía y
no de timidez. Por tanto, no es lícito
dejarnos paralizar por el miedo.

Sé bien que tienen muchos desafíos y
que a menudo es hostil el campo
donde siembran y no son pocas las
tentaciones de encerrarse en el
recinto de los temores, a lamerse las
propias heridas, llorando por un
tiempo que no volverá y preparando
respuestas duras a las resistencias ya
de por sí ásperas.

Y, sin embargo, somos artífices de la
cultura del encuentro. Somos
sacramento viviente del abrazo entre
la riqueza divina y nuestra pobreza.



Somos testigos del abajamiento y la
condescendencia de Dios, que
precede en el amor incluso nuestra
primera respuesta.

El diálogo es nuestro método, no por
astuta estrategia sino por fidelidad a
Aquel que nunca se cansa de pasar
una y otra vez por las plazas de los
hombres hasta la undécima hora
para proponer su amorosa invitación
(cf. Mt 20,1-16).

Por tanto, la vía es el diálogo: diálogo
entre ustedes, diálogo en sus
Presbiterios, diálogo con los laicos,
diálogo con las familias, diálogo con
la sociedad. No me cansaré de
animarlos a dialogar sin miedo.
Cuanto más rico sea el patrimonio
que tienen que compartir con
parresía, tanto más elocuente ha de
ser la humildad con que lo tienen
que ofrecer. No tengan miedo de
emprender el éxodo necesario en
todo diálogo auténtico. De lo



contrario no se puede entender las
razones de los demás, ni comprender
plenamente que el hermano al que
llegar y rescatar, con la fuerza y la
cercanía del amor, cuenta más que
las posiciones que consideramos
lejanas de nuestras certezas, aunque
sean auténticas. El lenguaje duro y
belicoso de la división no es propio
del Pastor, no tiene derecho de
ciudadanía en su corazón y, aunque
parezca por un momento asegurar
una hegemonía aparente, sólo el
atractivo duradero de la bondad y
del amor es realmente convincente.

Es preciso dejar que resuene
perennemente en nuestro corazón la
palabra del Señor: «Tomen mi yugo
sobre ustedes y aprendan de mí, que
soy manso y humilde de corazón, y
encontrarán descanso para sus
almas» (Mt 11,28-29). El yugo de
Jesús es yugo de amor y, por tanto,
garantía de descanso. A veces nos
pesa la soledad de nuestras fatigas, y



estamos tan cargados del yugo que
ya no nos acordamos de haberlo
recibido del Señor. Nos parece
solamente nuestro y, por tanto, nos
arrastramos como bueyes cansados
en el campo árido, abrumados por la
sensación de haber trabajado en
vano, olvidando la plenitud del
descanso vinculado
indisolublemente a Aquel que hizo la
promesa.

Aprender de Jesús; mejor aún,
aprender a ser como Jesús, manso y
humilde; entrar en su mansedumbre
y su humildad mediante la
contemplación de su obrar. Poner
nuestras iglesias y nuestros pueblos,
a menudo aplastados por la dura
pretensión del rendimiento bajo el
suave yugo del Señor. Recordar que
la identidad de la Iglesia de Jesús no
está garantizada por el «fuego del
cielo que consume» (cf. Lc 9,54), sino
por el secreto calor del Espíritu que



«sana lo que sangra, dobla lo que es
rígido, endereza lo que está torcido».

La gran misión que el Señor nos
confía, la llevamos a cabo en
comunión, de modo colegial. ¡Está ya
tan desgarrado y dividido el mundo!
La fragmentación es ya de casa en
todas partes. Por eso, la Iglesia,
«túnica inconsútil del Señor», no
puede dejarse dividir, fragmentar o
enfrentarse.

Nuestra misión episcopal consiste en
primer lugar en cimentar la unidad,
cuyo contenido está determinado por
la Palabra de Dios y por el único Pan
del Cielo, con el que cada una de las
Iglesias que se nos ha confiado
permanece Católica, porque está
abierta y en comunión con todas las
Iglesias particulares y con la de
Roma, que «preside en la caridad».
Es imperativo, por tanto, cuidar
dicha unidad, custodiarla,
favorecerla, testimoniarla como



signo e instrumento que, más allá de
cualquier barrera, une naciones,
razas, clases, generaciones.

Que el inminente Año Santo de la
Misericordia, al introducirnos en las
profundidades inagotables del
corazón divino, en el que no hay
división alguna, sea para todos una
ocasión privilegiada para reforzar la
comunión, perfeccionar la unidad,
reconciliar las diferencias,
perdonarnos unos a otros y superar
toda división, de modo que alumbre
su luz como «la ciudad puesta en lo
alto de un monte» (Mt 5,14).

Este servicio a la unidad es
particularmente importante para su
amada nación, cuyos vastísimos
recursos materiales y espirituales,
culturales y políticos, históricos y
humanos, científicos y tecnológicos
requieren responsabilidades morales
no indiferentes en un mundo
abrumado y que busca con afán



nuevos equilibrios de paz,
prosperidad e integración. Por tanto,
una parte esencial de su misión es
ofrecer a los Estados Unidos de
América la levadura humilde y
poderosa de la comunión. Que la
humanidad sepa que contar con el
«sacramento de unidad» (Lumen
gentium, 1) es garantía de que su
destino no es el abandono y la
disgregación.

Y este testimonio es un faro que no se
puede apagar. En efecto, en la densa
oscuridad de la vida, los hombres
necesitan dejarse guiar por su luz,
para tener la certidumbre del puerto
al que acudir, seguros de que sus
barcas no se estrellarán en los
escollos ni quedarán a merced de las
olas. Por eso, hermanos, les animo a
hacer frente a los desafíos de nuestro
tiempo. En el fondo de cada uno de
ellos está siempre la vida como don y
responsabilidad. El futuro de la
libertad y la dignidad de nuestra



sociedad dependen del modo en que
sepamos responder a estos desafíos.

Las víctimas inocentes del aborto, los
niños que mueren de hambre o bajo
las bombas, los inmigrantes se
ahogan en busca de un mañana, los
ancianos o los enfermos, de los que
se quiere prescindir, las víctimas del
terrorismo, de las guerras, de la
violencia y del tráfico de drogas, el
medio ambiente devastado por una
relación predatoria del hombre con
la naturaleza, en todo esto está
siempre en juego el don de Dios, del
que somos administradores nobles,
pero no amos. No es lícito por tanto
eludir dichas cuestiones o
silenciarlas. No menos importante es
el anuncio del Evangelio de la familia
que, en el próximo Encuentro
Mundial de las Familias en Filadelfia,
tendré ocasión de proclamar con
fuerza junto a ustedes y a toda la
Iglesia.



Estos aspectos irrenunciables de la
misión de la Iglesia pertenecen al
núcleo de lo que nos ha sido
transmitido por el Señor. Por eso
tenemos el deber de custodiarlos y
comunicarlos, aun cuando la
mentalidad del tiempo se hace
impermeable y hostil a este mensaje
(Evangelii gaudium, 34-39). Los
animo a ofrecer este testimonio con
los medios y la creatividad del amor
y la humildad de la verdad. Esto no
sólo requiere proclamas y anuncios
externos, sino también conquistar
espacio en el corazón de los hombres
y en la conciencia de la sociedad.

Para ello, es muy importante que la
Iglesia en los Estados Unidos sea
también un hogar humilde que
atraiga a los hombres por el encanto
de la luz y el calor del amor. Como
pastores, conocemos bien la
oscuridad y el frío que todavía hay
en este mundo, la soledad y el
abandono de muchos incluso donde



abundan los recursos comunicativos
y la riqueza material–, conocemos
también el miedo ante la vida, la
desesperación y las múltiples fugas.

Por eso, solamente una Iglesia que
sepa reunir en torno al «fuego» es
capaz de atraer. Ciertamente, no un
fuego cualquiera, sino aquel que se
ha encendido en la mañana de
Pascua. El Señor resucitado es el que
sigue interpelando a los Pastores de
la Iglesia a través de la voz tímida de
tantos hermanos: «¿Tienen algo que
comer?». Se trata de reconocer su
voz, como lo hicieron los Apóstoles a
orillas del mar de Tiberíades (cf. Jn
21,4-12). Y es todavía más decisivo
conservar la certeza de que las
brasas de su presencia, encendidas
en el fuego de la pasión, nos
preceden y no se apagarán nunca. Si
falta esta certeza, se corre el riesgo
de convertirse en guardianes de
cenizas y no custodios y en
dispensadores de la verdadera luz y



de ese calor que es capaz de hacer
arder el corazón (cf. Lc 24,32).

Antes de concluir, permítanme
hacerles aún dos recomendaciones
que considero importantes. La
primera se refiere a su paternidad
episcopal. Sean Pastores cercanos a
la gente, Pastores próximos y
servidores. Esta cercanía ha de
expresarse de modo especial con sus
sacerdotes. Acompáñenles para que
sirvan a Cristo con un corazón
indiviso, porque sólo la plenitud
llena a los ministros de Cristo. Les
ruego, por tanto, que no dejen que se
contenten de medias tintas. Cuiden
sus fuentes espirituales para que no
caigan en la tentación de convertirse
en notarios y burócratas, sino que
sean expresión de la maternidad de
la Iglesia que engendra y hace crecer
a sus hijos. Estén atentos a que no se
cansen de levantarse para responder
a quien llama de noche, aun cuando
ya crean tener derecho al descanso



(cf. Lc 11,5-8). Prepárenles para que
estén dispuestos para detenerse,
abajarse, rociar bálsamo, hacerse
cargo y gastarse en favor de quien,
«por casualidad», se vio despojado de
todo lo que creía poseer (cf. Lc
10,29-37).

Mi segunda recomendación se
refiere a los inmigrantes. Pido
disculpas si hablo en cierto modo
casi in causa propia. La iglesia en
Estados Unidos conoce como nadie
las esperanzas del corazón de los
inmigrantes. Ustedes siempre han
aprendido su idioma, apoyado su
causa, integrado sus aportaciones,
defendido sus derechos, promovido
su búsqueda de prosperidad,
mantenido encendida la llama de su
fe. Incluso ahora, ninguna institución
estadounidense hace más por los
inmigrantes que sus comunidades
cristianas.



Ahora tienen esta larga ola de
inmigración latina en muchas de sus
diócesis. No sólo como Obispo de
Roma, sino también como un Pastor
venido del sur, siento la necesidad de
darles las gracias y de animarles. Tal
vez no sea fácil para ustedes leer su
alma; quizás sean sometidos a la
prueba por su diversid. En todo caso,
sepan que también tienen recursos
que compartir. Por tanto, acójanlos
sin miedo. Ofrézcanles el calor del
amor de Cristo y descifrarán el
misterio de su corazón. Estoy seguro
de que, una vez más, esta gente
enriquecerá a su País y a su Iglesia.

Que Dios los bendiga y la Virgen los
cuide. Gracias.

* «En la juventud, / yo tenía alas
fuertes e infatigables, / pero no
conocía las montañas. / Con la edad, /
conocí las montañas, / pero mis alas
fatigadas no podían seguir mi
visión. / El genio es sabiduría y



juventud» (Edgar Lee Masters,
Antología de Spoon River).

* * *

Discurso en la bienvenida. South
Lawn de la Casa Blanca, Washington
D.C. Miércoles 23 de septiembre de
2015

Señor Presidente:

Le agradezco mucho la bienvenida
que me ha dispensado en nombre de
todos los ciudadanos
estadounidenses. Como hijo de una
familia de inmigrantes, me alegra
estar en este país, que ha sido
construido en gran parte por tales
familias. En estos días de encuentro y
de diálogo, me gustaría escuchar y
compartir muchas de las esperanzas
y sueños del pueblo norteamericano.

Durante mi visita, voy a tener el
honor de dirigirme al Congreso,
donde espero, como un hermano de



este País, transmitir palabras de
aliento a los encargados de dirigir el
futuro político de la Nación en
fidelidad a sus principios
fundacionales. También iré a
Filadelfia con ocasión del Octavo
Encuentro Mundial de las Familias,
para celebrar y apoyar a la
institución del matrimonio y de la
familia en este momento crítico de la
historia de nuestra civilización.

Señor Presidente, los católicos
estadounidenses, junto con sus
conciudadanos, están
comprometidos con la construcción
de una sociedad verdaderamente
tolerante e incluyente, en la que se
salvaguarden los derechos de las
personas y las comunidades, y se
rechace toda forma de
discriminación injusta. Como a
muchas otras personas de buena
voluntad, les preocupa también que
los esfuerzos por construir una
sociedad justa y sabiamente



ordenada respeten sus más
profundas inquietudes y su derecho
a la libertad religiosa. Libertad, que
sigue siendo una de las riquezas más
preciadas de este País. Y, como han
recordado mis hermanos Obispos de
Estados Unidos, todos estamos
llamados a estar vigilantes, como
buenos ciudadanos, para preservar y
defender esa libertad de todo lo que
pudiera ponerla en peligro o
comprometerla.

Señor Presidente, me complace que
usted haya propuesto una iniciativa
para reducir la contaminación
atmosférica. Reconociendo la
urgencia, también a mí me parece
evidente que el cambio climático es
un problema que no se puede dejar a
la próxima generación.

Con respecto al cuidado de nuestra
«casa común», estamos viviendo en
un momento crítico de la historia.
Todavía tenemos tiempo para hacer



los cambios necesarios para lograr
«un desarrollo sostenible e integral,
pues sabemos que las cosas pueden
cambiar» (Laudato si’, 13). Estos
cambios exigen que tomemos
conciencia seria y responsablemente,
no sólo del tipo de mundo que
podríamos estar dejando a nuestros
hijos, sino también de los millones de
personas que viven bajo un sistema
que les ha ignorado. Nuestra casa
común ha formado parte de este
grupo de excluidos, que clama al
cielo y afecta fuertemente a nuestros
hogares, nuestras ciudades y
nuestras sociedades. Usando una
frase significativa del reverendo
Martin Luther King, podríamos decir
que hemos incumplido un pagaré y
ahora es el momento de saldarlo.

La fe nos dice que «el Creador no nos
abandona, nunca hizo marcha atrás
en su proyecto de amor, no se
arrepiente de habernos creado. La
humanidad aún posee la capacidad



de colaborar para construir nuestra
casa común» (Laudato si’, 13). Como
cristianos movidos por esta certeza,
queremos comprometernos con el
cuidado consciente y responsable de
nuestra casa común.

Los esfuerzos realizados
recientemente para reparar
relaciones rotas y abrir nuevas
puertas a la cooperación dentro de
nuestra familia humana constituyen
pasos positivos en el camino de la
reconciliación, la justicia y la
libertad. Me gustaría que todos los
hombres y mujeres de buena
voluntad de esta gran Nación
apoyaran las iniciativas de la
comunidad internacional para
proteger a los más vulnerables de
nuestro mundo y para suscitar
modelos integrales e inclusivos de
desarrollo, para que nuestros
hermanos y hermanas en todas
partes gocen de la bendición de la



paz y la prosperidad que Dios quiere
para todos sus hijos.

Señor Presidente, una vez más, le
agradezco su acogida, y tengo
puestas grandes esperanzas en estos
días en su País. ¡Que Dios bendiga a
América

* * *

Discurso en el Encuentro con las
Familias. Catedral de Nuestra Señora
de la Asunción, Santiago de Cuba.
Martes 22 de septiembre de 2015

Estamos en familia. Y cuando uno
está en familia se siente en casa.
Gracias a ustedes, familias cubanas,
gracias cubanos por hacerme sentir
todos estos días en familia, por
hacerme sentir en casa. Gracias por
todo esto. Este encuentro con ustedes
viene a ser como «la frutilla de la
torta». Terminar mi visita viviendo
este encuentro en familia es un
motivo para dar gracias a Dios por el



«calor» que brota de gente que sabe
recibir, que sabe acoger, que sabe
hacer sentir en casa. Gracias a todos
los cubanos.

Agradezco a Mons. Dionisio García,
Arzobispo de Santiago, el saludo que
me ha dirigido en nombre de todos y
al matrimonio que ha tenido la
valentía de compartir con todos
nosotros sus anhelos, sus esfuerzos,
por vivir el hogar como una «iglesia
doméstica».

El Evangelio de Juan nos presenta
como primer acontecimiento público
de Jesús las Bodas de Caná, en la
fiesta de una familia. Ahí está con
María su madre y algunos de sus
discípulos. Compartían la fiesta
familiar.

Las bodas son momentos especiales
en la vida de muchos. Para los «más
veteranos», padres, abuelos, es una
oportunidad para recoger el fruto de
la siembra. Da alegría al alma ver a



los hijos crecer y que puedan formar
su hogar. Es la oportunidad de ver,
por un instante, que todo por lo que
se ha luchado valió la pena.
Acompañar a los hijos, sostenerlos,
estimularlos para que puedan
animarse a construir sus vidas, a
formar sus familias, es un gran
desafío para los padres. A su vez, la
alegría de los jóvenes esposos. Todo
un futuro que comienza. Y todo tiene
«sabor» a casa nueva, a esperanza.
En las bodas, siempre se une el
pasado que heredamos y el futuro
que nos espera. Hay memoria y
esperanza. Siempre se abre la
oportunidad para agradecer todo lo
que nos permitió llegar hasta el hoy
con el mismo amor que hemos
recibido.

Y Jesús comienza su vida pública
precisamente en una boda. Se
introduce en esa historia de siembras
y cosechas, de sueños y búsquedas,
de esfuerzos y compromisos, de



arduos trabajos que araron la tierra
para que esta dé su fruto. Jesús
comienza su vida en el interior de
una familia, en el seno de un hogar.
Y es precisamente en el seno de
nuestros hogares donde
continuamente él se sigue
introduciendo, él sigue siendo parte.
Le gusta meterse en la familia.

Es interesante observar cómo Jesús
se manifiesta también en las
comidas, en las cenas. Comer con
diferentes personas, visitar
diferentes casas fue un lugar
privilegiado por Jesús para dar a
conocer el proyecto de Dios. Él va a
la casa de sus amigos –Marta y
María–, pero no es selectivo, ¿eh?, no
le importa si hay publicanos o
pecadores, como Zaqueo. Va a la casa
de Zaqueo. No sólo él actuaba así,
sino que cuando envió a sus
discípulos a anunciar la buena
noticia del Reino de Dios, les dijo:
«Quédense en la casa que los reciba,



coman y beban lo que ellos
tengan» (Lc 10,7). Bodas, visitas a los
hogares, cenas, algo de «especial»
tendrán estos momentos en la vida
de las personas para que Jesús elija
manifestarse allí.

Recuerdo en mi diócesis anterior que
muchas familias me comentaban que
el único momento que tenían para
estar juntos era normalmente en la
cena, a la noche, cuando se volvía de
trabajar, donde los más chicos
terminaban la tarea de la escuela.
Era un momento especial de vida
familiar. Se comentaba el día, lo que
cada uno había hecho, se ordenaba el
hogar, se acomodaba la ropa, se
organizaban tareas fundamentales
para los demás días, los chicos se
peleaban, pero era el momento. Son
momentos en los que uno llega
también cansado y alguna que otra
discusión, alguna que otra «pelea»
entre marido y mujer aparece, pero
no hay que tenerles miedo… yo le



tengo más miedo a los matrimonios
que me dicen que nunca, nunca,
tuvieron una discusión. Raro, es
raro. Jesús elije estos momentos para
mostrarnos el amor de Dios, Jesús
elije estos espacios para entrar en
nuestras casas y ayudarnos a
descubrir el Espíritu vivo y actuando
en nuestras casas y en nuestras cosas
cotidianas. Es en casa donde
aprendemos la fraternidad, donde
aprendemos la solidaridad, donde
aprendemos a no ser avasalladores.
Es en casa donde aprendemos a
recibir y a agradecer la vida como
una bendición y que cada uno
necesita a los demás para salir
adelante. Es en casa donde
experimentamos el perdón, y
estamos invitados continuamente a
perdonar, a dejarnos transformar. Es
curioso, en casa no hay lugar para las
«caretas», somos lo que somos y de
una u otra manera estamos invitados
a buscar lo mejor para los demás.



Por eso la comunidad cristiana llama
a las familias con el nombre de
iglesias domésticas, porque en el
calor del hogar es donde la fe
empapa cada rincón, ilumina cada
espacio, construye comunidad.
Porque en momentos así es como las
personas iban aprendiendo a
descubrir el amor concreto y el amor
operante de Dios.

En muchas culturas hoy en día van
despareciendo estos espacios, van
desapareciendo estos momentos
familiares, poco a poco todo lleva a
separarse, aislarse; escasean
momentos en común, para estar
juntos, para estar en familia.
Entonces no se sabe esperar, no se
sabe pedir permiso, no se sabe pedir
perdón, no se sabe dar gracias,
porque la casa va quedando vacía, no
de gente, sino vacía de relaciones,
vacía de contactos humanos, vacía de
encuentros, entre padres, hijos,
abuelos, nietos, hermanos. Hace



poco, una persona que trabaja
conmigo me contaba que su esposa e
hijos se habían ido de vacaciones y él
se había quedado solo porque le
tocaba trabajar esos días. El primer
día, la casa estaba toda en silencio,
«en paz», estaba feliz, nada estaba
desordenado. Al tercer día, cuando le
pregunto cómo estaba, me dice:
quiero que vengan ya de vuelta
todos. Sentía que no podía vivir sin
su esposa y sus hijos. Y eso es lindo.
Eso es lindo.

Sin familia, sin el calor del hogar, la
vida se vuelve vacía, comienzan a
faltar las redes que nos sostienen en
la adversidad, las redes que nos
alimentan en la cotidianidad y
motivan la lucha para la
prosperidad. La familia nos salva de
dos fenómenos actuales, dos cosas
que suceden hoy día: la
fragmentación, es decir, la división, y
la masificación. En ambos casos, las
personas se transforman en



individuos aislados fáciles de
manipular, de gobernar. Y entonces
encontramos en el mundo sociedades
divididas, rotas, separadas o
altamente masificadas, que son
consecuencia de la ruptura de los
lazos familiares, cuando se pierden
las relaciones que nos constituyen
como personas, que nos enseñan a
ser personas. Y bueno, uno se olvida
de cómo se dice papá, mamá, hijo,
hija, abuelo, abuela… se van como
olvidando esas relaciones que son el
fundamento. Son el fundamento del
nombre que tenemos.

La familia es escuela de humanidad,
escuela que enseña a poner el
corazón en las necesidades de los
otros, a estar atento a la vida de los
demás. Cuando vivimos bien en
familia, los egoísmos quedan
chiquitos –existen porque todos
tenemos algo de egoísta–, pero
cuando no se vive una vida de
familia se van engendrando esas



personalidades que las podemos
llamar así: “yo, me, mi, conmigo,
para mí”, totalmente centradas en sí
mismos, que no saben de solidaridad,
de fraternidad, de trabajo en común,
de amor, de discusión entre
hermanos. No saben. A pesar de
tantas dificultades como las que
aquejan hoy a nuestras familias en el
mundo, no nos olvidemos de algo,
por favor: las familias no son un
problema, son principalmente una
oportunidad. Una oportunidad que
tenemos que cuidar, proteger y
acompañar. Es una manera de decir
que son una bendición. Cuando vos
empezás a vivir la familia como un
problema, te estancás, no caminás,
porque estás muy centrado en vos
mismo.

Se discute mucho hoy sobre el futuro,
sobre qué mundo queremos dejarle a
nuestros hijos, qué sociedad
queremos para ellos. Creo que una
de las posibles respuestas se



encuentra en mirarlos a ustedes –
esta familia que habló–, a cada uno
de ustedes: dejemos un mundo con
familias. Es la mejor herencia.
Dejemos un mundo con familias. Es
cierto que no existe la familia
perfecta, no existen esposos
perfectos, padres perfectos ni hijos
perfectos, y si no se enoja –yo diría–,
suegra perfecta. No existen. No
existen, pero eso no impide que no
sean la respuesta para el mañana.
Dios nos estimula al amor y el amor
siempre se compromete con las
personas que ama. El amor siempre
se compromete con las personas que
ama. Por eso, cuidemos a nuestras
familias, verdaderas escuelas del
mañana. Cuidemos a nuestras
familias, verdaderos espacios de
libertad. Cuidemos a nuestras
familias, verdaderos centros de
humanidad. Y aquí me viene una
imagen: cuando, en las Audiencias de
los miércoles, paso a saludar a la
gente, y tantas, tantas mujeres me



muestran la panza y me dicen Padre:
“¿Me lo bendice?”. Yo les voy a
proponer algo a todas aquellas
mujeres que están “embarazadas de
esperanza”, porque un hijo es una
esperanza: que en este momento se
toquen la panza. Si hay alguna acá,
que lo haga acá. O las que están
escuchando por radio o televisión. Y
yo a cada una de ellas, a cada chico o
chica que está ahí adentro
esperando, le doy la bendición. Así
que cada una se toca la panza y yo le
doy la bendición, en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu Santo.
Y deseo que venga sanito, que crezca
bien, que lo pueda criar lindo.
Acaricien al hijo que están
esperando.

No quiero terminar sin hacer
mención a la Eucaristía. Se habrán
dado cuenta que Jesús quiere utilizar
como espacio de su memorial una
cena. Elige como espacio de su
presencia entre nosotros un



momento concreto en la vida
familiar. Un momento vivido y
entendible por todos, la cena.

Y la Eucaristía es la cena de la familia
de Jesús, que a lo largo y ancho de la
tierra se reúne para escuchar su
Palabra y alimentarse con su Cuerpo.
Jesús es el Pan de Vida de nuestras
familias, él quiere estar siempre
presente alimentándonos con su
amor, sosteniéndonos con su fe,
ayudándonos a caminar con su
esperanza, para que en todas las
circunstancias podamos
experimentar que él es el verdadero
Pan del cielo.

En unos días participaré junto a las
familias del mundo en el Encuentro
Mundial de las Familias y en menos
de un mes en el Sínodo de los
Obispos, que tiene como tema la
Familia. Los invito a rezar. Les pido,
por favor, que recen por estas dos
instancias, para que sepamos entre



todos ayudarnos a cuidar la familia,
para que sepamos seguir
descubriendo al Emmanuel, es decir,
al Dios que vive en medio de su
Pueblo haciendo de cada familia, y
de todas las familias, su hogar.
Cuento con la oración de ustedes.
Gracias.

Saludo final del Papa desde la terraza

(Los saludo. Les agradezco … la
acogida… la calidez… gracias) Los
cubanos realmente son amables,
bondadosos y hacen sentir a uno
como en casa. Muchas gracias. Y
quiero decir una palabra de
esperanza. Una palabra de esperanza
que quizás nos haga girar la cabeza
hacia atrás y hacia adelante.
Mirando hacia atrás, memoria.
Memoria de aquellos que nos fueron
trayendo a la vida y, en especial,
memoria a los abuelos. Un gran
saludo a los abuelos. No descuidemos
a los abuelos. Los abuelos son



nuestra memoria viva. Y mirando
hacia adelante, los niños y los
jóvenes, que son la fuerza de un
pueblo. Un pueblo que cuida a sus
abuelos y que cuida a sus chicos y a
sus jóvenes, tiene el triunfo
asegurado. Que Dios los bendiga y
permítanme que les dé la bendición,
pero con una condición. Van a tener
que pagar algo. Les pido que recen
por mí. Esa es la condición. Los
bendiga Dios Todopoderoso, el Padre
y el Hijo y el Espíritu Santo. Adiós y
gracias.

* * *

Homilía. Basílica menor del Santuario
de la Virgen de la Caridad del Cobre,
Santiago de Cuba. Martes 22 de
septiembre de 2015

El Evangelio que escuchamos nos
pone de frente al movimiento que
genera el Señor cada vez que nos
visita: nos saca de casa. Son
imágenes que una y otra vez estamos



invitados a contemplar. La presencia
de Dios en nuestra vida nunca nos
deja quietos, siempre nos motiva al
movimiento. Cuando Dios visita,
siempre nos saca de casa. Visitados
para visitar, encontrados para
encontrar, amados para amar.

Y ahí vemos a María, la primera
discípula. Una joven quizás entre 15
y 17 años, que en una aldea de
Palestina fue visitada por el Señor
anunciándole que sería la madre del
Salvador. Lejos de «creérsela» y
pensar que todo el pueblo tenía que
venir a atenderla o servirla, ella sale
de casa y va a servir. Sale a ayudar a
su prima Isabel. La alegría que brota
de saber que Dios está con nosotros,
con nuestro pueblo, despierta el
corazón, pone en movimiento
nuestras piernas, «nos saca para
afuera», nos lleva a compartir la
alegría recibida, y compartirla como
servicio, como entrega en todas esas
situaciones «embarazosas» que



nuestros vecinos o parientes puedan
estar viviendo. El Evangelio nos dice
que María fue de prisa, paso lento
pero constante, pasos que saben a
dónde van; pasos que no corren para
«llegar» rápido o van demasiado
despacio como para no «arribar»
jamás. Ni agitada ni adormentada,
María va con prisa, a acompañar a su
prima embarazada en la vejez.
María, la primera discípula, visitada
ha salido a visitar. Y desde ese
primer día ha sido siempre su
característica peculiar. Ha sido la
mujer que visitó a tantos hombres y
mujeres, niños y ancianos, jóvenes.
Ha sabido visitar y acompañar en las
dramáticas gestaciones de muchos de
nuestros pueblos; protegió la lucha
de todos los que han sufrido por
defender los derechos de sus hijos. Y
ahora, ella todavía no deja de
traernos la Palabra de Vida, su Hijo
nuestro Señor.



Estas tierras también fueron
visitadas por su maternal presencia.
La patria cubana nació y creció al
calor de la devoción a la Virgen de la
Caridad. «Ella ha dado una forma
propia y especial al alma cubana –
escribían los Obispos de estas
tierras– suscitando los mejores
ideales de amor a Dios, a la familia y
a la Patria en el corazón de los
cubanos».

También lo expresaron vuestros
compatriotas cien años atrás, cuando
le pedían al Papa Benedicto XV que
declarara a la Virgen de la Caridad
Patrona de Cuba, y escribieron:

«Ni las desgracias ni las penurias
lograron “apagar” la fe y el amor que
nuestro pueblo católico profesa a esa
Virgen, sino que, en las mayores
vicisitudes de la vida, cuando más
cercana estaba la muerte o más
próxima la desesperación, surgió
siempre como luz disipadora de todo



peligro, como rocío consolador…, la
visión de esa Virgen bendita, cubana
por excelencia… porque así la
amaron nuestras madres
inolvidables, así la bendicen nuestras
esposas». Así escribían ellos hace
cien años.

En este Santuario, que guarda la
memoria del santo Pueblo fiel de
Dios que camina en Cuba, María es
venerada como Madre de la Caridad.
Desde aquí Ella custodia nuestras
raíces, nuestra identidad, para que
no nos perdamos en caminos de
desesperanza. El alma del pueblo
cubano, como acabamos de escuchar,
fue forjada entre dolores, penurias
que no lograron apagar la fe, esa fe
que se mantuvo viva gracias a tantas
abuelas que siguieron haciendo
posible, en lo cotidiano del hogar, la
presencia viva de Dios; la presencia
del Padre que libera, fortalece, sana,
da coraje y que es refugio seguro y
signo de nueva resurrección.



Abuelas, madres, y tantos otros que
con ternura y cariño fueron signos
de visitación, como María, de
valentía, de fe para sus nietos, en sus
familias. Mantuvieron abierta una
hendija pequeña como un grano de
mostaza por donde el Espíritu Santo
seguía acompañando el palpitar de
este pueblo.

Y «cada vez que miramos a María
volvemos a creer en lo
revolucionario de la ternura y del
cariño» (Evangelii gaudium, 288).

Generación tras generación, día tras
día, estamos invitados a renovar
nuestra fe. Estamos invitados a vivir
la revolución de la ternura como
María, Madre de la Caridad. Estamos
invitados a «salir de casa», a tener los
ojos y el corazón abierto a los demás.
Nuestra revolución pasa por la
ternura, por la alegría que se hace
siempre projimidad, que se hace
siempre compasión –que no es



lástima, es padecer con, para liberar–
y nos lleva a involucrarnos, para
servir, en la vida de los demás.
Nuestra fe nos hace salir de casa e ir
al encuentro de los otros para
compartir gozos y alegrías,
esperanzas y frustraciones. Nuestra
fe, nos saca de casa para visitar al
enfermo, al preso, al que llora y al
que sabe también reír con el que ríe,
alegrarse con las alegrías de los
vecinos. Como María, queremos ser
una Iglesia que sirve, que sale de
casa, que sale de sus templos, que
sale de sus sacristías, para
acompañar la vida, sostener la
esperanza, ser signo de unidad de un
pueblo noble y digno. Como María,
Madre de la Caridad, queremos ser
una Iglesia que salga de casa para
tender puentes, romper muros,
sembrar reconciliación. Como María,
queremos ser una Iglesia que sepa
acompañar todas las situaciones
«embarazosas» de nuestra gente,
comprometidos con la vida, la



cultura, la sociedad, no borrándonos
sino caminando con nuestros
hermanos, todos juntos. Todos
juntos, sirviendo, ayudando. Todos
hijos de Dios, hijos de María, hijos de
esta noble tierra cubana.

Éste es nuestro cobre más precioso,
ésta es nuestra mayor riqueza y el
mejor legado que podemos dejar:
como María, aprender a salir de casa
por los senderos de la visitación. Y
aprender a orar con María porque su
oración es memoriosa, agradecida; es
el cántico del Pueblo de Dios que
camina en la historia. Es la memoria
viva de que Dios va en medio
nuestro; es memoria perenne de que
Dios ha mirado la humildad de su
pueblo, ha auxiliado a su siervo
como lo había prometido a nuestros
padres y a su descendencia para
siempre.

* * *



Oración a la Virgen de la Caridad del
Cobre. Santuario de la Virgen de la
Caridad del Cobre (Santiago de Cuba).
Lunes 21 de septiembre de 2015

¡Virgen de la Caridad del Cobre,

Patrona de Cuba!

¡Dios te salve, María, llena de gracia!

Tú eres la Hija amada del Padre,

la Madre de Cristo, nuestro Dios,

el Templo vivo del Espíritu Santo.

Llevas en tu nombre, Virgen de la
Caridad,

la memoria del Dios que es Amor,

el recuerdo del mandamiento nuevo
de Jesús,

la evocación del Espíritu Santo:

amor derramado en nuestros
corazones,



fuego de caridad

enviado en Pentecostés sobre la
Iglesia,

don de la plena libertad de los hijos
de Dios.

¡Bendita tú entre las mujeres

y bendito el fruto de tu vientre, Jesús!

Has venido a visitar nuestro pueblo

y has querido quedarte con nosotros

como Madre y Señora de Cuba,

a lo largo de su peregrinar

por los caminos de la historia.

Tu nombre y tu imagen están
esculpidos

en la mente y en el corazón de todos
los cubanos,

dentro y fuera de la Patria,



como signo de esperanza

y centro de comunión fraterna.

¡Santa María, Madre de Dios y Madre
nuestra!

Ruega por nosotros ante tu Hijo
Jesucristo,

intercede por nosotros con tu
corazón maternal,

inundado de la caridad del Espíritu.

Acrecienta nuestra fe,

aviva la esperanza, aumenta y
fortalece

en nosotros el amor.

Ampara nuestras familias,

protege a los jóvenes y a los niños,

consuela a los que sufren.

Sé Madre de los fieles



y de los pastores de la Iglesia,

modelo y estrella de la nueva
evangelización.

¡Madre de la reconciliación!

Reúne a tu pueblo disperso por el
mundo.

Haz de la nación cubana

un hogar de hermanos y hermanas

para que este pueblo abra de par en
par

su mente, su corazón y su vida a
Cristo,

único Salvador y Redentor,

que vive y reina con el Padre

y el Espíritu Santo,

por los siglos de los siglos.

Amén.



El Santo Padre enciende una candela
ante la imagen de la Virgen

y presenta un don a la Santísima
Virgen.

El Santo Padre:

Quédate con nosotros Señor,

acompáñanos aunque no siempre

hayamos sabido reconocerte.

Quédate con nosotros porque tú eres
el Camino,

la Verdad y la Vida.

Quédate en nuestras familias,

ilumínalas y sostenlas en las
dificultades.

Quédate con nuestros niños y
nuestros jóvenes,

en ellos está la esperanza



y la riqueza de nuestra Patria.

Quédate con los que sufren,

confórtalos y protégelos.

Quédate con nosotros Señor,

cuando surge la duda,

el cansancio o la dificultad;

ilumina nuestras mentes con tu
Palabra;

aliméntanos con el Pan de Vida

que nos ofreces en cada Eucaristía;

ayúdanos a sentir el gozo de creer en
ti.

Quédate Señor

con la comunidad de tus discípulos.

Renueva en nosotros el don de tu
amor.



Anímanos y consérvanos en la
fidelidad,

para que anunciemos a todos con
alegría,

que tú nos has resucitado

y que nos has dado la misión

de ser tus testigos.

Que María de la Caridad,

discípula y misionera,

Madre de todos, nos acompañe y
proteja.

Amén.

* * *

Homilía. Plaza de la Revolución,
Holguín. Lunes 21 de septiembre de
2015

Celebramos la fiesta del apóstol y
evangelista san Mateo. Celebramos la



historia de una conversión. Él
mismo, en su evangelio, nos cuenta
cómo fue el encuentro que marcó su
vida, él nos introduce en un «juego
de miradas» que es capaz de
transformar la historia.

Un día, como otro cualquiera,
mientras estaba sentado en la mesa
de recaudación de los impuestos,
Jesús pasaba, lo vio, se acercó y le
dijo: «“Sígueme”. Y él, levantándose,
lo siguió».

Jesús lo miró. Qué fuerza de amor
tuvo la mirada de Jesús para
movilizar a Mateo como lo hizo; qué
fuerza han de haber tenido esos ojos
para levantarlo. Sabemos que Mateo
era un publicano, es decir, recaudaba
impuestos de los judíos para dárselos
a los romanos. Los publicanos eran
mal vistos, incluso considerados
pecadores, y por eso vivían
apartados y despreciados de los
demás. Con ellos no se podía comer,



ni hablar, ni orar. Eran traidores
para el pueblo: le sacaban a su gente
para dárselo a otros. Los publicanos
pertenecían a esta categoría social.

Y Jesús se detuvo, no pasó de largo
precipitadamente, lo miró sin prisa,
lo miró con paz. Lo miró con ojos de
misericordia; lo miró como nadie lo
había mirado antes. Y esa mirada
abrió su corazón, lo hizo libre, lo
sanó, le dio una esperanza, una
nueva vida como a Zaqueo, a
Bartimeo, a María Magdalena, a
Pedro y también a cada uno de
nosotros. Aunque no nos atrevemos
a levantar los ojos al Señor, Él
siempre nos mira primero. Es
nuestra historia personal; al igual
que muchos otros, cada uno de
nosotros puede decir: yo también soy
un pecador en el que Jesús puso su
mirada. Los invito, que hoy en sus
casas, o en la iglesia, cuando estén
tranquilos, solos, hagan un momento
de silencio para recordar con



gratitud y alegría aquellas
circunstancias, aquel momento en
que la mirada misericordiosa de Dios
se posó en nuestra vida.

Su amor nos precede, su mirada se
adelanta a nuestra necesidad. Él sabe
ver más allá de las apariencias, más
allá del pecado, más allá del fracaso o
de la indignidad. Sabe ver más allá
de la categoría social a la que
podemos pertenecer. Él ve más allá
de todo eso. Él ve esa dignidad de
hijo, que todos tenemos, tal vez
ensuciada por el pecado, pero
siempre presente en el fondo de
nuestra alma. Es nuestra dignidad de
hijo. Él ha venido precisamente a
buscar a todos aquellos que se
sienten indignos de Dios, indignos de
los demás. Dejémonos mirar por
Jesús, dejemos que su mirada recorra
nuestras calles, dejemos que su
mirada nos devuelva la alegría, la
esperanza, el gozo de la vida.



Después de mirarlo con misericordia,
el Señor le dijo a Mateo: «Sígueme».
Y Mateo se levantó y lo siguió.
Después de la mirada, la palabra.
Tras el amor, la misión. Mateo ya no
es el mismo; interiormente ha
cambiado. El encuentro con Jesús,
con su amor misericordioso, lo
transformó. Y allá atrás quedó el
banco de los impuestos, el dinero, su
exclusión. Antes él esperaba sentado
para recaudar, para sacarle a los
otros, ahora con Jesús tiene que
levantarse para dar, para entregar,
para entregarse a los demás. Jesús lo
miró y Mateo encontró la alegría en
el servicio. Para Mateo, y para todo el
que sintió la mirada de Jesús, sus
conciudadanos no son aquellos a los
que «se vive», se usa, se abusa. La
mirada de Jesús genera una actividad
misionera, de servicio, de entrega.
Sus conciudadanos son aquellos a
quien Él sirve. Su amor cura nuestras
miopías y nos estimula a mirar más
allá, a no quedarnos en las



apariencias o en lo políticamente
correcto.

Jesús va delante, nos precede, abre el
camino y nos invita a seguirlo. Nos
invita a ir lentamente superando
nuestros preconceptos, nuestras
resistencias al cambio de los demás e
incluso de nosotros mismos. Nos
desafía día a día con una pregunta:
¿Crees? ¿Crees que es posible que un
recaudador se transforme en
servidor? ¿Crees que es posible que
un traidor se vuelva un amigo?
¿Crees que es posible que el hijo de
un carpintero sea el Hijo de Dios? Su
mirada transforma nuestras miradas,
su corazón transforma nuestro
corazón. Dios es Padre que busca la
salvación de todos sus hijos.

Dejémonos mirar por el Señor en la
oración, en la Eucaristía, en la
Confesión, en nuestros hermanos,
especialmente en aquellos que se
sienten dejados, más solos. Y



aprendamos a mirar como Él nos
mira. Compartamos su ternura y su
misericordia con los enfermos, los
presos, los ancianos, las familias en
dificultad. Una y otra vez somos
llamados a aprender de Jesús que
mira siempre lo más auténtico que
vive en cada persona, que es
precisamente la imagen de su Padre.

Sé con qué esfuerzo y sacrificio la
Iglesia en Cuba trabaja para llevar a
todos, aun en los sitios más
apartados, la palabra y la presencia
de Cristo. Una mención especial
merecen las llamadas «casas de
misión» que, ante la escasez de
templos y de sacerdotes, permiten a
tantas personas poder tener un
espacio de oración, de escucha de la
Palabra, de catequesis, de vida de
comunidad. Son pequeños signos de
la presencia de Dios en nuestros
barrios y una ayuda cotidiana para
hacer vivas las palabras del apóstol
Pablo: «Les ruego que anden como



pide la vocación a la que han sido
convocados. Sean siempre humildes
y amables, sean comprensivos,
sobrellevándose mutuamente con
amor; esfuércense en mantener la
unidad del Espíritu con el vínculo de
la paz» (Ef 4,2).

Deseo dirigir ahora la mirada a la
Virgen María, Virgen de la Caridad
del Cobre, a quien Cuba acogió en sus
brazos y le abrió sus puertas para
siempre, y a Ella le pido que
mantenga sobre todos y cada uno de
los hijos de esta noble nación su
mirada maternal y que esos «sus ojos
misericordiosos» estén siempre
atentos a cada uno de ustedes, sus
hogares, sus familias, a las personas
que pueden estar sintiendo que para
ellos no hay lugar. Que ella nos
guarde a todos como cuidó a Jesús en
su amor. Y que Ella nos enseñe a
mirar a los demás como Jesús nos
miró a cada uno de nosotros.



* * *

Encuentro con los jóvenes del Centro
Cultural Padre Félix Varela. La
Habana. Domingo 20 de septiembre de
2015

Palabras pronunciadas por el Santo
Padre

Ustedes están parados y yo estoy
sentado. Qué vergüenza. Pero, saben
por qué me siento, porque tomé
notas de algunas cosas que dijo
nuestro compañero y sobre estas les
quiero hablar. Una palabra que cayó
fuerte: soñar. Un escritor
latinoamericano decía que las
personas tenemos dos ojos, uno de
carne y otro de vidrio. Con el ojo de
carne vemos lo que miramos. Con el
ojo de vidrio vemos lo que soñamos.
Está lindo, ¿eh?

En la objetividad de la vida tiene que
entrar la capacidad de soñar. Y un
joven que no es capaz de soñar, está



clausurado en sí mismo, está cerrado
en sí mismo. Cada uno a veces sueña
cosas que nunca van a suceder, pero
soñalas, deséalas, busca horizontes,
abrite, abrite a cosas grandes. No sé
si en Cuba se usa la palabra, pero los
argentinos decimos “no te arrugues”,
¿eh? No te arrugues, abrite. Abrite y
soñá. Soñá que el mundo con vos
puede ser distinto. Soñá que si vos
ponés lo mejor de vos, vas a ayudar a
que ese mundo sea distinto. No se
olviden, sueñen. Por ahí se les va la
mano y sueñan demasiado, y la vida
les corta el camino. No importa,
sueñen. Y cuenten sus sueños.
Cuenten, hablen de las cosas grandes
que desean, porque cuanto más
grande es la capacidad de soñar, y la
vida te deja a mitad camino, más
camino has recorrido. Así que,
primero, soñar.

Vos dijiste ahí una frasecita que yo
tenía acá escrita en la intervención
de él, pero la subrayé y tomé alguna



nota: que sepamos acoger y aceptar
al que piensa diferente. Realmente,
nosotros, a veces, somos cerrados.
Nos metemos en nuestro mundito: “o
este es como yo quiero que sea, o
no”. Y fuiste más allá todavía: que no
nos encerremos en los conventillos
de las ideologías o en los conventillos
de las religiones. Que podamos
crecer ante los individualismos.
Cuando una religión se vuelve
conventillo, pierde lo mejor que
tiene, pierde su realidad de adorar a
Dios, de creer en Dios. Es un
conventillo. Es un conventillo de
palabras, de oraciones, de “yo soy
bueno, vos sos malo”, de
prescripciones morales. Y cuando yo
tengo mi ideología, mi modo de
pensar y vos tenés el tuyo, me
encierro en ese conventillo de la
ideología.

Corazones abiertos, mentes abiertas.
Si vos pensás distinto que yo, ¿por
qué no vamos a hablar? ¿Por qué



siempre nos tiramos la piedra sobre
aquello que nos separa, sobre
aquello en lo que somos distintos?
¿Por qué no nos damos la mano en
aquello que tenemos en común?
Animarnos a hablar de lo que
tenemos en común. Y después
podemos hablar de las cosas que
tenemos diferentes o que pensamos.
Pero digo hablar. No digo pelearnos.
No digo encerrarnos. No digo
“conventillar”, como usaste vos la
palabra. Pero solamente es posible
cuando uno tiene la capacidad de
hablar de aquello que tengo en
común con el otro, de aquello para lo
cual somos capaces de trabajar
juntos. En Buenos Aires, estaban –en
una parroquia nueva, en una zona
muy, muy pobre– estaban
construyendo unos salones
parroquiales un grupo de jóvenes de
la universidad. Y el párroco me dijo:
“¿por qué no te venís un sábado y así
te los presento?”. Trabajaban los
sábados y los domingos en la



construcción. Eran chicos y chicas de
la universidad. Yo llegué y los vi, y
me los fue presentando: “este es el
arquitecto –es judío–, este es
comunista, este es católico práctico,
este es…”. Todos eran distintos, pero
todos estaban trabajando en común
por el bien común. Eso se llama
amistad social, buscar el bien común.
La enemistad social destruye. Y una
familia se destruye por la enemistad.
Un país se destruye por la enemistad.
El mundo se destruye por la
enemistad. Y la enemistad más
grande es la guerra. Y hoy día vemos
que el mundo se está destruyendo
por la guerra. Porque son incapaces
de sentarse y hablar: “bueno,
negociemos. ¿Qué podemos hacer en
común? ¿En qué cosas no vamos a
ceder? Pero no matemos más gente”.
Cuando hay división, hay muerte.
Hay muerte en el alma, porque
estamos matando la capacidad de
unir. Estamos matando la amistad
social. Y eso es lo que yo les pido a



ustedes hoy: sean capaces de crear la
amistad social.

Después salió otra palabra que vos
dijiste. La palabra esperanza. Los
jóvenes son la esperanza de un
pueblo. Eso lo oímos de todos lados.
Pero, ¿qué es la esperanza? ¿Es ser
optimistas? No. El optimismo es un
estado de ánimo. Mañana te levantás
con dolor de hígado y no sos
optimista, ves todo negro. La
esperanza es algo más. La esperanza
es sufrida. La esperanza sabe sufrir
para llevar adelante un proyecto,
sabe sacrificarse. ¿Vos sos capaz de
sacrificarte por un futuro o
solamente querés vivir el presente y
que se arreglen los que vengan? La
esperanza es fecunda. La esperanza
da vida. ¿Vos sos capaz de dar vida o
vas a ser un chico o una chica
espiritualmente estéril, sin capacidad
de crear vida a los demás, sin
capacidad de crear amistad social,
sin capacidad de crear patria, sin



capacidad de crear grandeza? La
esperanza es fecunda. La esperanza
se da en el trabajo. Yo aquí me quiero
referir a un problema muy grave que
se está viviendo en Europa, la
cantidad de jóvenes que no tienen
trabajo. Hay países en Europa, que
jóvenes de veinticinco años hacia
abajo viven desocupados en un
porcentaje del 40%. Pienso en un
país. Otro país, el 47%. Otro país, el
50%. Evidentemente, que un pueblo
que no se preocupa por dar trabajo a
los jóvenes, un pueblo –y cuando
digo pueblo, no digo gobiernos– todo
el pueblo, la preocupación de la
gente, de que ¿estos jóvenes
trabajan?, ese pueblo no tiene futuro.
Los jóvenes entran a formar parte de
la cultura del descarte. Y todos
sabemos que hoy, en este imperio del
dios dinero, se descartan las cosas y
se descartan las personas. Se
descartan los chicos porque no se los
quiere o porque se los mata antes de
nacer. Se descartan los ancianos –



estoy hablando del mundo, en
general–, se descartan los ancianos
porque ya no producen. En algunos
países hay ley de eutanasia, pero en
tantos otros hay una eutanasia
escondida, encubierta. Se descartan
los jóvenes porque no les dan
trabajo. Entonces, ¿qué le queda a un
joven sin trabajo? Un país que no
inventa, un pueblo que no inventa
posibilidades laborales para sus
jóvenes, a ese joven le queda o las
adicciones, o el suicidio, o irse por
ahí buscando ejércitos de
destrucción para crear guerras. Esta
cultura del descarte nos está
haciendo mal a todos, nos quita la
esperanza. Y es lo que vos pediste
para los jóvenes: queremos
esperanza. Esperanza que es sufrida,
es trabajadora, es fecunda. Nos da
trabajo y nos salva de la cultura del
descarte. Y esta esperanza que es
convocadora, convocadora de todos,
porque un pueblo que sabe
autoconvocarse para mirar el futuro



y construir la amistad social –como
dije, aunque piense diferente–, ese
pueblo tiene esperanza.

Y si yo me encuentro con un joven
sin esperanza, por ahí una vez dije,
un joven es jubilado. Hay jóvenes
que parece que se jubilan a los
veintidós años. Son jóvenes con
tristeza existencial. Son jóvenes que
han apostado su vida al derrotismo
básico. Son jóvenes que se lamentan.
Son jóvenes que se fugan de la vida.
El camino de la esperanza no es fácil
y no se puede recorrer solo. Hay un
proverbio africano que dice: “si
querés ir de prisa, andá solo, pero si
querés llegar lejos, andá
acompañado”. Y yo a ustedes,
jóvenes cubanos, aunque piensen
diferente, aunque tengan su punto de
vista diferente, quiero que vayan
acompañados, juntos, buscando la
esperanza, buscando el futuro y la
nobleza de la patria.



Y así, empezamos con la palabra
“soñar” y quiero terminar con otra
palabra que vos dijiste y que yo la
suelo usar bastante: “la cultura del
encuentro”. Por favor, no nos
desencontremos entre nosotros
mismos. Vayamos acompañados,
uno. Encontrados, aunque pensemos
distinto, aunque sintamos distinto.
Pero hay algo que es superior a
nosotros, es la grandeza de nuestro
pueblo, es la grandeza de nuestra
patria, es esa belleza, esa dulce
esperanza de la patria, a la que
tenemos que llegar. Muchas gracias.

Bueno, me despido deseándoles lo
mejor. Deseándoles… todo esto que
les dije, se los deseo. Voy a rezar por
ustedes. Y les pido que recen por mí.
Y si alguno de ustedes no es creyente
–y no puede rezar porque no es
creyente–, que al menos me desee
cosas buenas. Que Dios los bendiga,
los haga caminar en este camino de
esperanza hacia la cultura del



encuentro, evitando esos
conventillos de los cuales habló
nuestro compañero. Y que Dios los
bendiga a todos.

(Discurso escrito del Santo Padre)

Queridos amigos:

Siento una gran alegría de poder
estar con ustedes precisamente aquí
en este Centro cultural, tan
significativo para la historia de Cuba.
Doy gracias a Dios por haberme
concedido la oportunidad de tener
este encuentro con tantos jóvenes
que, con su trabajo, estudio y
preparación, están soñando y
también haciendo ya realidad el
mañana de Cuba.

Agradezco a Leonardo sus palabras
de saludo, y especialmente porque,
pudiendo haber hablado de muchas
otras cosas, ciertamente importantes
y concretas, como las dificultades, los
miedos, las dudas –tan reales y



humanas–, nos ha hablado de
esperanza, de esos sueños e ilusiones
que anidan con fuerza en el corazón
de los jóvenes cubanos, más allá de
sus diferencias de formación, de
cultura, de creencias o de ideas.
Gracias, Leonardo, porque yo
también, cuando los miro a ustedes,
la primera cosa que me viene a la
mente y al corazón es la palabra
esperanza. No puedo concebir a un
joven que no se mueva, que esté
paralizado, que no tenga sueños ni
ideales, que no aspire a algo más.

Pero, ¿cuál es la esperanza de un
joven cubano en esta época de la
historia? Ni más ni menos que la de
cualquier otro joven de cualquier
parte del mundo. Porque la
esperanza nos habla de una realidad
que está enraizada en lo profundo
del ser humano, independientemente
de las circunstancias concretas y los
condicionamientos históricos en que
vive. Nos habla de una sed, de una



aspiración, de un anhelo de plenitud,
de vida lograda, de un querer tocar
lo grande, lo que llena el corazón y
eleva el espíritu hacia cosas grandes,
como la verdad, la bondad y la
belleza, la justicia y el amor. Sin
embargo, eso comporta un riesgo.
Requiere estar dispuestos a no
dejarse seducir por lo pasajero y
caduco, por falsas promesas de
felicidad vacía, de placer inmediato y
egoísta, de una vida mediocre,
centrada en uno mismo, y que sólo
deja tras de sí tristeza y amargura en
el corazón. No, la esperanza es
audaz, sabe mirar más allá de la
comodidad personal, de las pequeñas
seguridades y compensaciones que
estrechan el horizonte, para abrirse a
grandes ideales que hacen la vida
más bella y digna. Yo le preguntaría a
cada uno de ustedes: ¿Qué es lo que
mueve tu vida? ¿Qué hay en tu
corazón, dónde están tus
aspiraciones? ¿Estás dispuesto a



arriesgarte siempre por algo más
grande?

Tal vez me pueden decir: «Sí, Padre,
la atracción de esos ideales es
grande. Yo siento su llamado, su
belleza, el brillo de su luz en mi
alma. Pero, al mismo tiempo, la
realidad de mi debilidad y de mis
pocas fuerzas es muy fuerte para
decidirme a recorrer el camino de la
esperanza. La meta es muy alta y mis
fuerzas son pocas. Mejor
conformarse con poco, con cosas tal
vez menos grandes pero más
realistas, más al alcance de mis
posibilidades». Yo comprendo esta
reacción, es normal sentir el peso de
lo arduo y difícil, sin embargo,
cuidado con caer en la tentación de
la desilusión, que paraliza la
inteligencia y la voluntad, ni
dejarnos llevar por la resignación,
que es un pesimismo radical frente a
toda posibilidad de alcanzar lo
soñado. Estas actitudes al final



acaban o en una huida de la realidad
hacia paraísos artificiales o en un
encerrarse en el egoísmo personal,
en una especie de cinismo, que no
quiere escuchar el grito de justicia,
de verdad y de humanidad que se
alza a nuestro alrededor y en nuestro
interior.

Pero, ¿qué hacer? ¿Cómo hallar
caminos de esperanza en la situación
en que vivimos? ¿Cómo hacer para
que esos sueños de plenitud, de vida
auténtica, de justicia y verdad, sean
una realidad en nuestra vida
personal, en nuestro país y en el
mundo? Pienso que hay tres ideas
que pueden ser útiles para mantener
viva la esperanza.

La esperanza, un camino hecho de
memoria y discernimiento. La
esperanza es la virtud del que está en
camino y se dirige a alguna parte. No
es, por tanto, un simple caminar por
el gusto de caminar, sino que tiene



un fin, una meta, que es la que da
sentido e ilumina el sendero. Al
mismo tiempo, la esperanza se
alimenta de la memoria, abarca con
su mirada no sólo el futuro sino el
pasado y el presente. Para caminar
en la vida, además de saber a dónde
queremos ir es importante saber
también quiénes somos y de dónde
venimos. Una persona o un pueblo
que no tiene memoria y borra su
pasado corre el riesgo de perder su
identidad y arruinar su futuro. Se
necesita por tanto la memoria de lo
que somos, de lo que forma nuestro
patrimonio espiritual y moral. Creo
que esa es la experiencia y la
enseñanza de ese gran cubano que
fue el Padre Félix Varela. Y se
necesita también el discernimiento,
porque es esencial abrirse a la
realidad y saber leerla sin miedos ni
prejuicios. No sirven las lecturas
parciales o ideológicas, que
deforman la realidad para que entre
en nuestros pequeños esquemas



preconcebidos, provocando siempre
desilusión y desesperanza.
Discernimiento y memoria, porque el
discernimiento no es ciego, sino que
se realiza sobre la base de sólidos
criterios éticos, morales, que ayudan
a discernir lo que es bueno y justo.

La esperanza, un camino
acompañado. Dice un proverbio
africano: «Si quieres ir deprisa, ve
solo; si quieres ir lejos, ve
acompañado». El aislamiento o la
clausura en uno mismo nunca
generan esperanza, en cambio, la
cercanía y el encuentro con el otro,
sí. Solos no llegamos a ninguna
parte. Tampoco con la exclusión se
construye un futuro para nadie, ni
siquiera para uno mismo. Un camino
de esperanza requiere una cultura
del encuentro, del diálogo, que
supere los contrastes y el
enfrentamiento estéril. Para ello, es
fundamental considerar las
diferencias en el modo de pensar no



como un riesgo, sino como una
riqueza y un factor de crecimiento.
El mundo necesita esta cultura del
encuentro, necesita de jóvenes que
quieran conocerse, que quieran
amarse, que quieran caminar juntos
y construir un país como lo soñaba
José Martí: «Con todos y para el bien
de todos».

La esperanza, un camino solidario.
La cultura del encuentro debe
conducir naturalmente a una cultura
de la solidaridad. Aprecio mucho lo
que ha dicho Leonardo al comienzo
cuando ha hablado de la solidaridad
como fuerza que ayuda a superar
cualquier obstáculo. Efectivamente,
si no hay solidaridad no hay futuro
para ningún país. Por encima de
cualquier otra consideración o
interés, tiene que estar la
preocupación concreta y real por el
ser humano, que puede ser mi amigo,
mi compañero, o también alguien
que piensa distinto, que tiene sus



ideas, pero que es tan ser humano y
tan cubano como yo mismo. No basta
la simple tolerancia, hay que ir más
allá y pasar de una actitud recelosa y
defensiva a otra de acogida, de
colaboración, de servicio concreto y
ayuda eficaz. No tengan miedo a la
solidaridad, al servicio, al dar la
mano al otro para que nadie se
quede fuera del camino.

Este camino de la vida está
iluminado por una esperanza más
alta: la que nos viene de la fe en
Cristo. Él se ha hecho nuestro
compañero de viaje, y no sólo nos
alienta sino que nos acompaña, está
a nuestro lado y nos tiende su mano
de amigo. Él, el Hijo de Dios, ha
querido hacerse uno como nosotros,
para recorrer también nuestro
camino. La fe en su presencia, su
amor y su amistad, encienden e
iluminan todas nuestras esperanzas
e ilusiones. Con Él, aprendemos a
discernir la realidad, a vivir el



encuentro, a servir a los demás y a
caminar en la solidaridad.

Queridos jóvenes cubanos, si Dios
mismo ha entrado en nuestra
historia y se ha hecho hombre en
Jesús, si ha cargado en sus hombros
con nuestra debilidad y pecado, no
tengan miedo a la esperanza, no
tengan miedo al futuro, porque Dios
apuesta por ustedes, cree en ustedes,
espera en ustedes.

Queridos amigos, gracias por este
encuentro. Que la esperanza en
Cristo su amigo les guíe siempre en
su vida. Y, por favor, no se olviden de
rezar por mí. Que el Señor los
bendiga.

* * *

Vísperas con sacerdotes, consagrados
y seminaristas.

Catedral de La Habana. Domingo 20
de septiembre de 2015



Nos hemos reunido en esta histórica
Catedral de La Habana para cantar
con los salmos la fidelidad de Dios
con su Pueblo, para dar gracias por
su presencia, por su infinita
misericordia. Fidelidad y
misericordia no solo hecha memoria
por las paredes de esta casa, sino por
algunas cabezas que «pintan canas»,
recuerdo vivo, actualizado de que
«infinita es su misericordia y su
fidelidad dura las edades».
Hermanos, demos gracias juntos.

Demos gracias por la presencia del
Espíritu con la riqueza de los
diversos carismas en los rostros de
tantos misioneros que han venido a
estas tierras, llegando a ser cubanos
entre los cubanos, signo de que es
eterna su misericordia.

El Evangelio nos presenta a Jesús en
diálogo con su Padre, nos pone en el
centro de la intimidad hecha oración
entre el Padre y el Hijo. Cuando se



acercaba su hora, Jesús rezó al Padre
por sus discípulos, por los que
estaban con Él y por los que
vendrían (cf. Jn 17,20). Nos hace bien
pensar que en su hora crucial, Jesús
pone en su oración la vida de los
suyos, nuestra vida. Y le pide a su
Padre que los mantenga en la unidad
y en la alegría. Conocía bien Jesús el
corazón de los suyos, conoce bien
nuestro corazón. Por eso reza, pide al
Padre para que no les gane una
conciencia que tiende a aislarse,
refugiarse en las propias certezas,
seguridades, espacios; a
desentenderse de la vida de los
demás, instalándose en pequeñas
«chacras» que rompen el rostro
multiforme de la Iglesia. Situaciones
que desembocan en tristeza
individualista, en una tristeza que
poco a poco va dejándole lugar al
resentimiento, a la queja continua, a
la monotonía; «ése no es el deseo de
Dios para nosotros, ésa no es la vida
en el Espíritu» (Evangelii gaudium, 2)



a la que los invitó, a la que nos
invitó. Por eso Jesús reza, pide para
que la tristeza y el aislamiento no
nos gane el corazón. Nosotros
queremos hacer lo mismo, queremos
unirnos a la oración de Jesús, a sus
palabras para decir juntos: «Padre
santo, cuídalos con el poder de tu
nombre… para que estén
completamente unidos, como tú y
yo» (Jn 17,11), «y su gozo sea
completo» (v. 13).

Jesús reza y nos invita a rezar
porque sabe que hay cosas que solo
las podemos recibir como don, hay
cosas que solo podemos vivir como
regalo. La unidad es una gracia que
solamente puede darnos el Espíritu
Santo, a nosotros nos toca pedirla y
poner lo mejor de nosotros para ser
transformados por este don.

Es frecuente confundir unidad con
uniformidad; con un hacer, sentir y
decir todos lo mismo. Eso no es



unidad, eso es homogeneidad. Eso es
matar la vida del Espíritu, es matar
los carismas que Él ha distribuido
para el bien de su Pueblo. La unidad
se ve amenazada cada vez que
queremos hacer a los demás a
nuestra imagen y semejanza. Por eso
la unidad es un don, no es algo que
se pueda imponer a la fuerza o por
decreto. Me alegra verlos a ustedes
aquí, hombres y mujeres de distintas
épocas, contextos, biografías, unidos
por la oración en común. Pidámosle
a Dios que haga crecer en nosotros el
deseo de projimidad. Que podamos
ser prójimos, estar cerca, con
nuestras diferencias, manías, estilos,
pero cerca. Con nuestras discusiones,
peleas, hablando de frente y no por
detrás. Que seamos pastores
prójimos a nuestro pueblo, que nos
dejemos cuestionar, interrogar por
nuestra gente. Los conflictos, las
discusiones en la Iglesia son
esperables y, hasta me animo a decir,
necesarias. Signo de que la Iglesia



está viva y el Espíritu sigue actuando,
la sigue dinamizando. ¡Ay de esas
comunidades donde no hay un sí o
un no! Son como esos matrimonios
donde ya no discuten porque se ha
perdido el interés, se ha perdido el
amor.

En segundo lugar, el Señor reza para
que nos llenemos «de la misma
perfecta alegría» que Él tiene (cf. Jn
17,13). La alegría de los cristianos, y
especialmente la de los consagrados,
es un signo muy claro de la presencia
de Cristo en sus vidas. Cuando hay
rostros entristecidos es una señal de
alerta, algo no anda bien. Y Jesús
pide esto al Padre nada menos que
antes de ir al huerto, cuando tiene
que renovar su «fiat». No dudo que
todos ustedes tienen que cargar con
el peso de no pocos sacrificios y que
para algunos, desde hace décadas, los
sacrificios habrán sido duros. Jesús
reza también desde su sacrificio para
que nosotros no perdamos la alegría



de saber que Él vence al mundo. Esta
certeza es la que nos impulsa
mañana a mañana a reafirmar
nuestra fe. «Él (con su oración, en el
rostro de nuestro Pueblo) nos
permite levantar la cabeza y volver a
empezar, con una ternura que nunca
nos desilusiona y que siempre puede
devolvernos la alegría» (Evangelii
gaudium, 3).

¡Qué importante, qué testimonio tan
valioso para la vida del pueblo
cubano, el de irradiar siempre y por
todas partes esa alegría, no obstante
los cansancios, los escepticismos,
incluso la desesperanza, que es una
tentación muy peligrosa que apolilla
el alma!

Hermanos, Jesús reza para que
seamos uno y su alegría permanezca
en nosotros, hagamos lo mismo,
unámonos los unos a los otros en
oración.

* * *



Homilía en la Plaza de la Revolución,
La Habana. Domingo 20 de
septiembre de 2015

Jesús les hace a sus discípulos una
pregunta aparentemente indiscreta:
«¿De qué discutían por el camino?».
Una pregunta que también puede
hacernos hoy: ¿De qué hablan
cotidianamente? ¿Cuáles son sus
aspiraciones? «Ellos –dice el
Evangelio– no contestaron, porque
por el camino habían discutido sobre
quién era el más importante». Les
daba vergüenza decirle a Jesús de lo
que hablaban. Como a los discípulos
de ayer, también hoy a nosotros, nos
puede acompañar la misma
discusión: ¿Quién es el más
importante?

Jesús no insiste con la pregunta, no
los obliga a responderle de qué
hablaban por el camino, pero la
pregunta permanece no solo en la



mente, sino también en el corazón de
los discípulos.

¿Quién es el más importante? Una
pregunta que nos acompañará toda
la vida y en las distintas etapas
seremos desafiados a responderla.
No podemos escapar a esta pregunta,
está grabada en el corazón. Recuerdo
más de una vez en reuniones
familiares preguntar a los hijos: ¿A
quién querés más, a papá o a mamá?
Es como preguntarle: ¿Quién es más
importante para vos? ¿Es tan solo un
simple juego de niños esta pregunta?
La historia de la humanidad ha
estado marcada por el modo de
responder a esta pregunta.

Jesús no le teme a las preguntas de
los hombres; no le teme a la
humanidad ni a las distintas
búsquedas que ésta realiza. Al
contrario, Él conoce los «recovecos»
del corazón humano, y como buen
pedagogo está dispuesto a



acompañarnos siempre. Fiel a su
estilo, asume nuestras búsquedas,
nuestras aspiraciones y les da un
nuevo horizonte. Fiel a su estilo,
logra dar una respuesta capaz de
plantear un nuevo desafío,
descolocando «las respuestas
esperadas» o lo aparentemente
establecido. Fiel a su estilo, Jesús
siempre plantea la lógica del amor.
Una lógica capaz de ser vivida por
todos, porque es para todos.

Lejos de todo tipo de elitismo, el
horizonte de Jesús no es para unos
pocos privilegiados capaces de llegar
al «conocimiento deseado» o a
distintos niveles de espiritualidad. El
horizonte de Jesús, siempre es una
oferta para la vida cotidiana también
aquí en «nuestra isla»; una oferta
que siempre hace que el día a día
tenga cierto sabor a eternidad.

¿Quién es el más importante? Jesús
es simple en su respuesta: «Quien



quiera ser el primero - o sea el más
importante - que sea el último de
todos y el servidor de todos». Quien
quiera ser grande, que sirva a los
demás, no que se sirva de los demás.

Y esta es la gran paradoja de Jesús.
Los discípulos discutían quién
ocuparía el lugar más importante,
quién sería seleccionado como el
privilegiado –¡eran los discípulos, los
más cercanos a Jesús, y discutían
sobre eso!-, quién estaría exceptuado
de la ley común, de la norma general,
para destacarse en un afán de
superioridad sobre los demás. Quién
escalaría más pronto para ocupar los
cargos que darían ciertas ventajas.

Y Jesús les trastoca su lógica
diciéndoles sencillamente que la vida
auténtica se vive en el compromiso
concreto con el prójimo. Es decir,
sirviendo.

La invitación al servicio posee una
peculiaridad a la que debemos estar



atentos. Servir significa, en gran
parte, cuidar la fragilidad. Servir
significa cuidar a los frágiles de
nuestras familias, de nuestra
sociedad, de nuestro pueblo. Son los
rostros sufrientes, desprotegidos y
angustiados a los que Jesús propone
mirar e invita concretamente a amar.
Amor que se plasma en acciones y
decisiones. Amor que se manifiesta
en las distintas tareas que como
ciudadanos estamos invitados a
desarrollar. Son personas de carne y
hueso, con su vida, su historia y
especialmente con su fragilidad, las
que Jesús nos invita a defender, a
cuidar y a servir. Porque ser
cristiano entraña servir la dignidad
de sus hermanos, luchar por la
dignidad de sus hermanos y vivir
para la dignidad de sus hermanos.
Por eso, el cristiano es invitado
siempre a dejar de lado sus
búsquedas, afanes, deseos de
omnipotencia ante la mirada
concreta de los más frágiles.



Hay un «servicio» que sirve a los
otros; pero tenemos que cuidarnos
del otro servicio, de la tentación del
«servicio» que «se» sirve de los otros.
Hay una forma de ejercer el servicio
que tiene como interés el beneficiar
a los «míos», en nombre de lo
«nuestro». Ese servicio siempre deja
a los «tuyos» por fuera, generando
una dinámica de exclusión.

Todos estamos llamados por
vocación cristiana al servicio que
sirve y a ayudarnos mutuamente a
no caer en las tentaciones del
«servicio que se sirve». Todos
estamos invitados, estimulados por
Jesús a hacernos cargo los unos de
los otros por amor. Y esto sin mirar
de costado para ver lo que el vecino
hace o ha dejado de hacer. Jesús dice:
«Quien quiera ser el primero, que sea
el último y el servidor de todos». Ese
va a ser el primero. No dice, si tu
vecino quiere ser el primero que
sirva. Debemos cuidarnos de la



mirada enjuiciadora y animarnos a
creer en la mirada transformadora a
la que nos invita Jesús.

Este hacernos cargo por amor no
apunta a una actitud de servilismo,
por el contrario, pone en el centro la
cuestión del hermano: el servicio
siempre mira el rostro del hermano,
toca su carne, siente su projimidad y
hasta en algunos casos la «padece» y
busca la promoción del hermano.
Por eso nunca el servicio es
ideológico, ya que no se sirve a ideas,
sino que se sirve a personas.

El santo Pueblo fiel de Dios que
camina en Cuba, es un pueblo que
tiene gusto por la fiesta, por la
amistad, por las cosas bellas. Es un
pueblo que camina, que canta y
alaba. Es un pueblo que tiene
heridas, como todo pueblo, pero que
sabe estar con los brazos abiertos,
que marcha con esperanza, porque
su vocación es de grandeza. Así la



sembraron sus próceres. Hoy los
invito a que cuiden esa vocación, a
que cuiden estos dones que Dios les
ha regalado, pero especialmente
quiero invitarlos a que cuiden y
sirvan, de modo especial, la
fragilidad de sus hermanos. No los
descuiden por proyectos que puedan
resultar seductores, pero que se
desentienden del rostro del que está
a su lado. Nosotros conocemos,
somos testigos de la «fuerza
imparable» de la resurrección, que
«provoca por todas partes gérmenes
de ese mundo nuevo» (cf. Evangelii
gaudium, 276.278).

No nos olvidemos de la Buena Nueva
de hoy: la importancia de un pueblo,
de una nación; la importancia de una
persona siempre se basa en cómo
sirve la fragilidad de sus hermanos. Y
en esto encontramos uno de los
frutos de una verdadera humanidad.



Porque, queridos hermanos y
hermanas, «quien no vive para
servir, no sirve para vivir».

* * *

Discurso en el Aeropuerto
internacional José Martí, La Habana.
Sábado 19 de septiembre de 2015

Señor Presidente,

Distinguidas Autoridades,

Hermanos en el Episcopado,

Señoras y señores:

Muchas gracias, Señor Presidente,
por su acogida y sus atentas palabras
de bienvenida en nombre del
Gobierno y de todo el pueblo cubano.
Mi saludo se dirige también a las
autoridades y a los miembros del
Cuerpo diplomático que han tenido
la amabilidad de hacerse presentes
en este acto.



Al Cardenal Jaime Ortega y Alamino,
Arzobispo de La Habana, a Monseñor
Dionisio Guillermo García Ibáñez,
Arzobispo de Santiago de Cuba y
Presidente de la Conferencia
Episcopal, a los demás Obispos y a
todo el pueblo cubano, les agradezco
su fraterno recibimiento.

Gracias a todos los que se han
esmerado para preparar esta visita
pastoral. Y quisiera pedirle a Usted,
Señor Presidente, que transmita mis
sentimientos de especial
consideración y respeto a su
hermano Fidel. A su vez, quisiera
que mi saludo llegase especialmente
a todas aquellas personas que, por
diversos motivos, no podré encontrar
y a todos los cubanos dispersos por el
mundo.

Como usted, Señor Presidente,
señaló, este año 2015 se celebra el 80
aniversario del establecimiento de
relaciones diplomáticas



ininterrumpidas entre la República
de Cuba y la Santa Sede. La
Providencia me permite llegar hoy a
esta querida Nación, siguiendo las
huellas indelebles del camino abierto
por los inolvidables viajes
apostólicos que realizaron a esta Isla
mis dos predecesores, san Juan Pablo
II y Benedicto XVI. Sé que su
recuerdo suscita gratitud y cariño en
el pueblo y las autoridades de Cuba.
Hoy renovamos estos lazos de
cooperación y amistad para que la
Iglesia siga acompañando y
alentando al pueblo cubano en sus
esperanzas, en sus preocupaciones,
con libertad y todos los medios
necesarios para llevar el anuncio del
Reino hasta las periferias
existenciales de la sociedad.

Este viaje apostólico coincide además
con el I Centenario de la declaración
de la Virgen de la Caridad del Cobre
como Patrona de Cuba, por Benedicto
XV. Fueron los veteranos de la



Guerra de la Independencia, movidos
por sentimientos de fe y patriotismo,
quienes pidieron que la Virgen
mambisa fuera la patrona de Cuba
como nación libre y soberana. Desde
entonces, Ella ha acompañado la
historia del pueblo cubano,
sosteniendo la esperanza que
preserva la dignidad de las personas
en las situaciones más difíciles y
abanderando la promoción de todo
lo que dignifica al ser humano. Su
creciente devoción es testimonio
visible de la presencia de la Virgen
en el alma del pueblo cubano. En
estos días tendré ocasión de ir al
Cobre, como hijo y como peregrino,
para pedirle a nuestra Madre por
todos sus hijos cubanos y por esta
querida Nación, para que transite
por los caminos de justicia, paz,
libertad y reconciliación.

Geográficamente, Cuba es un
archipiélago que mira hacia todos los
caminos, con un valor extraordinario



como «llave» entre el norte y el sur,
entre el este y el oeste. Su vocación
natural es ser punto de encuentro
para que todos los pueblos se reúnan
en amistad, como soñó José Martí,
«por sobre la lengua de los istmos y
la barrera de los mares» (La
Conferencia Monetaria de las
Repúblicas de América, en Obras
escogidas II, La Habana 1992, 505).
Ese mismo fue el deseo de san Juan
Pablo II con su ardiente llamamiento
a «que Cuba se abra con todas sus
magníficas posibilidades al mundo y
que el mundo se abra a
Cuba» (Discurso en la ceremonia de
llegada, 21-1-1998, 5).

Desde hace varios meses, estamos
siendo testigos de un acontecimiento
que nos llena de esperanza: el
proceso de normalización de las
relaciones entre dos pueblos, tras
años de distanciamiento. Es un
proceso, es un signo de la victoria de
la cultura del encuentro, del diálogo,



del «sistema del acrecentamiento
universal… por sobre el sistema,
muerto para siempre, de dinastía y
de grupos», decía José Martí (ibíd.).
Animo a los responsables políticos a
continuar avanzando por este
camino y a desarrollar todas sus
potencialidades, como prueba del
alto servicio que están llamados a
prestar en favor de la paz y el
bienestar de sus pueblos, y de toda
América, y como ejemplo de
reconciliación para el mundo entero.
El mundo necesita reconciliación en
esta atmósfera de tercera guerra
mundial por etapas que estamos
viviendo.

Pongo estos días bajo la intercesión
de la Virgen de la Caridad del Cobre,
de los beatos Olallo Valdés y José
López Piteira y del venerable Félix
Varela, gran propagador del amor
entre los cubanos y entre todos los
hombres, para que aumenten



nuestros lazos de paz, solidaridad y
respeto mutuo.

Nuevamente, muchas gracias, Señor
Presidente.

* * *

El Encuentro Mundial de las familias
(EMF) fue concebido por el Santo
Papa Juan Pablo II en 1992, con la
visión de fortalecer los vínculos
sagrados de la unidad familiar en
todo el mundo. El primer EMF se
llevó a cabo en Roma en 1994, el Año
Internacional de la Familia.

En la conferencia, las familias
comparten sus pensamientos, sus
diálogos y sus oraciones, trabajando
juntos para crecer como individuos y
como unidades familiares. Las
familias pueden participar en
discusiones grupales guiadas por
presentadores distinguidos y hablar
sobre la función de las familias

https://www.worldmeeting2015.org/?lang=es
https://www.worldmeeting2015.org/?lang=es


cristianas en la iglesia y en la
sociedad.

El tema central es “El Amor es
Nuestra Misión: La Familia
Plenamente Viva”, y está inspirado
por uno de los primeros padres de la
iglesia, San Ireneo, quien escribió “la
Gloria de Dios es el hombre
plenamente vivo”. La gloria del
hombre y de la mujer es su
capacidad de amar como Dios ama y
no hay mejores medios para enseñar
el significado del amor que la
familia. Su Santidad, el Papa
Francisco también inspiró el tema. Él
encarna el mensaje de misericordia,
alegría y amor en el corazón del
Evangelio.

El Encuentro Mundial de las Familias
es un evento de una semana de
oración, catequesis y fiesta. Busca
fortalecer los vínculos entre las
familias y ser testigo de la
importancia crucial del matrimonio



y de la familia para toda la sociedad.
El Encuentro Mundial de las Familias
consiste de un Congreso Teológico de
Adultos y un concurrido Congreso de
la Juventud, seguido por el Festival
de las Familias y la Misa Papal.

Clique aquí para conocer el
programa de Papa Francisco en su
visita a Cuba y EEUU.

Cuenta oficial de Twitter del viaje del
Papa a Cuba

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/viaje-a-cuba-y-
eeuu-en-casa-no-hay-lugar-para-las-

caretas/ (09/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-cuba-usa-onu-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-cuba-usa-onu-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-cuba-usa-onu-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-cuba-usa-onu-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-cuba-usa-onu-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-cuba-usa-onu-2015.html
https://twitter.com/FranciscoenCuba
https://twitter.com/FranciscoenCuba
https://opusdei.org/es-hn/article/viaje-a-cuba-y-eeuu-en-casa-no-hay-lugar-para-las-caretas/
https://opusdei.org/es-hn/article/viaje-a-cuba-y-eeuu-en-casa-no-hay-lugar-para-las-caretas/
https://opusdei.org/es-hn/article/viaje-a-cuba-y-eeuu-en-casa-no-hay-lugar-para-las-caretas/
https://opusdei.org/es-hn/article/viaje-a-cuba-y-eeuu-en-casa-no-hay-lugar-para-las-caretas/

	Discursos y homilías del Papa Francisco en Estados Unidos y Cuba

