opusdei.org

Tema 3. El desarrollo
de la Revelacion

Dios se ha revelado poco a poco
al hombre y ha culminado su
revelacion con la encarnacion.
Cristo constituyo la Iglesia, que
es la que mantiene viva su
memoria y lo presenta como el
que, habiendo vivido en este
mundo, ha resucitado y
permanece entre nosotros para
siempre. Y esta mision la
realiza custodiando la palabra
de Dios, recogida en las
Sagradas Escrituras,
transmitiendo la Tradicion y
ensefiando, iluminada por el
Espiritu Santo, cOmo vivir



cristianamente en cada época
(Magisterio).

01/10/2022

Sumario

1. El desarrollo de la Revelacion:
desde Abraham hasta Jesucristo

2. La constitucion de la Iglesia

3. La Sagrada Escritura, la Tradicion
y el Magisterio

4. Como interpretar la Biblia

- Bibliografia

1. El desarrollo de la Revelacion:
desde Abraham hasta Jesucristo



La Revelacion empieza con la misma
creacion del hombre. La Sagrada
Escritura nos dice que Adany Eva,
nuestros primeros padres,
mantenian ya una relacion y un
dialogo con Dios. Tenian una cierta
familiaridad con él, como se ve en las
primeras escenas del libro del
Génesis. Esto es 1ogico si se tiene en
cuenta que habian sido creados para
vivir en comunion con Dios. Esa
familiaridad se pierde con el pecado;
a partir de entonces al hombre le va
a ser bastante dificil descubrir a Dios
en la vida personal y en el entorno
social. Sin embargo, Dios prometio ya
a los primeros padres que el pecado
seria vencido un dia por «la
descendencia de la mujer» (Gn 3,15):
anuncio de ese modo la obra
redentora de Cristo, que fue
preparada con la historia de la
salvacion precedente.

La Biblia, en estos relatos de los
origenes, no pretende narrar con



detalle los acontecimientos
historicos, sino proporcionar
ensefianzas esenciales sobre el
hombre y su relacion fundacional
con Dios, expresadas en imagenes y
narraciones, sobre cuyo valor
histdrico es dificil emitir un juicio
definitivo. Por esta razon, no es de
extrafiar que la propia Biblia no
tenga ninguna dificultad en
yuxtaponer narraciones, que difieren
en los detalles, de los mismos
acontecimientos (por ejemplo, el
libro del Génesis presenta dos relatos
diversos de la creacion del hombre y
la mujer). De este modo, podemos
extraer numerosas ensefianzas de los
distintos relatos biblicos de los
origenes, sin necesidad de pensar
que todos los hechos narrados
sucedieron exactamente asi.

El libro del Génesis nos cuenta
también que, después de ese primer
pecado, el mundo experimento una
gran abundancia de desorden y de



injusticia, que Dios contemplo con
desdén. Eso dio lugar a la historia del
diluvio, en la cual la Escritura ve el
castigo de Dios por los numerosos
pecados de los hombres. Sin
embargo, tras el diluvio, Dios renovo
la amistad con Noé y su familia —que
se salvaron del diluvio por haberse
comportado con justicia—, y a través
de ellos con toda la creacion. Renovo
con Noé la relacion que habia
querido tener con Adan, Eva y sus
descendientes. Dios sabia que,
aunque el corazon del hombre
estaba inclinado al pecado, la
creacion valia la pena, era buena, y
pidi6 a los hombres que crecieran y
se multiplicaran, del mismo modo
que se lo habia pedido a Adan. Con la
historia de Noé, Dios dio a la criatura
humana una segunda posibilidad de
vivir en amistad con él.

Sin embargo, el verdadero punto de
partida de la historia de la salvacion
tuvo lugar siglos después, con el



pacto que Dios hizo con Abraham.
Aqui encontramos ya una eleccion
por parte de Dios. Abraham
reconocio a Dios como unico Senor,
le obedecio con gran fe, y Dios
destind a Abraham a ser «el padre de
una multitud de naciones» (Gn 17,5).
Asi Dios comenzd la tarea de reunir
bajo una sola cabeza a la humanidad
dispersa por el pecado. Dos
generaciones mas tarde, Dios hizo
cambiar de nombre a Jacob: 1o llamo
Israel, y sus doce hijos fueron las
bases del pueblo de Israel: las doce
tribus de Israel.

Varios siglos mas tarde, en la época
de Moisés, esa historia de Dios con
los hombres adquirié una dimension
mas visible y comprometida. El Dios
de Abraham y de los patriarcas hizo
de Israel su pueblo, y lo liberd de la
esclavitud de los egipcios. Dios hizo
una alianza con Moisés y puso el
pueblo bajo su proteccion y sus leyes,
y el pueblo acepto solemnemente esa



alianza y se comprometio a servir al
Sefior y a darle culto. En la travesia
del Mar Rojo y en la marcha por el
desierto del Sinai, en la llegada a la
tierra prometida y en la construccion
del reino de David, Israel
experimento una y otra vez que Dios
estaba con él, porque Israel es su
pueblo, que El mismo ha formado
entre todos los demads y que le
pertenece «como un reino de
sacerdotes y una nacion santa» (Ex
19,6).

En los siglos sucesivos, Dios no dejo
que esa alianza decayera, sino que,
por medio de los profetas, guio a su
pueblo a la esperanza de una
salvacion ultima y definitiva. Cuando
el pueblo perdia el camino y olvidaba
su compromiso con la alianza, Dios
suscitaba siervos suyos con la tarea
de reconducir el pueblo a la
obediencia y a la justicia. Los
profetas animaron y confortaron al
pueblo en la esperanza, pero



también le advirtieron del peligro de
una confianza falsa en su condicion
de elegido, porque esa eleccion, si no
era correspondida, se podia
transformar en juicio, en castigo de
Dios por el pecado. Dos
acontecimientos tienen, en
particular, el caracter de castigo: la
caida del reino del Norte (diez de las
doce tribus de Israel) en el afio 722 a.
C., y el exilio del reino del Sur (las
otras dos tribus que se habian
separado siglos antes), junto con la
destruccion de su capital, Jerusalén,
en el afio 587 a. C. Israel perdio
entonces su autonomia como pueblo.
Vivio en el destierro, en una tierra
ocupada. El Sefior, sin embargo, lo
castigo, pero no lo abandond. El libro
de Isaias nos da noticia del retorno
del pueblo del exilio de Babilonia a la
propia tierra, la refundacion del
pueblo; una refundacidn que fue solo
parcial, porque muchos
permanecieron dispersos.



En todo este camino de Dios con
Israel, el pueblo aprendio a conocer a
Dios, supo de su fidelidad y mantuvo
la esperanza de que El cumpliria sus
promesas de una salvacion ultima y
definitiva a través de un rey, un
descendiente de David, que, al final
de los tiempos, habria de constituir
una nueva Alianza. Una alianza que
no iba a escribirse en tablas de
piedra, como la antigua: Dios mismo
la iba a escribir en el corazon de los
fieles por la presencia y accion del
Espiritu Santo. Llegaria el dia en que
todos los pueblos acudirian en masa,
atraidos por el resplandor de la
nueva Jerusalén, y reconocerian al
Dios de Israel. Seria el dia de la paz
perpetua, y del mundo unido bajo un
solo Dios.

A través de todo este proceso con sus
distintas etapas, Dios preparo a su
pueblo para la Revelacion definitiva
en Jesucristo. El es el cumplimiento
de las promesas del Antiguo



Testamento y con é] llega la
renovacion anunciada del final de los
tiempos. Durante su vida sobre la
tierra, Jesus comunico a los hombres
dimensiones nuevas e insospechadas
de Dios. Se refiri¢ siempre al Dios del
Antiguo Testamento, de los
Patriarcas, de los profetas y de los
reyes, y su predicacion tuvo el sello
del lenguaje y de las ideas que el
pueblo de Israel habia compartido
durante siglos. Sin embargo, su
predicacion sobre Dios, aun
encontrando paralelismos en los
textos veterotestamentarios y en el
pensamiento judio de su época, tenia
un acento completamente nuevo y
era, por tanto, inconfundible y unica.
Jesus proclamo que el Reino de Dios
esperado en el Antiguo Testamento
estaba ya muy cercano, mds aun, se
hacia presente en sus palabras, en
sus obras y en su misma Persona.

2. La constitucion de la Iglesia



«El Sefior Jesus, después de haber
hecho oracion al Padre, llamando a si
a los que Fl quiso, eligi6 a doce para
que viviesen con Ely para enviarlos
a predicar el reino de Dios» (Lumen
gentium, 19). Jesus deseaba que, al
terminar su mision en el mundo,
esos discipulos pudieran continuarla,
evangelizando todas las naciones.
Para eso instituyd el grupo de los
apostoles y puso a Pedro como
cabeza de ellos. En la Ultima Cena,
les introdujo en los misterios de su
cuerpo y de su sangre donados en
sacrificio, y les pidio que los
actualizasen en el futuro. Los
constituyo testigos de su
Resurreccion y les envio el Espiritu
Santo para que los fortaleciera en la
mision. Quedaba asi plenamente
constituida la Iglesia, que era el lugar
donde los hombres de cada época
podian encontrar a Cristo y seguirlo
por el camino que lleva a la vida
eterna.



La Iglesia mantiene siempre viva la
memoria de Cristo y lo presenta, no
como un ser del pasado, sino como el
que, habiendo vivido en este mundo
en una época determinada, ha
resucitado y permanece entre
nosotros para siempre.

3. La Sagrada Escritura, la
Tradicion y el Magisterio

a) La Sagrada Escritura

El pueblo de Israel, bajo inspiracion
divina, puso por escrito a lo largo de
los siglos el testimonio de la
Revelacion de Dios hecha a los
Patriarcas, a los profetas y a
personas justas y rectas. La Iglesia
acoge y venera esas Escrituras, que
constituyeron la preparacion
pensada por Dios para la gran
Revelacion de Jesucristo. Ademas,
también los apostoles y los primeros
discipulos de Jesus pusieron por
escrito el testimonio de la vida y de la
obra de Cristo, de cuyo caminar



terreno fueron testigos, de modo
particular del misterio pascual de su
muerte y resurreccion. Dieron asi
origen a los libros del Nuevo
Testamento, que completan y llevan
a plenitud los del Antiguo. Lo que en
el Antiguo Testamento estaba
preparado y proclamado en simbolos
y figuras, el Nuevo lo testimonia
desplegando la verdad contenida en
los acontecimientos de la historia de
Jesus.

Los libros sagrados no se fundan solo
en el recuerdo o testimonio humano
de lo que Dios realiz6 en Israel v,
sobre todo, de 1o que obro6 por medio
de Cristo; tienen un fundamento mas
profundo, porque su origen ultimo
estd en la accion del Espiritu Santo,
que ilumino a los escritores humanos
y los sostuvo con su inspiracion y sus
luces. Por este motivo, la Iglesia
considera que la Sagrada Escritura
no es, principalmente, una palabra
humana de gran valor, sino que es



verdadera Palabra de Dios, y venera
las Escrituras como santas y
sagradas. Esto no significa, sin
embargo, que Dios haya “dictado” el
texto a los autores de los libros; lo
que quiere decir es que se valid de
hombres que, usando de sus propias
facultades y medios, dejaron que
Dios obrara en ellos y por medio de
ellos, y asi «escribieron, como
verdaderos autores, todo y sdlo lo
que El queria» (Catecismo, 106).

En este sentido, en los libros
sagrados estan presentes también las
limitaciones culturales, filosoficas y
teoldgicas de los autores, que
escribieron en momentos y culturas
diversos. Pero esto no es realmente
un problema para tener fe en la
verdad que trasmiten, porque esa
verdad es de orden religioso, es decir,
no se refiere a una vision cientifica
del mundo, ni a una cronica exacta'y
precisa de la historia humana o a
una sabiduria enigmatica; se refiere,



en cambio, al sentido ultimo de la
vida de los hombres, llamados a la
comunion con Dios como hijos suyos
en Jesucristo, que se puede expresar
de muchos modos: por medio de
distintos géneros literarios, de
metaforas y simbolos, de relatos para
instruir en la virtud y de historias
realmente acontecidas. La presencia
del Espiritu Santo en la génesis de los
libros sagrados nos garantiza que
«ensefian firmemente, con fidelidad
y sin error, la verdad que Dios quiso
consignar» en ellos para nuestra
salvacion (cfr. Dei Verbum, 11).

b) La Tradicion Apostdlica y la
“Tradicion”

Antes de poner por escrito el
testimonio de la vida y de la obra de
Cristo, los apodstoles y los primeros
discipulos de Jesus predicaron lo que
habian visto y contemplado estando
con EL Fueron por el mundo
trasmitiendo oralmente a las



comunidades que iban fundando lo
que habian vivido junto a Cristo,
predicaban el mensaje cristiano de
salvacion y lo realizaban con la
liturgia y los sacramentos; de todo
eso dejaron después constancia en
los escritos del Nuevo Testamento.
Hay, por tanto, una trasmision oral
de la vida y de la doctrina de Jesus
que precede la trasmision escrita;
mas aun, que se vierte luego en esos
escritos. Esa trasmision oral
comprende muchos aspectos que los
apostoles aprendieron de Jesus y
recibe el nombre de “Tradicion
Apostolica”. En palabras del
Compendio del Catecismo: «La
Tradicion Apostolica es la
transmision del mensaje de Cristo
llevada a cabo, desde los comienzos
del cristianismo, por la predicacion,
el testimonio, las instituciones, el
culto y los escritos inspirados» (n.
12).



Alo largo de los tiempos, la Iglesia
transmite la Tradicion Apostolica de
dos maneras: oralmente, cuando
predica y realiza lo que aprendio de
Cristo y lo que ensefiaron los
Apostoles y por escrito, cuando
transmite la Sagrada Escritura a las
nuevas generaciones cristianas (cfr.
Catecismo, 76). Al primer modo (la
tradicion oral) se le llama
simplemente “Tradicion”.

La Tradicion procede de los
testimonios de los Apostoles sobre la
vida y ensefianzas de Jesus; su fuente
es, por tanto, la misma que la de los
escritos del Nuevo Testamento. Pero
ambas (Tradicion y Escritura) tienen
funciones algo distintas, porque la
primera, al ser oral y practica, es mas
rica y flexible que la segunda, y
ademas garantiza, en cierto modo, la
autenticidad de ésta ultima; la
Escritura, en cambio, al ser
consignada por escrito, expone de
modo fijo e inmutable lo que Jesus



predico y vivio, lo formula y
determina, e impide que las
ensefianzas se deformen con el
tiempo y sean sometidas al arbitrio
de los cambios de cultura y de
mentalidad. «Verba volant, scripta
manent», dijo, con razon, el
emperador romano Tito hablando al
senado romano.

De este modo, Escritura y Tradicion
se iluminan mutuamente: por
ejemplo, la Iglesia conoce por
Tradicion los libros que son
inspirados y que, por ese motivo,
forman parte del canon de libros de
la Escritura. Los libros que
componen la Biblia cristiana son
siempre los mismos, los que la
Tradicion indic6 como inspirados;
habia otros escritos de la misma
época que se referian también a
Jesus, pero nunca fueron
considerados como inspirados (los
escritos apocrifos). Y, al revés, la
Escritura ayuda a distinguir y



refuerza lo que pertenece o no a la
Tradicion. Sirva de ejemplo el hecho
de que, en el Nuevo Testamento, se
ve que Jesus ayuno cuarenta dias en
el desierto. Asi el aspecto concreto de
la Tradicion de ayunar en el tiempo
de Cuaresma encuentra apoyo y
confirmacion en la Escritura.

¢) El Magisterio de la Iglesia

La sucesion de los tiempos lleva
consigo progreso material y cambios
culturales y de mentalidad. Se abren
nuevas perspectivas y se plantean
nuevas cuestiones que inciden sobre
el modo de vivir del cristiano. La
moralidad de temas como el
desarrollo ecoldgico sostenible o el
derecho a tener un puesto de trabajo
no fue discutida en la antigiedad: no
se planteaban esas cuestiones, que
inciden sin embargo en el modo de
vivir la vida cristiana. Por eso el
Sefior, al establecer en su Iglesia la
distincion entre pastores y fieles, dio



a los primeros una gracia (un
carisma) de discernimiento de lo que
es adecuado a la vida cristiana de las
personas y comunidades, y 1o que, en
cambio, la maltrata y destruye. La
tarea de ensefiar, sostenida por ese
carisma, recibe el nombre de
“Magisterio”. La funcion del
Magisterio es de servicio. No esta por
encima de la Sagrada Escritura o de
la Tradicion, sino que sirve a ambas,
interpretandolas correctamente y
exponiendo con fidelidad sus
contenidos.

La interpretacion auténtica de la
Revelacion «corresponde solo al
Magisterio vivo de la Iglesia, es decir,
al Sucesor de Pedro, el Obispo de
Roma, y a los obispos en comunion
con él» (Compendio, 16). Ellos pueden
ejercitar esa funciéon porque con la
ordenacion episcopal reciben una
especial ayuda del Espiritu Santo
(carisma de verdad), que les facilita
la comprension del contenido de la



Revelacion en el ejercicio de su
ministerio. Aunque los Obispos
tomados individualmente pueden
equivocarse, la Iglesia en su conjunto
(la unidad del Romano Pontifice, de
los Obispos en unidn con él y de los
fieles cristianos) no puede
equivocarse en las cuestiones que
atafien a la Revelacion.
Concretamente, tampoco se puede
equivocar el Romano Pontifice
cuando ensefia de modo publicoy
solemne (ex cathedra) que una
determinada doctrina ha de ser
tenida como definitiva, porque
pertenece a la Revelacion divina. Lo
mismo vale en el caso de los concilios
ecumenicos: no yerran los pastores
reunidos en concilio y en unién con
el santo Padre, cuando indican que
algo debe ser creido porque
pertenece a la fe de la Iglesia. En
estos y otros casos, la Iglesia no se
equivoca porque el Espiritu Santo la
asiste para que ensefie con verdad la
doctrina de Cristo.



4. CoOmo interpretar la Biblia

Se podria decir que la Biblia contiene
dentro de ella la vida y la historia del
mundo y de los hombres. El conjunto
de sus libros tiene gran amplitud vy,
como la vida misma, contiene
multiplicidad de aspectos. A veces
puede parecer que la Biblia se
contradice o que propugna actitudes
que no pueden ser verdad porque no
son justas. Entre los temas
controvertidos estan el de la
violencia, el de la esclavitud, el papel
de la mujer, la venganza, etc. Por eso
es importante aprender a entender lo
que la Escritura desea enserfiar en
cada tema o en cada unidad textual.

El Concilio Vaticano II dedico un
documento a la divina Revelacion: la
Constitucion Dogmatica Dei Verbum.
El capitulo IIT se referia a los
principios y criterios a tener en
cuenta para interpretar la Biblia de
modo correcto. Veamoslos:



a) En primer lugar, el Concilio
recuerda, ante todo, que Dios es el
Autor de la Sagrada Escritura; pero,
como dijimos, en ella habla al
hombre a través de hombres y a la
manera humana. Por eso una recta
interpretacion de la Sagrada
Escritura necesita investigar con
atencion qué han querido afirmar
verdaderamente los autores
humanos y qué ha querido
manifestar Dios a partir de las
palabras humanas.

b) En segundo lugar, puesto que se
trata de un libro inspirado por Dios,
la Escritura se debe interpretar «con
la ayuda del mismo Espiritu
mediante el cual ha sido escrita» (Dei
Verbum, 12). Es decir, se requiere por
parte del intérprete una apertura
personal a Dios y la peticion de
ayuda para poder entender la
Escritura correctamente. Sin esa
apertura es facil que dominen en la



interpretacion prejuicios o ideas e
intereses personales.

c) En tercer lugar, es necesario
prestar gran atencion al contenido y
a la unidad de toda la Escritura: solo
entendida en su unidad es Escritura.
Este principio es también importante
porque no todo lo que indica la
Escritura tiene el mismo valor o
fuerza; no en todo se expresa por
igual la palabra de Dios. Hay dentro
de la Escritura una jerarquia de
verdades y de conceptos. Conocerla
ayuda a interpretar en su verdadera
dimension y alcance los pasajes que
pueden sorprender al lector. Hay que
tener siempre en cuenta que Cristo
es el centro y el corazon de la
Escritura.

d) En cuarto lugar, la Escritura hay
que interpretarla en el contexto de la
Tradicion viva de la Iglesia, pues no
es mas que la expresion escrita de
esa misma Revelacion de la que la



Tradicion es expresion oral. Y junto
con la Tradicion se precisa también
prestar atencion a todo el conjunto
de la fe de la Iglesia, que se expresa
en su Magisterio, en la armonia de
sus verdades, en la unidad de su
doctrina. Por ejemplo, si la
interpretacion de un cierto pasaje
biblico contradice una verdad de la
fe definida, esa interpretacion
dificilmente podra ser verdadera.

Bibliografia

— Catecismo de la Iglesia Catolica, nn.
74-141.

— Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum.

— Benedicto XVI, Exhortacion
Apostolica Verbum Domini, 30-
IX-2010 (Parte I: Verbum Dei).



—J. Burgraff, Teologia fundamental.
Manual de iniciacion, Rialp, Madrid
2007, caps. IVy VL

Antonio Ducay

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/tema-3-el-
desarrollo-de-la-revelacion/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/tema-3-el-desarrollo-de-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-hn/article/tema-3-el-desarrollo-de-la-revelacion/
https://opusdei.org/es-hn/article/tema-3-el-desarrollo-de-la-revelacion/

	Tema 3. El desarrollo de la Revelación

