
opusdei.org

Tema 16. La
constitución
jerárquica de la
Iglesia

La Iglesia es una sociedad
estructurada donde unos tienen
la misión de guiar a los otros.
La asistencia del Espíritu Santo
a toda la Iglesia para que no se
equivoque al creer se da
también al magisterio para que
enseñe fiel y auténticamente la
Palabra de Dios. Desde siempre
la Iglesia ha llamado al orden
del presbiterado solo a los
varones bautizados: se ha
sentido vinculada a la voluntad



de Cristo, que eligió como
Apóstoles solo a hombres.

01/10/2022

Sumario

• El Romano Pontífice

• Los Obispos, sucesores de los
Apóstoles

• La participación del presbiterio en
el ministerio de los obispos

• Motivación del acceso al sacerdocio
por parte solo de los varones

• Bibliografía básica

La Iglesia en la tierra es, a la vez,
comunión y sociedad estructurada



por el Espíritu Santo a través de la
Palabra de Dios, de los sacramentos y
de los carismas. Es comunión de los
hijos de Dios porque todos son
bautizados y comulgan del mismo
Pan, que es Cristo. Es sociedad
estructurada porque entre los
bautizados se dan relaciones estables
por las que unos tienen la misión de
guiar a los otros. Como el pastor guía
y cuida el rebaño, llevándolo a sitios
seguros donde puede alimentarse
con buena hierba, según la imagen
bíblica (cf. Jn 10,11-18; Sal 22), así
Cristo pide a los que ha constituido
pastores en la Iglesia para hacer lo
mismo[1]. La distinción entre pastor y
rebaño y la dedicación vital al
rebaño por parte del pastor, como
Cristo que ha dado la vida por las
ovejas, es una imagen bíblica que -
dentro de sus lógicas limitaciones-
puede ayudar a entender la
presencia simultánea de la comunión
y de la estructuración social en la
Iglesia.



Los mismos sacramentos que hacen
la Iglesia son los que la estructuran
para que sea en la tierra el
sacramento universal de salvación.
Concretamente, por los sacramentos
del Bautismo, Confirmación y Orden,
los fieles participan —en formas
diversas— de la misión sacerdotal de
Cristo. De la acción del Espíritu Santo
en los sacramentos y en los carismas
provienen las tres grandes posiciones
históricas que se encuentran en la
Iglesia: los fieles laicos, los ministros
sagrados (que han recibido el
sacramento del Orden y forman la
jerarquía de la Iglesia: diáconos,
presbíteros y obispos) y los
religiosos.

El hecho de decir que la Iglesia tiene
una estructura jerárquica no quiere
decir que unos son más que otros.
Todos, por el Bautismo, están
llamados a la misión de llevar a los
hombres y el mundo a Dios. Esta
misión viene directamente de Dios,



sin que nadie necesite el permiso de
otro para realizarla. Sin embargo,
para poder llevarla a cabo es
necesaria la gracia, porque sin Cristo
no podemos hacer nada (cf. Jn 15,5).
Por tanto, es necesario que algunos -
la jerarquía- hagan a Cristo
sacramentalmente presente para los
demás, para que así todos puedan
realizar la misión evangelizadora. El
servicio a la misión de todos es la
razón de la existencia de la función
jerárquica en la Iglesia. La relación
entre fieles y jerarquía tiene una
dinámica misionera, y es
continuación de la misión del Hijo en
la fuerza del Espíritu Santo. Por
tanto, la jerarquía en la Iglesia no es
fruto de circunstancias históricas en
que un grupo ha prevalecido sobre
otro imponiendo su voluntad.

El Romano Pontífice

El Papa es el obispo de Roma y
sucesor de san Pedro, es el perpetuo



y visible principio y fundamento de
la unidad de la Iglesia. Cristo le ha
dado al apóstol san Pedro el encargo
de presidir el colegio apostólico y
confirmar a sus hermanos en la fe
(Lc 22,31-32). Todas las Iglesias
particulares están unidas a la Iglesia
de Roma, y todos los obispos que
presiden esas iglesias están en
comunión con el obispo de Roma,
que les preside en la caridad. La
función de éste último es servir a la
unidad del episcopado y, así, servir la
unidad de la Iglesia. Por esto el Papa
es la cabeza del colegio de los obispos
y pastor de toda la Iglesia, sobre la
que tiene, por institución divina, la
potestad plena, suprema, inmediata
y universal. Esta potestad del Papa
tiene un límite interno, porque el
Romano Pontífice está dentro y no
por encima de la Iglesia de Cristo.
Por tanto, está sujeto a la ley divina y
a la ley natural, como todos los
cristianos.



El Señor ha prometido que su Iglesia
permanecerá siempre en la fe (Mt
16,19) y garantiza esa fidelidad con
su presencia, en virtud del Espíritu
Santo. Esta propiedad es poseída por
la Iglesia en su totalidad (no en cada
miembro). Por eso los fieles en su
conjunto no se equivocan al adherir
indefectiblemente a la fe guiados por
el magisterio vivo de la Iglesia bajo la
acción del Espíritu Santo que guía
unos y otros. La asistencia del
Espíritu Santo a toda la Iglesia para
que no se equivoque al creer se da
también al magisterio para que
enseñe fiel y auténticamente la
Palabra de Dios en la Iglesia. En
algunos casos específicos esa
asistencia del Espíritu garantiza que
las intervenciones del magisterio no
contienen error, por eso se suele
decir que en tales casos el magisterio
participa de la misma infalibilidad
que el Señor ha prometido a su
Iglesia. «La infalibilidad del
Magisterio se ejerce cuando el



Romano Pontífice, en virtud de su
autoridad de Supremo Pastor de la
Iglesia, o el colegio de los obispos en
comunión con el Papa, sobre todo
reunido en un Concilio Ecuménico,
proclaman con acto definitivo una
doctrina referente a la fe o a la
moral; y también cuando el Papa y
los obispos, en su Magisterio
ordinario, concuerdan en proponer
una doctrina como definitiva. Todo
fiel debe adherirse a tales
enseñanzas con el obsequio de la
fe»[2].

La convicción sobre la
responsabilidad que comporta la
misión del Romano Pontífice y la
autoridad de que goza para llevarla a
cabo lleva a los católicos a cultivar
una intensa oración de intercesión
por él. Además, la unidad con el Papa
les llevará a evitar hablar
negativamente en público sobre el
Romano Pontífice o a menoscabar la
confianza en él, también en casos en



los que no se comparta algún criterio
personal concreto. Si esto último
llegase a suceder, el deseo de tener
criterio y de formarse bien lleva al
católico a pedir consejo sobre las
dudas que tenga, rezar y estudiar con
más profundidad el tema en que
encuentra alguna dificultad,
procurando entender las
motivaciones con apertura de
espíritu, lo cual podrá exigir algún
tiempo y paciencia. Si la discrepancia
se mantiene, conviene guardar
silencio[3] y prestar al menos un
«asentimiento religioso del
entendimiento y de la voluntad»[4] a
sus enseñanzas.

Los Obispos, sucesores de los
Apóstoles

La Iglesia es Apostólica porque Cristo
la ha edificado sobre los Apóstoles,
testigos escogidos de su Resurrección
y fundamento de su Iglesia; porque
con la asistencia del Espíritu Santo,



enseña, custodia y transmite
fielmente el depósito de la fe recibido
de los Apóstoles. También es
apostólica por su estructura, en
cuanto es instruida, santificada y
gobernada, hasta la vuelta de Cristo,
por los Apóstoles y sus sucesores, los
obispos, en comunión con el sucesor
de Pedro. La sucesión apostólica es la
transmisión, mediante el sacramento
del Orden, de la misión y la potestad
de los Apóstoles a sus sucesores, los
obispos. Éstos no reciben todos los
dones que Dios ha ofrecido a los
Apóstoles, sino solo aquellos dones
que ellos han recibido para
transmitirlos a la Iglesia. Gracias a
esta transmisión, la Iglesia se
mantiene en comunión de fe y de
vida con su origen, mientras a lo
largo de los siglos ordena todo su
apostolado a la difusión del Reino de
Cristo sobre la tierra[5].

El colegio de los obispos, en
comunión con el Papa y nunca sin él,



ejerce también la potestad suprema y
plena sobre la Iglesia. Los obispos
han recibido la misión de enseñar
como testigos auténticos de fa fe
apostólica; de santificar dispensando
la gracia de Cristo en el ministerio de
la Palabra y de los sacramentos, en
particular de la Eucaristía; y 
gobernar al pueblo de Dios en la
tierra[6].

Cristo instituyó la jerarquía
eclesiástica con la misión de hacerle
presente a todos los fieles por medio
de los sacramentos y a través de la 
predicación de la Palabra de Dios con
autoridad en virtud del mandato
recibido de Él. Los miembros de la
jerarquía también recibieron la
misión de guiar el Pueblo de Dios (Mt
28,18-20). La jerarquía está formada
por los ministros sagrados: obispos,
presbíteros y diáconos. El ministerio
de la Iglesia tiene una dimensión
colegial, es decir, la unión de los
miembros de la jerarquía eclesiástica



está al servicio de la comunión de los
fieles. Cada obispo ejerce su
ministerio como miembro del colegio
episcopal –el cual sucede al colegio
apostólico– y en unión con su cabeza,
que es el Papa, haciéndose partícipe
con él y los demás obispos de la
solicitud por la Iglesia universal.
Además, si le ha sido confiada una
iglesia particular, la gobierna en
nombre de Cristo con la autoridad
que ha recibido, con potestad
ordinaria, propia e inmediata, en
comunión con toda la Iglesia y bajo el
Santo Padre. El ministerio también
tiene un carácter personal, porque
cada uno es responsable ante Cristo,
que lo ha llamado personalmente y
le confirió la misión por el
sacramento del Orden.

La participación del presbiterio en
el ministerio de los obispos

El ministerio en la Iglesia es uno,
porque el ministerio apostólico es



uno, pero por institución divina está
participado en tres grados:
episcopado, presbiterado y
diaconado. Esta unidad del
ministerio se manifiesta en la
relación interna entre sus tres
grados, que son cumulativos. En
efecto, no son tres clases o tipos de
ministros, sino grados de un mismo y
único ministerio, de un único
sacramento del Orden. Quien ha
recibido el grado del episcopado no
deja de ser también presbítero y
diácono, el que ha recibido el
presbiterado no deja de ser diácono.
Además, este sacramento tiene una
unidad eclesial. Es un ministerio de
comunión porque se ejercita a favor
de la comunión y porque está
estructurado internamente como una
comunión ministerial con aquellos
que han recibido el mismo
sacramento en sus diversos grados.

En su misión en la Iglesia particular,
el obispo cuenta con los presbíteros



incardinados, que son sus principales
e insustituibles colaboradores. Los
presbíteros están revestidos del
único e idéntico sacerdocio
ministerial del que el obispo posee la
plenitud. Lo reciben a través del
sacramento del Orden, con la
imposición de las manos del obispo y
la oración consacratoria. A partir de
entonces, entran a formar parte del
presbiterio, un colegio estable
formado por todos los presbíteros
que, unidos al obispo, comparten la
misma misión pastoral en favor del
pueblo de Dios.

Por tanto, cuando el obispo asocia los
presbíteros a su solicitud y
responsabilidad, no lo hace como
algo opcional o conveniente, sino
como consecuencia necesaria de
compartir la misma misión, de la que
él es cabeza y que viene del
sacramento del Orden. Los
presbíteros son los más directos
ayudantes del obispo en el cuidado



pastoral del pueblo de Dios que le ha
sido encomendado. Ellos hacen
presente la solicitud del obispo en un
determinado lugar o ámbito,
predican la Palabra de Dios y
celebran los sacramentos,
especialmente el sacramento de la
Eucaristía.

Motivación del acceso al
sacerdocio por parte solo de los
varones

Desde siempre la Iglesia ha llamado
al orden del presbiterado solo a los
varones bautizados. En el periodo
patrístico hubo algunas sectas que
defendieron un sacerdocio femenino,
pero ya entonces fueron condenadas
por San Ireneo, por San Epifanio y
por Tertuliano. Llamar al sacerdocio
solo a los varones es una práctica de
la Iglesia que no ha conocido
cambios a lo largo de sus más de
veinte siglos de misión. Además, no
se conoce ninguna enseñanza en



contra de ello por parte de los
pastores, a pesar de que la misión
cristiana ha sido realizada con
frecuencia en un entorno en que las
religiones conocían un orden
sacerdotal femenino.

La razón fundamental para esta
decisión proviene de la Revelación.
La Iglesia se ha sentido siempre
vinculada a la voluntad de Cristo,
que eligió como Apóstoles solo a
hombres. Hubiera podido elegir para
ese colegio apostólico a la criatura
más excelsa, su Madre Santísima,
pero no lo hizo. Y también hubiera
podido elegir entre las mujeres que
le acompañaron en su vida pública,
algunas de las cuales fueron más
fieles y más fuertes que algunos de
los Apóstoles, pero no lo hizo. Los
Apóstoles, a su vez, contaron con la
colaboración de hombres y mujeres,
pero se sintieron vinculados a la
voluntad del Señor cuando se trató
de elegir a sucesores suyos en la



misión pastoral, para la cual han
elegido solo varones. Se podría
pensar que esto es fruto de la
mentalidad judía, pero en ningún
caso Cristo dio muestras de actuar
condicionado por categorías
culturales en el trato con las mujeres,
a las cuales valoró mucho,
enseñando la igual dignidad de
hombre y mujer. De hecho, su
comportamiento contrastó con lo que
era habitual entre los judíos de
entonces, y lo mismo pasó con los
Apóstoles, que siguieron en esto al
Maestro.

En diversas épocas se ha planteado la
posibilidad del acceso de las mujeres
al sacerdocio. Por un lado, esa
opinión adquiere fuerza con el deseo
de corresponder a situaciones
culturales que legítimamente desean
dar más importancia al papel de la
mujer en la sociedad y en la familia.
Esta mayor atención es fruto de una
profundización en el mensaje del



Evangelio, que proclama la igual
dignidad de todos los seres humanos.
Por otro lado, esta opinión mira a la
forma sacramental de la Iglesia, con
su estructura jerárquica, como si
fuera un modo meramente humano
de organizarse. En sustancia,
afirman que, si los cristianos se
organizan para la misión, sacando
inspiración de las formas culturales
en que viven, ahora podrían
incorporar a las mujeres a esa
estructura social. Así mostrarían
mejor la atención a la mujer, que ya
está presente en el Nuevo
Testamento, y eso resulta útil a la
misión porque estaría más conforme
con la mentalidad del hombre
moderno.

Ciertamente hay cosas en el modo de
organizarse de la Iglesia que son
fruto de la creación o absorción de
formas sociales en que los hombres
se han organizado, pero hay otras
que han sido elegidas y queridas así



por Cristo. Las primeras son fruto de
la creatividad humana en su
respuesta a Dios, las segundas son
dadas por Dios. Las primeras se
pueden cambiar según la utilidad
que tengan para la misión. Las
segundas no están disponibles para
cambios sustanciales, porque vienen
de una voluntad positiva de Cristo. A
lo largo de la historia, la Iglesia
discierne cuáles pertenecen al
primer grupo y las que corresponden
al segundo. A veces el discernimiento
no es una tarea fácil, requiere
paciencia, estudio, meditación de la
Palabra de Dios y una disposición
abierta a su designio. En su día, san
Pablo VI y san Juan Pablo II, después
de haber estudiado el tema, han
reconocido que la Iglesia no tiene el
poder para admitir mujeres al
sacerdocio ministerial. En 1994 el
papa san Juan Pablo II ha afirmado
que este tema es una enseñanza
definitiva de la Iglesia, que ya no está
sujeta a revisión[7]. En el año



siguiente, reconociendo que los
pastores siempre han enseñado esto
dispersos por el mundo en sus
respectivas iglesias a lo largo de los
siglos, la Congregación para la
Doctrina de la Fe afirmó que se
trataba de una enseñanza que goza
de la infalibilidad que Dios ha
prometido a su Iglesia en su
magisterio ordinario y universal.

Miguel de Salis

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
871-896.

— Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 177-187, 333.



[1] Evangelii Gaudium, n. 24: «Los
evangelizadores tienen así “olor a
oveja” y éstas escuchan su voz».

[2] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 185.

[3] Cf. Instrucción Donum veritatis, n.
31.

[4] Código de Derecho Canónico, 752.
Cf. Catecismo de la Iglesia Católica,
892.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica,
861-862.

[6] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 184, 186s.

[7] Juan Pablo II, Carta Apostólica 
Ordinatio sacerdotalis, 22-V-1994, n.
4.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/tema-16-la-
constitucion-jerarquica-de-la-iglesia/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/tema-16-la-constitucion-jerarquica-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-hn/article/tema-16-la-constitucion-jerarquica-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-hn/article/tema-16-la-constitucion-jerarquica-de-la-iglesia/

	Tema 16. La constitución jerárquica de la Iglesia

