
opusdei.org

Tema 15. La Iglesia,
fundada por Cristo

Cristo fue manifestando a lo
largo de su vida cómo debería
ser su Iglesia. La Iglesia es la
comunidad de todos los que
han recibido la gracia
regeneradora del Espíritu por la
que son hijos de Dios. Todos los
bautizados participan del
sacerdocio común: están
llamados a poner a Dios y a los
demás en relación. El
movimiento ecuménico es una
tarea eclesial por la que se
busca la unidad visible entre los
cristianos en la única Iglesia
fundada por Cristo.



01/10/2022

Sumario

• Cristo y la Iglesia

• Pueblo de Dios, cuerpo de Cristo y
comunión de los santos

• Sacerdocio común

• Diversidad de vocaciones en la
Iglesia

• Octavario por la unidad de
cristianos

• Bibliografía básica

Cristo y la Iglesia

La Iglesia es un misterio, es decir,
una realidad en la que entran en



contacto y comunión Dios y los
hombres. Iglesia viene del griego
“ekklesia”, que significa asamblea de
los convocados. En el Antiguo
Testamento fue utilizada para
traducir el “quahal Yahweh”, o
asamblea reunida por Dios con
propósito cultual. Son ejemplos de
ello la asamblea sinaítica y la que se
reunió en tiempos del rey Josías con
el fin de alabar a Dios y volver a la
pureza de la Ley (reforma). En el
Nuevo Testamento tiene varias
acepciones, en continuidad con el
Antiguo Testamento, pero
designando especialmente el pueblo
que Dios convoca y reúne desde
todos los confines de la tierra para
constituir la asamblea de todos los
que, por la fe en su Palabra y el
Bautismo, son hijos de Dios,
miembros de Cristo y templo del
Espíritu Santo[1].

«La Iglesia tiene su origen y
realización en el designio eterno de



Dios. Fue preparada en la Antigua
Alianza con la elección de Israel,
signo de la reunión futura de todas
las naciones. Fundada por las
palabras y las acciones de Jesucristo,
fue realizada, sobre todo, mediante
su Muerte redentora y su
Resurrección. Más tarde, se
manifestó como misterio de
salvación mediante la efusión del
Espíritu Santo en Pentecostés. Al
final de los tiempos, alcanzará su
consumación como asamblea
celestial de todos los redimidos»[2].

La Iglesia no la han fundado los
hombres, ni siquiera es una
respuesta humana noble a una
experiencia de la salvación realizada
por Dios en Cristo. En los misterios
de la vida de Cristo, el ungido por el
Espíritu, se han cumplido las
promesas anunciadas en la Ley y en
los profetas. También en su vida —
toda— se ha fundado la Iglesia. No
hay un momento único en el que



Cristo haya fundado la Iglesia, sino
que la fundó en toda su vida: desde
la encarnación hasta su muerte,
resurrección, ascensión y envío del
Paráclito. En toda su vida, Cristo —en
quien habitaba el Espíritu— fue
manifestando cómo debería ser su
Iglesia, disponiendo unas cosas y
después otras. Después de su
Ascensión, el Espíritu fue enviado a
toda la Iglesia y en ella permanece
recordando todo lo que el Señor dijo
a los apóstoles y guiándola a lo largo
de la historia hacia su plenitud. Él es
la causa de la presencia de Cristo en
su Iglesia por los sacramentos y por
la Palabra, y la adorna
continuamente con diversos dones
jerárquicos y carismáticos (Lumen
gentium, nn. 4 y 12). Por su presencia
se cumple la promesa del Señor de
estar siempre con los suyos hasta el
final de los tiempos (Mt 28,20).

Pueblo de Dios, cuerpo de Cristo y
comunión de los santos



En la Sagrada Escritura la Iglesia
recibe distintos nombres, cada uno
de los cuales subraya especialmente
algunos aspectos del misterio de la
comunión de Dios con los hombres.
“Pueblo de Dios” es un título que
Israel recibió. Cuando se aplica a la
Iglesia, nuevo Israel, quiere decir que
Dios no quiso salvar a los hombres
aisladamente, sino constituyéndolos
en un único pueblo reunido por la
unidad del Padre, del Hijo y del
Espíritu Santo, que le conociera en la
verdad y le sirviera santamente
(Lumen gentium, 4 y 9; San Cipriano, 
De Orat Dom. 23; CSEL 3, p. 285).

También significa que ella ha sido
elegida por Dios. El Pueblo es de Dios
y no es propiedad de ninguna
cultura, gobierno o nación. Además
es una comunidad visible que está en
camino –entre las naciones– hacia su
patria definitiva. En este último
sentido se puede decir que «Iglesia y
sínodo son sinónimos» (San Juan



Crisóstomo, Explicatio in Psalmum
149: PG 55,493). Todos caminamos
juntos hacia un mismo destino
común, todos somos llamados a una
misma misión, todos estamos unidos
en Cristo y en el Espíritu Santo con
Dios Padre. En ese pueblo todos
tienen la común dignidad de los hijos
de Dios, una misión común de ser sal
de la tierra, un fin común, que es el
Reino de Dios. Todos participan de
las tres funciones de Cristo[3].

Cuando decimos que la Iglesia es el
“cuerpo de Cristo” queremos
subrayar que, a través del envío del
Espíritu Santo, Cristo une
íntimamente consigo los fieles, sobre
todo en la Eucaristía, porque en ella
los fieles se mantienen y crecen
unidos en la caridad formando un
solo cuerpo en la diversidad de los
miembros y funciones. También se
indica que la salud y la enfermedad
de un miembro repercute en todo el
cuerpo (1 Cor 12,1-24), y que los



fieles, como miembros de Cristo, son
instrumentos suyos para obrar en el
mundo[4]. La Iglesia también es
llamada “Esposa de Cristo” (Ef 5,26s),
lo cual acentúa, dentro de la unión
que la Iglesia tiene con Cristo, la
distinción entre Cristo y su Iglesia.
También señala que la Alianza de
Dios con los hombres es definitiva,
Dios es fiel a sus promesas, y la
Iglesia le corresponde fielmente
siendo Madre fecunda de todos los
hijos de Dios.

El Concilio Vaticano II retomó una
antigua expresión para designar a la
Iglesia: “comunión”. Con ello se
indica que ella es la expansión de la
comunión íntima de la Santísima
Trinidad a los hombres, que en esta
tierra ella ya es comunión con la
Trinidad divina, aunque no se haya
consumado aún en su plenitud.
Además de comunión, la Iglesia es
signo e instrumento de esa comunión
para todos los hombres. Por ella



participamos en la vida íntima de
Dios y pertenecemos a la familia de
Dios como hijos en el Hijo (Gaudium
et spes, 22) por el Espíritu. Esto se
realiza de forma específica en los
sacramentos, principalmente en la
Eucaristía, también llamada muchas
veces comunión (1 Cor 10, 16).

La Iglesia es communio sanctorum:
comunión de los santos, es decir,
comunidad de todos los que han
recibido la gracia regeneradora del
Espíritu por la que son hijos de Dios,
unidos a Cristo y llamados santos.
Unos aún caminan en esta tierra,
otros ya murieron y se purifican
también con la ayuda de nuestras
plegarias. Otros, en fin, gozan ya de
la visión de Dios e interceden por
nosotros. La comunión de los santos
también quiere decir que todos los
cristianos tenemos en común los
dones santos, en cuyo centro está la
Eucaristía, todos los demás



sacramentos que a ella se ordenan, y
todos los demás dones y carismas.

Por la comunión de los santos, los
méritos de Cristo y de todos los
santos que nos han precedido en la
tierra nos ayudan en la misión que el
mismo Señor nos pide realizar en la
Iglesia. Los santos que están en el
Cielo no asisten con indiferencia a la
vida de la Iglesia peregrinante, y
aguardan que la plenitud de la
comunión de los santos se realice con
la segunda venida del Señor, el juicio
y la resurrección de los cuerpos. La
vida concreta de la Iglesia peregrina
y de cada uno de sus miembros tiene
gran importancia para la realización
de su misión, para la purificación de
muchas almas y para la conversión
de tantas otras: «De que tú y yo nos
portemos como Dios quiere —no lo
olvides— dependen muchas cosas
grandes»[5].



A la vez, cabe la desgracia de que los
fieles no respondan como Dios
quiere, debido a sus limitaciones, a
sus equivocaciones o al pecado que
cometen. Algunas de las parábolas
del Reino explican que el trigo
convive con la cizaña, los peces
buenos con los malos, hasta el fin del
mundo. San Pablo reconocía que los
Apóstoles llevaban el gran tesoro en
vasos de barro (2 Co 4,7) y hay varias
admoniciones en el Nuevo
Testamento contra los falsos profetas
y contra quién escandaliza a los
demás (por ejemplo, Ap 2 y 3)[6].
Como en la Iglesia primitiva, también
ahora los pecados de los cristianos
(ministros o fieles no ordenados)
tienen una cierta repercusión en la
misión y en los demás cristianos.
Ésta es mayor cuando quién peca —
por acción o por omisión— es un
ministro o tiene la responsabilidad
de velar por los demás, pudiendo
incluso ocurrir que se cause
escándalo (invitación a pecar).



Aunque los pecados afectan la
comunión y ese efecto puede incluso
ser bien visible, nunca podrán
ensombrecer del todo la santidad de
la Iglesia ni ahogar completamente
su misión, porque eso equivaldría a
afirmar que el mal puede más que el
amor que Dios manifestó y sigue
manifestando por los hombres.
Además, la repercusión del bien que
hacen tantos cristianos es menos
visible, pero mucho mayor, que la del
pecado. La oración de todos los
cristianos por el Papa, por los
obispos, por todo el clero, por los
religiosos y laicos es una respuesta
de fe ante esta situación que la
Iglesia vive hasta que se consume su
misterio en la patria. Aun
reconociendo la presencia de los
pecadores en la Iglesia, nuestro
Padre afirmaba que eso «no autoriza
en modo alguno a juzgar a la Iglesia
de manera humana, sin fe teologal,
fijándose únicamente en la mayor o
menor cualidad de determinados



eclesiásticos o de ciertos cristianos.
Proceder así, es quedarse en la
superficie. Lo más importante en la
Iglesia no es ver cómo respondemos
los hombres, sino ver lo que hace
Dios. La Iglesia es eso: Cristo
presente entre nosotros; Dios que
viene hacia la humanidad para
salvarla, llamándonos con su
revelación, santificándonos con su
gracia, sosteniéndonos con su ayuda
constante, en los pequeños y en los
grandes combates de la vida diaria.
Podemos llegar a desconfiar de los
hombres, y cada uno está obligado a
desconfiar personalmente de sí
mismo y a coronar sus jornadas con
un mea culpa con un acto de
contrición hondo y sincero. Pero no
tenemos derecho a dudar de Dios. Y
dudar de la Iglesia, de su origen
divino, de la eficacia salvadora de su
predicación y de sus sacramentos, es
dudar de Dios mismo, es no creer
plenamente en la realidad de la
venida del Espíritu Santo»[7].



La comunión de los santos está
orgánicamente estructurada en la
tierra, porque Cristo y el Espíritu la
hicieron y hacen sacramento de la
Salvación, es decir, medio y señal por
la que Dios ofrece la Salvación a la
humanidad. La Iglesia está
estructurada internamente según las
relaciones que se dan entre los que,
en virtud del Bautismo, tienen el
sacerdocio común y los que, además,
han recibido el sacerdocio
ministerial por el sacramento del
Orden. La Iglesia también se
estructura externamente en la
comunión de las Iglesias
particulares, formadas a imagen de
la Iglesia universal y presididas cada
una por su propio obispo.
Análogamente se da esta comunión
en otras realidades eclesiales. La
Iglesia, así estructurada, sirve al
Espíritu de Cristo para la misión
(cf.Lumen gentium, 8).

Sacerdocio común



Al entrar en la Iglesia, el cristiano
renace en Cristo y, con Él, es hecho
rey y sacerdote por la señal de la
Cruz; por la unción del Espíritu es
consagrado sacerdote. Además,
algunos reciben el sacramento del
Orden, por el que son capacitados
para hacer a Cristo
sacramentalmente presente a los
demás fieles, sus hermanos, predicar
la Palabra de Dios y guiar a sus
hermanos en lo que concierne a la fe
y a la vida cristiana. Con esta
distinción entre la condición común
cristiana y los ministros sagrados,
Dios nos muestra que desea
comunicar su gracia a través de
otros, que la salvación nos viene
desde fuera de cada uno de nosotros
y no depende de nuestras
capacidades personales. En la Iglesia
de Dios hay, pues, dos modos
esencialmente distintos de participar
en el sacerdocio de Cristo, que están
mutuamente ordenados entre sí; esa
mutua ordenación no es una mera



condición moral para el desarrollo de
la misión, sino el modo en que el
sacerdocio de Cristo se hace presente
en esta tierra (Lumen gentium, 10 y
11).

El sacerdocio no se reduce, por tanto,
a un servicio específico dentro de la
Iglesia, porque todos los cristianos
han recibido un carisma específico y
se reconocen miembros de una
estirpe real y partícipes de la función
sacerdotal de Cristo (cf. San León
Magno, Sermones, IV, 1: PL 54, 149).
Es una condición común a todos los
cristianos, hombres y mujeres, laicos
y ministros sagrados, que fue
recibida con el Bautismo y ha sido
reforzada por la Confirmación. Por
tanto, todos los cristianos tienen en
común la condición de fieles, es
decir, al ser «incorporados a Cristo
mediante el Bautismo, han sido
constituidos miembros del Pueblo de
Dios; han sido hechos partícipes,
cada uno según su propia condición,



de la función sacerdotal, profética y
real de Cristo, y son llamados a llevar
a cabo la misión confiada por Dios a
la Iglesia. Entre ellos hay una
verdadera igualdad en su dignidad
de hijos de Dios»[8]. El sacerdocio
común se ejercita en la respuesta a la
llamada a la santidad y a continuar
la misión de Cristo, que todos han
recibido con el Bautismo.

En el hebraísmo, en las religiones
que han rodeado Israel y en muchas
religiones más, es el sacerdote quien
hace de mediador. Por tanto, el que
quiere entrar en relación con Dios
tiene que pedir al sacerdote que lo
haga en su nombre. La función del
sacerdote es de mediación: unir los
hombres con Dios, y Dios con los
hombres, ofrecer sacrificios y
bendecir. Para explicar el sacerdocio
de los fieles, los Padres de la Iglesia
han subrayado que cada uno de los
cristianos tenía acceso directo a Dios.
Porque todos participamos del



sacerdocio de Cristo, hay una
inmediatez y una cercanía de todos
los cristianos con Dios.

En concreto, el cristiano —por su
unión a Cristo— está capacitado para
ofrecer sacrificios espirituales, llevar
el mundo a Dios y Dios al mundo.
Todos los bautizados están llamados
a poner a Dios y a los demás en
relación. Hay una dimensión
ascendente y otra descendente del
sacerdocio común. La ascendente
nos capacita a elevar a Dios nuestras
vidas con todo lo que suponen, junto
con Cristo. En Él, en la Santa Misa,
nuestros pequeños trabajos y
sacrificios adquieren un valor de
eternidad. Más adelante, en el Cielo,
los veremos transfigurados.

La dimensión descendente del
sacerdocio común implica que el
sacerdote comunica los dones de
Dios a los hombres. Es lo que nos
hace instrumentos de la santidad de



los demás, por ejemplo, con nuestro
apostolado. Esto ocurre en la misión
de los padres cuando ayudan a
crecer en la fe, en la esperanza y en
la caridad a sus hijos, o en la
santificación del matrimonio y de la
vida familiar. También ocurre
cuando acercamos a Dios a nuestros
amigos y a nuestros compañeros de
trabajo: «Mientras desarrolláis
vuestra actividad en la misma
entraña de la sociedad, participando
en todos los afanes nobles y en todos
los trabajos rectos de los hombres, no
debéis perder de vista el profundo
sentido sacerdotal que tiene vuestra
vida: debéis ser mediadores en Cristo
Jesús para llevar a Dios todas las
cosas, y para que la gracia divina lo
vivifique todo»[9]. Esta misión
santificadora de los cristianos no
ordenados está íntimamente unida a
la misión santificadora de los
ministros sagrados, y de ella
necesita. San Josemaría lo explicaba,
hablando concretamente del



apostolado de sus hijos, explicando
que cada uno «procura ser apóstol en
su propio ambiente de trabajo,
acercando las almas a Cristo
mediante el ejemplo y la palabra: el
diálogo. Pero en el apostolado, al
conducir a las almas por los caminos
de la vida cristiana, se llega al muro
sacramental. La función
santificadora del laico tiene
necesidad de la función santificadora
del sacerdote, que administra el
sacramento de la Penitencia, celebra
la Eucaristía y proclama la Palabra
de Dios en nombre de la Iglesia»[10].

El sacerdocio común también
comporta la misión real de Cristo,
por la que todos los cristianos hacen
que Cristo reine en sus vidas y en su
entorno, sirviendo a los demás,
especialmente en los pobres, en los
enfermos y en todos los necesitados.
El servicio es el modo de ejercicio de
la dignidad real de los cristianos.
También nos ayuda a descubrir y



llevar a cabo lo que Dios ha pensado
para el mundo.

Dios ha pensado el sacerdocio común
y el ministerial mutuamente
ordenados entre sí en la Iglesia. Su
sacerdocio se presenta en la tierra en
esa mutua articulación. Por eso, el
clericalismo es un desequilibrio de
esa mutua ordenación. Se verifica
cuando los ministros invaden el
campo de los demás fieles en asuntos
y cosas que no les conciernen, o
cuando los fieles no ordenados
invaden el campo del sacerdocio
ministerial cumpliendo funciones
que son de los ministros.

Diversidad de vocaciones en la
Iglesia

La Iglesia tiene que anunciar e
instaurar entre todos los pueblos el
Reino de Dios inaugurado por Cristo.
En la tierra ella es el germen e inicio
de este Reino. Después de su
Resurrección, el Señor envió a los



Apóstoles a anunciar el Evangelio, a
bautizar y a enseñar a cumplir todo
lo que Él había mandado (Mt
28,18ss). El Señor dejó a su Iglesia la
misma misión que el Padre le había
confiado (Jn 20,21). Desde el inicio de
la Iglesia esta misión fue realizada
por todos los cristianos (Hch 8,4;
11,19), que muchas veces han llegado
al sacrificio de la propia vida para
cumplirla. El mandato misionero del
Señor tiene su fuente en el amor
eterno de Dios, que ha enviado a su
Hijo y a su Espíritu porque «quiere
que todos los hombres se salven y
lleguen al conocimiento de la
verdad» (1 Tm 2,4).

En este envío misionero están
contenidas las tres funciones de la
Iglesia en la tierra: el munus
profeticum (anunciar la buena
noticia de la salvación en Cristo), el 
munus sacerdotale (hacer
efectivamente presente y transmitir
la vida de Cristo que salva por los



sacramentos y por la gracia) y el 
munus regale (ayudar a los cristianos
a cumplir la misión de llevar el
mundo a Dios y de crecer en
santidad). Aunque todos los fieles
comparten esta misma misión, no
todos desempeñan el mismo papel.
Algunos sacramentos y carismas
configuran y capacitan a los
cristianos para determinadas
funciones ligadas a la misión.

Como hemos visto, los que tienen el
sacerdocio común y los que también
tienen el sacerdocio ministerial están
mutuamente ordenados entre sí, de
tal modo que hacen presente el
sacerdocio y la mediación de Cristo
en la tierra, los dones de la gracia, la
fuerza y la luz de que todos necesitan
para poder desarrollar la misión.
Algunos de ellos fueron conformados
con Cristo cabeza de la Iglesia de una
forma específica, distinta de los
demás. Al haber recibido el
sacramento del Orden, ellos poseen



el sacerdocio ministerial para hacer
sacramentalmente presente a Cristo
para todos los demás fieles. Quienes
han recibido la plenitud del
sacramento del Orden son los
obispos, sucesores de los Apóstoles.
Quienes han recibido el sacramento
del Orden en su segundo grado son
los presbíteros, que ayudan
directamente a los obispos. El tercer
grado del sacramento del Orden,
diaconal, configura a un cristiano
con Cristo servidor, para ayudar al
obispo y a los presbíteros en la
predicación, en la caridad y en la
celebración de algunos sacramentos.

En lo que respecta a la misión de
llevar el mundo a Dios, hay dos
grandes condiciones de vida que
están ligadas a esta tarea. Unos
tienen la peculiar vocación de llevar
el mundo a Dios desde dentro, son
los laicos. Lo hacen ordenando según
Dios los asuntos temporales con los
que su vida está como que



entretejida (cfr. Lumen gentium, 31).
Puesto que participan del sacerdocio
de Cristo, los laicos participan de su
misión santificadora, profética y
real[11]. Participan en la misión
sacerdotal de Cristo cuando ofrecen
como sacrificio espiritual, sobre todo
en la Eucaristía, la propia vida con
todas sus obras. Participan en la
misión profética de Cristo cuando
acogen en la fe la Palabra de Cristo, y
la anuncian al mundo con el
testimonio de la vida y de la palabra.
Participan en la misión regia de
Cristo porque reciben de Él el poder
de vencer el pecado en sí mismos y
en el mundo, por medio de la
abnegación y la santidad de la propia
vida, e impregnan de valores
morales las actividades temporales
del hombre y las instituciones de la
sociedad.

Otros tienen la peculiar vocación de
apartarse de las realidades y
actividades seculares, viviendo según



un estado de vida específico que se
asemeja, en lo que cabe
humanamente, a la condición de vida
que los hombres tendrán al final (no
se casan y a menudo viven como
hermanos en comunidades, no
poseen bienes, muchas veces
cambian de nombre para así
significar que “mueren” para su vida
anterior, etc.). Para entrar en ese
estado de vida se consagran de modo
especial a Dios por la profesión de los
consejos evangélicos: castidad (en el
celibato o virginidad), pobreza y
obediencia. La vida consagrada es un
estado de vida reconocido por la
Iglesia, que participa en su misión
mediante una plena entrega a Cristo
y a los hermanos dando testimonio
de la esperanza del Reino de los
cielos[12]. En concreto, con su estado
de vida recuerdan a todos los demás
que no tienen en este mundo un
domicilio permanente, dan un
testimonio público de que todos los
logros humanos deberán ser



transfigurados en el día de la venida
del Señor, y llevan el mundo a Dios
como por atracción, desde fuera de
las actividades y asuntos de los que
se apartaron (cf. Lumen gentium, 44;
PC, 5).

Laicos y religiosos llevan el mundo a
Dios desde posiciones distintas: los
primeros, desde dentro y
promoviendo el desarrollo de la
creación según la disposición divina
(cf. Gn 2,15); los segundos, desde
fuera, atrayendo la creación hacia su
consumación, que ellos anticipan
simbólicamente en su forma de vida.
Los primeros necesitan que los
segundos les recuerden que no se
puede llevar el mundo a Dios sin el
espíritu de las bienaventuranzas, los
segundos necesitan que los primeros
les recuerden que la vocación
original del hombre es llevar la
creación a la perfección que Dios ha
pensado para ella; unos y otros, en
comunión, sirven a la edificación del



Reino de Dios. La vida consagrada
también aporta mucho para la
animación cristiana del mundo a
través de obras de caridad,
beneficencia y asistencia social, a las
cuales se dedica con generosidad.

Además, en la vida de la Iglesia van
surgiendo muchos caminos y modos
de llevar a cabo la misión común. El
siglo XX ha visto nacer muchas
realidades, los movimientos, las
nuevas comunidades monásticas y
otras instituciones más recientes, y
todas colaboran en la evangelización
desde sus carismas propios.

Octavario por la unidad de
cristianos

La Iglesia es Una porque su origen y
modelo es la Santísima Trinidad;
porque Cristo —su fundador—
restablece la unidad de todos en un
sólo cuerpo; porque el Espíritu Santo
une a los fieles con la Cabeza, que es
Cristo. Esta unidad se manifiesta en



que los fieles profesan una misma fe,
celebran unos mismos sacramentos,
están unidos en una misma
jerarquía, tienen una esperanza
común y la misma caridad.

La Iglesia subsiste como sociedad
constituida y organizada en el
mundo en la Iglesia Católica,
gobernada por el sucesor de Pedro y
por los obispos en comunión con él
(cfr. Lumen gentium, 8). Sólo en ella
se puede obtener la plenitud de los
medios de salvación puesto que el
Señor confió todos los bienes de la
Nueva Alianza sólo al Colegio
apostólico, cuya cabeza es Pedro.
Cristo ha dado la unidad a la Iglesia y
ella subsiste en la Iglesia Católica.
Esa unidad no se pierde a causa de
las desuniones de los cristianos entre
sí. Las separaciones entre cristianos
causan, sin embargo, una herida en
la Iglesia, pueden causar escándalo y
retrasan la evangelización.



Los que han nacido en un estado de
separación de la Iglesia Católica no
pueden considerarse sin más como
cismáticos o heréticos. En sus
comunidades e Iglesias pueden
recibir la gracia a través del
Bautismo. En ellas hay muchos
bienes de santificación y de verdad
que proceden de Cristo e impulsan a
la unidad católica, y el Espíritu Santo
se sirve de ellas como instrumentos
de salvación, puesto que su fuerza
viene de la plenitud de gracia y
verdad que Cristo dio a la Iglesia
católica[13].

Los miembros de esas Iglesias y
comunidades se incorporan a Cristo
en el Bautismo y por eso los
reconocemos como hermanos.
Estamos en cierta comunión de
oraciones y otros beneficios
espirituales, incluso cierta verdadera
unión en el Espíritu Santo, con los
cristianos que no pertenecen a la
Iglesia Católica (Lumen gentium, 15).



Se puede crecer en unidad:
acercándonos más a Cristo y
ayudando a los demás cristianos a
estar más cerca de Él; fomentando la
unidad en lo esencial, la libertad en
lo accidental y la caridad en todo;
haciendo más habitable la casa de
Dios a los demás; creciendo en
veneración y respeto por el Papa y la
jerarquía, ayudándoles y siguiendo
sus enseñanzas.

El movimiento ecuménico es una
tarea eclesial por la que se busca la
unidad visible entre los cristianos en
la única Iglesia fundada por Cristo.
Es un deseo del Señor (Jn 17,21). Se
realiza con la oración, con la
conversión del corazón, el recíproco
conocimiento fraterno y el diálogo
teológico.

El octavario de oración por la unidad
de los cristianos es una de las
actividades de las que se compone el
movimiento ecuménico, situándose



en el ámbito del llamado
ecumenismo espiritual. Nació en
Estados Unidos de América en 1908,
de mano del episcopaliano Paul
Watson, que después se unió a la
Iglesia Católica. Los papas Pío X y
Benedicto XV elogiaron y animaron a
todos los católicos a unirse a esta
iniciativa. Se celebra desde el 18 de
enero hasta el día 25 de enero, fiesta
de la Conversión de San Pablo.
Además de la Iglesia Católica, se vive
en varias Iglesias ortodoxas y en
muchas comunidades cristianas. En
algunos lugares puede incluir
encuentros de oración o incluso una
oración litúrgica, como las Vísperas,
con la presencia de cristianos que no
están en plena comunión con la
Iglesia Católica. Sin embargo, lo más
extendido entre todos es la oración
personal por esta intención común
en favor de la unidad visible de los
cristianos durante los ocho días
indicados.



Miguel de Salis

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
748-945.

— Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 147-193.

— San Juan Pablo II, Ut unum sint, 25-
V-1995.

[1] Catecismo de la Iglesia Católica,
777; cf. Compendio del Catecismo de
la Iglesia Católica, 147.

[2] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 149; cf. Catecismo de
la Iglesia Católica, 778.



[3] Catecismo de la Iglesia Católica,
782-786.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica,
787-795.

[5] San Josemaría Escrivá, Camino, n.
755.

[6] «En muchas ocasiones, desde hace
más de un cuarto de siglo, al recitar
el Credo y afirmar mi fe en la
divinidad de la Iglesia una, santa,
católica y apostólica, añado a pesar
de los pesares. Cuando he comentado
esa costumbre mía y alguno me
pregunta a qué quiero referirme,
respondo: a tus pecados y a los
míos» (San Josemaría Escrivá, Es
Cristo que pasa, n. 131).

[7] San Josemaría Escrivá,Es Cristo que
pasa, n. 131.

[8] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 189-191.



[9] San Josemaría Escrivá, Cartas,
Roma, 28-III-55, n. 4.

[10] San Josemaría Escrivá, 
Conversaciones con Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer, n. 69. «La
santidad —cuando es verdadera— se
desborda del vaso, para llenar otros
corazones, otras almas, de esa
sobreabundancia. § Los hijos de Dios
nos santificamos, santificando. —
¿Cunde a tu alrededor la vida
cristiana? Piénsalo a diario” (Forja, n.
856).

[11] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 189-191.

[12] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 192s. «Nuestra
misión de cristianos es proclamar esa
Realeza de Cristo, anunciarla con
nuestra palabra y con nuestras
obras. Quiere el Señor a los suyos en
todas las encrucijadas de la tierra. A
algunos los llama al desierto, a
desentenderse de los avatares de la



sociedad de los hombres, para hacer
que esos mismos hombres recuerden
a los demás, con su testimonio, que
existe Dios. A otros, les encomienda
el ministerio sacerdotal. A la gran
mayoría, los quiere en medio del
mundo, en las ocupaciones terrenas.
Por lo tanto, deben estos cristianos
llevar a Cristo a todos los ámbitos
donde se desarrollan las tareas
humanas: a la fábrica, al laboratorio,
al trabajo de la tierra, al taller del
artesano, a las calles de las grandes
ciudades y a los senderos de
montaña» (San Josemaría Escrivá, Es
Cristo que pasa, n. 105).

[13] Catecismo de la Iglesia Católica,
819.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/tema-15-la-
iglesia-fundada-por-cristo/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/tema-15-la-iglesia-fundada-por-cristo/
https://opusdei.org/es-hn/article/tema-15-la-iglesia-fundada-por-cristo/
https://opusdei.org/es-hn/article/tema-15-la-iglesia-fundada-por-cristo/

	Tema 15. La Iglesia, fundada por Cristo

