
opusdei.org

San Josemaría,
sacerdote diocesano

"La afirmación según la cual
Josemaría Escrivá representa
un verdadero modelo de
sacerdotes encierra un
significado preciso". Es lo que
explica Mons. José María
Yanguas, obispo de Cuenca
(España).

26/02/2014

Se quiere decir con ella que el
fundador del Opus Dei vivió su
condición de sacerdote con
particular intensidad, supo hacer



vida propria con gran vigor las
peculiares virtudes sacerdotales y las
vivió de un modo egregio, excelente.
De ahí que pueda ser presentado
como modelo de sacerdotes; su vida
sacerdotal, en efecto, puede servir de
pauta inspiradora a otros sacerdotes
en el modo de vivir la propia
condición.

Josemaría Escrivá se entregó, en
efecto, desde el principio a vivir
plenamente su sacerdocio. Nunca lo
consideró como simple ingreso en
una determinado status, una
solución de vida, un, por así decir,
“modus vivendi”, una profesión que,
junto a otras, se abría ante él en el
albor de la juventud. Al acoger la
llamada al sacerdocio, no elegía una
solución relativamente cómoda,
segura, de un cierto prestigio social,
al menos en los ambientes que
podríamos llamar provinciales.
Aunque no conocía la razón exacta y
última de su llamada al sacerdocio,



Josemaría Escrivá de Balaguer
percibía con rara claridad que “no
quería ser sacerdote por ser
sacerdote” 1. Lo que él quería, su
voluntad e intención no eran, en
absoluto, las de llegar a ser uno de
los personajes caraterísticos de los
cuadros de costumbre de la época: la
que retrataba al sacerdote en
compañía convivial con ciertos
funcionarios de la administración
pública.

Si el motivo último de la llamada al
sacerdocio, imponiéndose a sus
proyectos personales, no se le reveló
al fundador del Opus Dei hasta el 2
de octubre de 1928 2, dicha llamada
se le manifestó, desde el principio, en
el horizonte de una fuerte exigencia
de santidad 3, que ya no le
abandonaría hasta la muerte.
Numerosas personalidades
eclesiásticas, que conocieron y
trataron a Josemaría Escrivá de
Balaguer en los primeros años de su



vida sacerdotal, han dado testimonio
unánime de la heroicidad de sus
virtudes 4. Y santidad heroica era lo
que, desde el principio, pedía a todos,
también, por tanto, a los sacerdotes 5.

Mi intervención, como es obvio por
la naturaleza y dinámica mismas de
una sesión de trabajo, no tiene como
fin hacer un estudio, siquiera
somero, de la doctrina teológica del
fundador del Opus Dei sobre el
sacerdocio; tal intento requiere un
empeño bien diverso al exigido en
este momento. No me propongo
tampoco trazar un perfil ascético de
la figura del sacerdote Josemaría
Escrivá o del sacerdote en general.
Me limitaré a fijar los trazos que, lo
mismo en la existencia sacerdotal de
Josemaría Escrivá de Balaguer que
en su doctrina sobre el sacerdocio,
han constituido y constituyen
algunas de las líneas fundamentales
del modelo en el que se inspira mi
vida sacerdotal.



Debo precisar inmediatamente - lo
considero de extrema importancia -,
que, muy probablemente, dichos
trazos no hubieran ejercido nunca
un influjo personal tan fuerte y
decisivo si no los hubiera visto
encarnados, hechos vida en
Josemaría Escrivá de Balaguer y en
algunos sacerdotes de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz. Si no
hubiera sido así, tales rasgos o no
habrían inspirado tan decisivamente
mi vida sacerdotal o no habría
sabido traducirlos, con mejor o peor
fortuna, en vida propria. Es difícil, o
habrá que decir mejor, es imposible,
adquirir sentido artístico, buen
gusto, sólo con enseñanza y
exposiciones teóricas, aprendiéndolo
en los libros. El contacto con la obra
de arte, la experiencia, el encuentro
directo, constante, con la belleza en
cualquiera de sus variadas formas,
educa espontáneamente el sentido de
la belleza. Pienso que algo parecido
ocurre en la vida espiritual. También



aquí la experiencia, el contacto
directo, precede, en buena medida, a
la reflexión.

En mi caso, en efecto, la atracción, la
llamada, el deseo de vivir mi
sacerdocio según el espíritu del Opus
Dei, obedeció sencillamente a la
voluntad de ser un sacerdote así, tal
como lo vi encarnado en alguno de
los presbíteros del Opus Dei que tuve
la fortuna, la gracia de Dios, de
conocer en mis años de seminario, y
tal como pude después descubrirlo
en la persona de Josemaría Escrivá
de Balaguer. Más tarde, al conocer
con mayor detalle el mensaje del
fundador del Opus Dei, percibí de
manera más articulada y orgánica,
aunque no de modo más intenso, lo
que ya años atrás había visto o
intuido. Dios nuestro Señor, en su
infinita sabiduría y paterna
providencia, se sirve de modos muy
diversos para hacer ver a una
persona qué tipo de sacerdote, mejor,



qué modalidad de existencia
sacerdotal concreta desea que viva.

El plan de Dios sobre cada persona es
único, pero su entera manifestación
o, si se quiere, su pleno
descubrimiento, no se cumple
habitualmente de una sola vez, sino
que acontece en momentos
sucesivos. En un instante se desvela
ahora algo nuevo que, sin embargo,
formaba parte, ya desde el inicio, del
proyecto total y único de Dios.

El rasgo que en un primer momento
me atrajo con mayor fuerza, que
despertó un fuerte sentimiento de
simpatía, que me hizo sentirme
cómodo, en casa mía, que me
infundió un íntimo sentimiento de 
cercanía fue - el recuerdo es nítido y
preciso - el estilo abierto, luminoso,
por así decir, el aire vital, la
atmósfera positiva, sin recelos, ante
las cosas nobles del mundo; el buen
humor y la alegría, que después he



sabido que eran fruto de una
profunda vivencia de la filiación
divina; el espíritu deportivo que
impulsa a una lucha alegre y
continuada; la actitud jovial,
simpática - para mí una
agradabilísima novedad -, que
advertí vitalmente, repito, desde el
momento inicial de mis contactos
con el primer sacerdote del Opus Dei,
cuando aún no sabía siquiera de su
condición de tal. Nada tenía de
actitud negativa frente a otras
imagenes sacerdotales conocidas. No
era algo que se presentaba o se vivía
‘contra’, se trataba simplemente de
algo distinto, fuertemente positivo,
joven, nuevo, atrayente.

Mención especial merecen algunos
aspectos del talante humano,
cristiano y sacerdotal de Josemaría
Escrivá que estuvieron en el centro
de mis primeros contactos con el
Opus Dei. La primera experiencia
obtenida en ellos – por eso quizá más



viva, sentida, profunda y
permanente - fue una experiencia de
libertad . Sería improcedente dar
detalles de la misma en este
momento. De todas formas, sí puedo
decir que fue la causa y la razón de
que Opus Dei y libertad me fueran,
desde entonces y siempre, 
vitalmente, conceptos y realidades 
inseparables. De ahí la alegría que
experimenté, después, al descubrir
que la libertad representaba para
Josemaría Escrivá un bien
particularmente precioso. Con
expresión rápida y eficaz, declaraba
ser, en efecto, un gran amigo de la
libertad, afirmando sin ambages:

“He buscado, decía, y busco la
libertad por toda la tierra, como
Diógenes buscaba un hombre. La
amo cada día más, la amo por
encima de todas las cosas terrenas:
es un tesoro que no apreciaremos
nunca bastante” 6.



Un amor sincero y apasionado a la
libertad, lejano a toda mentalidad de
partido, de espíritu de grupo; amor a
la libertad que experimenta una
profunda desazón ante todo lo que
pueda revelarse como prepotencia,
imposición caprichosa o irracional;
que lleva a respetar la variedad de
opiniones y de pareceres razonables,
o al menos razonados, en todos los
campos del saber humano; que no se
limita a tolerar la legítima
pluralidad , sino que la ama y se
alegra por ella; que no desea que se
imponga a nadie lo que Dios nuestro
Señor ha dejado a la libre decisión de
los hombres; que cree sinceramente
en la fuerza de la verdad
amigablemente propuesta y ofrecida
en libertad; que no gusta de escuelas,
si se entienden como jaulas que
encierran y cortan las alas al
pensamiento o como moldes que
uniforman indebidamente las almas.
Cómo no escuchar con profunda
alegría a Josemaría Escrivá cuando



en su predicación oral afirmaba que
el camino del Opus Dei es ancho y
carretero; que se puede caminar por
él por la izquierda y por la derecha,
en coche o a pie, por derecho o en
zigzag, corriendo o con una marcha
más acompasada; que es un camino,
en definitiva, de libertad, en el que
las almas no quedan embridadas en
esquemas fijos, comunes,
universales, que no tienen en cuenta
la singularidad preciosa de cada uno.
Cómo no tomar nota, con íntima
satisfacción, de que el Opus Dei,
como tal, no hace escuela en las
ciencias eclesiásticas, ni en filosofía
ni en ninguna otra de las ramas del
saber humano: “Como consecuencia
del fin exclusivamente divino de la
Obra, su espíritu es un espíritu de
libertad, de amor a la libertad
personal de todos los hombres. Y
como ese amor a la libertad es
sincero, nosotros amamos la
necesaria consecuencia de la
libertad; es decir, el pluralismo. En el



Opus Dei el pluralismo es querido y
amado, no sencillamente tolerado y
en modo alguno dificultado. Cuando
observo entre los socios de la Obra
tantas ideas diversas, tantas
actitudes distintas – con respeto a las
cuestiones políticas, económicas,
sociales o artísticas, etc. -, ese
espectáculo me da alegría…” 7.

De este modo, el fundador del Opus
Dei continuaba la clara enseñanza de
los grandes maestros de la tradición
cristiana. La concordia de las
voluntades no comporta ni exige en
modo alguno la coincidencia en las
opiniones, como afirma Santo Tomás
con frase lapidaria: concordia quae
est caritatis effectus est unio
voluntatum, non unio opinionum 8.

Otro aspecto fundamental de la vida
y la doctrina del fundador del Opus
Dei, que causó una fuerte impresión
en mi alma de joven seminarista y
cuyo influjo no he cesado de sentir,



fue, sin duda, el de la radicalidad con
la que sabía situar las personas
delante de Dios y el consiguiente
carácter, fuertemente personal, con
que hablaba a cada uno de la propria
santidad. De alguna manera,
Josemaría Escrivá de Balaguer
consideraba éste un aspecto central
de su labor sacerdotal 9. Volviendo al
modo como conocí al fundador del
Opus Dei en los sacerdotes que
vivían su espíritu, recuerdo cómo
hacían vibrar el tono y los modos de
la predicación que escuchaba a los
sacerdotes del Opus Dei, que
facilitaba que se entrara en sintonía
con el espíritu, fuerte y viril, que
descubría en algunos de sus libros.
Ayudaban a comprender algo que he
juzgado siempre de capital
importancia en la vida espiritual:
que nada ni nadie puede sustituirnos
en las elecciones y decisiones
propias; que cada uno debe asumir la
responsabilidad personal plena a la
hora de vivir la propia vocación en



las personales circunstancias. En la
vida espiritual puede uno ser
ayudado – ¡y cuánto se agradece tal
ayuda! -, aconsejado, sostenido; pero,
al final, se trata siempre de la propia
vida, de la propia santidad, de la
propia respuesta a los
personalísimos requerimientos
divinos. Al final uno se encuentra
necesariamente a solas con Dios
nuestro Señor. Cada cual ha de tener
el coraje de sentirse llamar por el
propio nombre, de ponerse
responsablemente delante de Dios,
sin esperar cómodamente que otro te
sugiera lo que tienes que hacer. La
respuesta, como la vocación, como el
propio nombre, es siempre
irrenunciable e inevitablemente
personal. Se evitan así las
comparaciones, odiosas y fuera de
lugar, con otras personas; el mirar de
soslayo a los demás para precisar
después la medida precisa de la
respuesta a la vocación personal; el
adocenamiento y la uniformidad



impersonales. Después, sí, vendrá el
momento del consejo, de la
condivisión, de la obediencia
rendida. Pero no hay dos vocaciones
idénticas, aunque el camino sea el
mismo. Cada uno es llamado a
recorrerlo personalmente: el ritmo de
marcha, como también las mociones
y las inspiraciones de Dios, tiene
necesariamente un sello fuertemente
personal. Para cada uno es un
camino nuevo. Por ese motivo, en el
Opus Dei la formación y la asistencia
espiritual están al servicio de la libre
y responsable actuación de las
personas:

“Cada uno, con espontaneidad
apostólica, obrando con completa
libertad personal y formándose
autónomamente su propria
conciencia de frente a las decisiones
concretas que haya de tomar,
procura buscar la perfección
cristiana y dar testimonio cristiano
en su propio ambiente, santificando



su propio trabajo profesional,
intelectual o manual” 10.

Con el amor a la libertad y la
responsabilidad personal frente a la
vocación, otro rasgo de la figura
sacerdotal del fundador del Opus Dei
quedó fuertemente grabado en mi
alma: la fraternidad sacerdotal. “Esta
es nuestra gran tarea: amar a
nuestros hermanos sacerdotes.
Hemos de sentir la satisfacción de ser
servidores de todas las almas, pero
en primer lugar de los sacerdotes,
nuestros hermanos” 11.

Tengo la convicción de que en mis
años de seminario aprendí a rezar, a
valorar la mortificación, a apreciar y
vivir la castidad y otras muchas
virtudes cristianas. Doy por ello
muchas gracias a Dios, y nunca
estaré suficientemente agradecido
por la educación allí recibida. Pero la
fraternidad sacerdotal, la amistad, la
he aprendido al calor de quienes la



vieron encarnada en Josemaría
Escrivá de Balaguer: la amistad que
es afecto noble, sincero, sacrificio
gustoso, afirmación del otro, ayuda,
impulso, condivisión, seguridad
plena de encontrar comprensión,
acogida y escucha. La huella que
aquellos sacerdotes dejaron en mí
hace que sienta particularmente la
fraternidad sacerdotal, que salga
fácil la actitud positiva ante
cualquier sacerdote por el simple
hecho de serlo, sin que importe la
procedencia, la lengua, la raza, la
formación o las ideas personales; que
ame celebrar con otros sacerdotes el
sacrificio Eucarístico, razón de
nuestro común sacerdocio; que me
resulte particularmente odiosa – es la
expresión justa - la desconfianza
inmotivada, la indiferencia o la
actitud recelosa y advertida hacia
otro sacerdote, y que aprecie, en
cambio, la franqueza y sinceridad en
el trato.



La fraternidad sacerdotal, el sentido
de pertenencia a un presbiterio con
el Obispo a la cabeza, la convicción
de ser “un” sacerdote diocesano,
como todos los demás, uno más entre
ellos, sin nada de particular que, en
cuanto sacerdote, me separe o
distinga de los mismos. Un vivo
sentido de pertenencia al presbiterio
de la diócesis, por lo que siento
natural repugnancia, instintivo
rechazo a ser considerado distinto,
ajeno, precisamente porque no soy ni
distinto ni ajeno a los intereses
comunes, a las directrices
universales, a los problemas, al modo
de ser, a la idiosincrasia peculiar de
un sacerdote diocesano. Sintiéndome
sacerdote diocesano hasta la médula,
se comprende el rechazo de
cualquier intento de ser atrapado,
desde fuera, en una especie de 
ghetto, considerado parte de un
grupo, miembro de partido o facción.



Por el contrario, del fundador del
Opus Dei he aprendido el sentido de
pertenencia a la diócesis y, a la vez, la
viva percepción de la realidad del 
ordo prebyterorum 12, que abre a
todos los sacerdotes, impulsando a
superar cualquier egoísmo
particularista y a vivir a fondo la
fraternidad que deriva de la común
llamada al sacerdocio; a no necesitar
de ninguna connotación añadida
para sentirse cercano a un sacerdote,
para apreciarlo verdaderamente
como hermano; a buscar la amistad
de todos sin excepción, con la
naturalidad y la sencillez de lo que
fluye necesariamente de los lazos
comunes; a vivir dicha amistad con
las necesarias exigencias del
sacrificio y de la disponibilidad,
prontos para el servicio.

Se entiende pues perfectamente que
un sacerdote del Opus Dei (esto es, de
la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz) sienta – ¡una vez más la



encarnación vital, existencial, que
abraza intelecto, voluntad y
sentimientos! – que nada lo separa
de sus hermanos sacerdotes, ni
siquiera, como le gustaba decir a
Josemaría Escrivá, el insignificante
muro que puede formar un papel de
fumar, el finísimo papel con que el
que los fumadores se ejercitaban
calmamente en el arte de liar los
cigarrillos di picadura, antes de que
se difundieran los de confección.
Reclama, eso sí, exactamente como
en el caso de los demás sacerdotes,
un legítimo ámbito de libertad en su
vida de piedad, aficiones y gustos
culturales legítimos, que sólo quienes
parecen amigos del partido único
podrían entender y considerar como
factores de división, confundiendo la
necesaria unidad de espíritu con la
chata e incolora uniformidad
igualitarista, que no respeta la
magnifica, y por otra parte
inevitable, diversidad de las
personas y de sus dones.



En la entrevista concedida al director
de Palabra y citada repetidamente en
estas páginas, Josemaría Escrivá
sintetiza lo que los sacerdotes
diocesanos encuentran en la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz
con estas palabras: “Los sacerdotes
diocesanos que -en uso legítimo del
derecho de asociación- se adscriben a
la Sociedad Sacerdotal de la Santa
Cruz 13, lo hacen única y
exclusivamente porque desean
recibir esa ayuda espiritual personal,
de manera en todo compatible con
los deberes de su estado y ministerio:
de otra manera, esa ayuda no sería
tal ayuda, sino complicación, estorbo
y desorden.

El espíritu del Opus Dei, en efecto,
tiene como característica esencial el
hecho de no sacar a nadie de su sitio
- unusquisque, in qua vocatione
vocatus est, in ea permaneat 14-, sino
que lleva a que cada uno cumpla las
tareas y deberes de su propio estado,



de su misión en la Iglesia y en la
sociedad civil, con la mayor
perfección posible. Por eso, cuando
un sacerdote se adscribe a la Obra,
no modifica ni abandona en nada su
vocación diocesana -dedicación al
servicio de la Iglesia local a la que
está incardinado, plena dependencia
del propio Ordinario, espiritualidad
secular, unión con los demás
sacerdotes, etc.-, sino que, por el
contrario, se compromete a vivir esa
vocación con plenitud, porque sabe
que ha de buscar la perfección
precisamente en el mismo ejercicio
de sus obligaciones sacerdotales,
como sacerdote diocesano” 15.

El no sacar a nadie de su sitio no
tiene solamente connotaciones
negativas, sino que es
eminentemente positivo: comporta 
amar el sitio en el que uno se
encuentra, todo lo que es común a
cualquier sacerdote secular
diocesano: los elementos todos que



definen una espiritualidad
diocesana. La ayuda que recibe en el
Opus Dei mira precisamente a vivir
en plenitud la propia vocación
diocesana (“dedicación al servicio de
la Iglesia local a la que está
incardinado, plena dependencia del
propio Ordinario, espiritualidad
secular, unión con los demás
sacerdotes, etc.”). La relación del
sacerdote con la Sociedad Sacerdotal
de la Santa Cruz no consiste en algo
añadido en cierto modo postizo, que
tuviera como fin una especie de
perfección personal al margen de la
propria condición de sacerdote y de
la misión recibida de la Iglesia por
manos del Obispo. Más bien al
contrario: esa relación está, por su
misma naturaleza, al servicio de la 
asunción plena, con todas las
consecuencias, de la propia
condición. Los medios de
santificación están al servicio de
ésta. Y la santidad que el Opus Dei
proclama es justamente la santidad



en el ejercicio de la propria profesión
- en este caso el ministerio sacerdotal
-, de las personales circunstancias
sociales, profesionales, familiares.
Los deberes fuertes están al servicio
de la “situación” personal, del
peculiar modo de estar en el mundo
y en la Iglesia, que hemos de
santificar.

¿Qué espiritualidad tiene pues un
sacerdote secular diocesano que
forma parte de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz? La
respuesta exacta, así lo entiendo, es:
la misma que cualquier sacerdote
secular diocesano, con todo lo que
ella comporta, sin que absolutamente
nada de la misma quede fuera. La
espiritualidad que deseo vivir es la
propria de aquello que soy, un
sacerdote diocesano. Deseo y
procuro vivir el espíritu proprio de
un sacerdote diocesano, sin excluir
ni una sola de sus características o
manifestaciones auténticas. Nunca el



espíritu del Opus Dei me ha apartado
de la espiritualidad propia de un
sacerdote. Me ha enseñado, al
contrario, una y mil veces, a buscar
la santidad en el ejercicio del
ministerio sacerdotal, en el
cumplimiento de los deberes y de los
compromisos propios del presbítero.
La vocación de un sacerdote
diocesano al Opus Dei refuerza, decía
Josemaría Escrivá de Balaguer, su
condición de tal, le ayuda a vivir en
plenitud su propia vocación: “no
modifica ni abandona en nada su
vocación diocesana, sino que, por el
contrario, se compromete a vivir esa
vocación con plenitud”.

Nunca me sentí llamado a vivir otra
cosa o de diferente manera que los
demás sacerdotes seculares que
buscan la santidad en el ejercicio de
su ministerio, como pide el Concilio
Vaticano II en el decreto 
Presbyterorum ordinis16. Mantiene
aquí toda su validez lo que Josemaría



Escrivá decía en general de la
vocación al Opus Dei, que
consideraba como una luz que
ilumina de manera nueva una 
realidad preexistente 17; en mi caso
esta realidad previa es mi vocación
al sacerdocio y mi vida sacerdotal.
De ahí que los rasgos que el espíritu
del Opus Dei quiere incidir más
hondamente en el alma de un
sacerdote pertenecen a la entraña
misma, al núcleo fundamental de la
existencia sacerdotal de un
presbítero diocesano: el afán de
almas, que debe ser una auténtica
pasión dominante, con la decidida
voluntad de llegar apostólicamente al
mayor número posible de personas;
la preocupación sincera, traducida
en iniciativas concretas, por las
vocaciones sacerdotales y por el
seminario; la necesidad de adquirir y
mejorar continuamente la
preparación en las disciplinas
eclesiásticas, con el deseo de ampliar
la propia cultura, como medio para



una mayor eficacia en el propio
ministerio; la obediencia real y la
rendida disponibilidad en relación
con los encargos pastorales que el
Obispo diocesano quiera confiar.

La espiritualidad que siento como 
propria es la espiritualidad secular y
diocesana, porque eso soy y me
siento hasta la médula: un sacerdote
secular y diocesano, uno más entre
tantos otros. ¡Cuántas veces y con
qué orgullo decía el fundador del
Opus Dei de sí mismo que era un 
sacerdote diocesano! Valga como
ejemplo lo que responde cuando se le
pregunta acerca de los frutos de la
labor de la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz: “¿Los frutos de toda esta
labor? Son para las Iglesias locales, a
las que estos sacerdotes sirven. Y de
esto se goza mi alma de sacerdote
diocesano, que ha tenido además,
repetidas veces, el consuelo de ver
con qué cariño el Papa y los Obispos



bendicen, desean y favorecen este
trabajo” 18.

Para concluir todo lo dicho: la ayuda
que recibo del Opus Dei no la siento
para nada como extraña a mi
condición sacerdotal secular y
diocesana; sencillamente porque no
le es ajena o extraña. Es cuanto
afirmaba Josemaría Escrivá con
claridad que no deja lugar a
farisaicas confusiones o ingenuos
malentendidos. El texto es largo,
pero vale la pena reproducirlo por
entero, porque no tiene desperdicio:
“Lo que estos sacerdotes [se refiere a
los sacerdotes diocesanos adscritos al
Opus Dei] encuentran en el Opus Dei
es, sobre todo, la ayuda ascética que
desean recibir, con espiritualidad
secular y diocesana (…). Añaden así a
la dirección espiritual colectiva que
el Obispo da con su predicación, sus
cartas pastorales, conversaciones,
instrucciones disciplinares, etc, una
dirección personal solícita y continua



(…) que complementa – respetándola
siempre como un deber grave – la
dirección común impartida por el
mismo Obispo. A través de esta
dirección espiritual personal (…) se
fomenta en el sacerdote su vida de
piedad, su caridad pastoral, su
formación doctrina continuada, su
celo por los apostolados dicesanos, el
amor y la obeidiencia que deben al
proprio Ordinario, la preocupación
por las vocaciones sacerdotales y el
semnario, etc.” 19.

El Opus Dei no da pues a los
sacerdotes una espiritualidad secular
diocesana nueva: les presta, más
bien, una ayuda ascética para que
puedan vivir en plenitud la
espiritualidad que ya deben poseer y
vivir por su condición misma de
sacerdotes.

Estos son algunos de los rasgos del
fundador del Opus Dei, sacerdote,
que han modelado aspectos



fundamentales de mi vida como
sacerdote diocesano.

José María Yanguas es obispo de
Cuenca (España). Fue Profesor
Visitante de la Pontificia Universidad
de la Santa Cruz y Jefe de Sección de la
Congregación para los Obispos.

Notas

1. Meditación Los pasos de Dios, 14-
II-1964; cfr. A. DEL PORTILLO, Una
vida para Dios , Madrid 1992, p. 28,
nota 21.

2. Cfr. A. ARANDA, Sacerdote de
Jesucristo. Sobre la misión eclesial del
Beato Josemaría Escrivá, Fundador
del Opus Dei , en “Romana” 17
(1993/2) 307-327.

3. Cfr. A. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, I: Señor que
vea, Madrid 1997, p. 97, nota 76.



4. S.E. Mons. Laureano Castán
Lacoma, obispo de Sigüenza-
Guadalajara (1964 – 1980), habla de
su fama de santidad ya en la década
de los años 1930-1940 (cfr. Josemaría
Escrivá de Balaguer, Un hombre de
Dios, Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei , 8, Madrid 1992, p.21).
S.E. Mons. Francisco Peralta
Ballabriga, obispo de Vitoria (1955 -
1978) refiere sobre su delicadeza,
afabilidad, cortesía, optimismo
contagioso y alegría (cfr. ibidem, pp.
49, 51). Muchos son los que
recuerdan su lealtad y amor a la
Iglesia, así como su fidelidad sin
fisuras al Magisterio: entre otros, el
citado Mons. Peralta Ballabriga ( 
ibidem, 48), S.Emza. el Card. José
María Bueno Monreal, Arzobispo de
Sevilla (1957-1982) (cfr. Josemaría
Escrivá…, cit., 3, pp. 36-38), S.E.
Mons. Pedro Cantero Cuadrado,
Obispo de Zaragoza (1964-1977) (cfr. 
Josemaría Escrivá…, cit., 2, p. 32). S.E.
Mons. José María García Lahiguera,



arzobispo de Valencia (1969-1978) ha
puesto de relieve la hondura con que
[san] Josemaría vivió las virtudes
teologales, así como su piedad
profunda, serena y constante, el
amor a la Madre de Dios y a San José
(cfr. Josemaría Escriva… , cit., 1, pp.
45-49). Otras virtudes que, según
estos y otros eclesiásticos y personas
de toda clase y condición, destacaron
en [san] Josemaría, fueron la
fortaleza, la pobreza y la humildad,
el desprendimiento, el celo por las
almas, el amor a la justicia…

5. El card. Bueno Monreal relataba
un hecho que lo vivió como
protagonista. Cuando, en un viaje a
Roma, hizo presente a [san]
Josemaría que quizás exigía
demasiado a los sacerdotes
diocesanos que se acercaban a la
Obra, se sintió decir estas palabras:
“Mira, no. En el Opus Dei no seremos
ni uno más ni uno menos de los que
Dios quiere que seamos. Y la llamada



que Dios nos hace es de entrega total,
completa, cada uno dentro de su
estado, con naturalidad, pero sin
concesiones. Cuando un sacerdote
viene a pedirnos que le demos lo que
le podemos dar, le damos la
espiritualidd que tenemos: ésta es la
entrega total: sin salir de su sitio,
reforzando su condición diocesana,
pero dándose del todo. So no le doy
esto, una espiritualidad que él puede
seguir, ¿qué le voy a dar yo?, ¿qué le
puede dar el Opus Dei a un
sacerdote?…” ( Josemaría Escrivá…,
cit., 3, pp. 43-44).

6. Es Cristo que pasa, 184.

7. Conversaciones 67.

8. S.Th, II-II, q. 37, a. 1c.

9. Es Cristo que pasa, 99: “He
concebido siempre mi labor de
sacerdote y de pastor de almas como
una tarea encaminada a situar a
cada uno frente a las exigencias



completas de su vida, ayudándole a
descubrir lo que Dios, en concreto, le
pide, sin poner limitación alguna a
esa independencia santa y a esa
bendita responsabilidad individual,
que son características de una
conciencia cristiana…”.

10. Conversaciones 19.

11. RHF 20.760, 765; citado por J.
ECHEVARRÍA, La fraternidad
sacerdotal en la vida de Mons. Escrivá
de Balaguer , en "Palabra", 239,
VI-1985, p. 25; publicado también en
este volumen y en L.F. MATEO-SECO
y R. RODRÍGUEZ-OCAÑA, Sacerdotes
en el Opus Dei... cit., 299

12. Dec. Presbyterorum ordinis, 8:
“Los presbíteros, constituidos en el
orden del presbiterado mediante la
ordenación, están unidos entre ellos
con una íntima fraternidad
sacramental”.



13. La Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz es una Asociación propia,
intrínseca e inseparable de la
Prelatura. Está constituida por los
Clérigos incardinados al Opus Dei y
por otros sacerdotes o diáconos,
incardinados en diversas diócesis.
Estos sacerdotes y diáconos de otras
diócesis -que no forman parte del
clero de la Prelatura, sino que
pertenecen al presbiterio de sus
respectivas diócesis y dependen
exclusivamente de su Ordinario,
como Superior- se asocian a la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz,
para buscar su santificación, según el
espíritu y la praxis ascética del Opus
Dei. El Prelado del Opus Dei es, a la
vez, Presidente General de la
Sociedad Sacerdotal de la Santa Cruz.

14. 1 Cor 7, 20

15. Conversaciones, 16.

16. Decr. Presbyterorum ordinis, 12



17. Con grande fuerza evocadora y, al
mismo tiempo, con la sencillez, que
resulta casi solemne, de la escena
que se narra, dice [san] Josemaría en
el punto 498 de Surco: “Me escribes
en la cocina, junto al fogón. Está
comenzando la tarde. Hace frío. A tu
lado, tu hermana pequeña – la última
que ha descubierto la locura divina
de vivir a fondo su vocación cristiana
– pela patatas. Aparentemente –
piensas – su labor es igual que antes.
Sin embargo, ¡hay tanta diferencia!

- Es verdad: antes “sólo ’pelaba
patatas; ahora, se está santificando
pelando patatas”.

18. Conversaciones, 16.

19. Conversaciones 16. El subrayado
es mío.

José María Yanguas



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/san-josemaria-
sacerdote-diocesano/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/san-josemaria-sacerdote-diocesano/
https://opusdei.org/es-hn/article/san-josemaria-sacerdote-diocesano/
https://opusdei.org/es-hn/article/san-josemaria-sacerdote-diocesano/

	San Josemaría, sacerdote diocesano

