opusdei.org

Carta ‘Samaritanus
Bonus’

El Vaticano pide aclarar el
equivoco cultural a la raiz de la
eutanasia y el suicidio asistido,
0 sea, el concepto de “muerte
digna”, y el de supuesta
“compasion”. Lo hace en este
nuevo documento titulado “El
Buen Samaritano” sobre el
cuidado de las personas en las
fases criticas y terminales de la
vida, disponible en libro
electronico (ePub, Mobi y PDF).

26/09/2020



Descargar la carta “Samaritanus
Bonus” en formato digital

Gratis en iTunes iBooks - Gratis en
Google Play Books

Descargar ePub (Descargar ePub en
Bubok) - Descargar Mobi - Descargar
PDF

Introducciéon
I. Hacerse cargo del projimo

I1. La experiencia viviente del Cristo
sufriente y el anuncio de la
esperanza

II1. El “corazon que ve” del
Samaritano: la vida humana es un
don sagrado e inviolable


https://books.apple.com/us/book/id1535760148
https://play.google.com/store/books/details?id=U9sCEAAAQBAJ
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus%20Bonus20201117-123000.epub
https://www.bubok.es/libros/265967/Carta-Samaritanus-Bonus
https://www.bubok.es/libros/265967/Carta-Samaritanus-Bonus
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus-Bonus20201117-123138.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus-Bonus20201117-123122.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus-Bonus20201117-123122.pdf

IV. Los obstaculos culturales que
oscurecen el valor sagrado de toda
vida humana

V. La ensefianza del Magisterio

La prohibicion de la eutanasia y el
suicidio asistido

La obligacion moral de evitar el
ensafiamiento terapéutico

3. Los cuidados basicos: el deber de
alimentacion e hidratacion

4. Los cuidados paliativos
5. El papel de la familia y los hospices

6. El acomparfiamiento y el cuidado
en la edad prenatal y pediatrica

7. Terapias analgésicas y supresion
de la conciencia

8. El estado vegetativo y el estado de
minima consciencia



9. La objecion de conciencia por
parte de los agentes sanitarios y de
las instituciones sanitarias catolicas

10. El acompafiamiento pastoral y el
apoyo de los sacramentos

11. El discernimiento pastoral hacia
quien pide la eutanasia o el suicidio
asistido

12. La reforma del sistema educativo
y la formacion de los agentes
sanitarios

Conclusion

Introduccion

El Buen Samaritano que deja su
camino para socorrer al hombre
enfermo (cfr. Lc 10, 30-37) es la
imagen de Jesucristo que encuentra
al hombre necesitado de salvacion y



cuida de sus heridas y su dolor con
«el aceite del consuelo y el vino de la
esperanza».[1] El es el médico de las
almas y de los cuerpos y «el testigo
fiel» (Ap 3, 14) de la presencia
salvifica de Dios en el mundo. Pero,
icomo concretar hoy este mensaje?
¢Como traducirlo en una capacidad
de acompafiamiento de la persona
enferma en las fases terminales de la
vida de manera que se le ayude
respetando y promoviendo siempre
su inalienable dignidad humana, su
llamada a la santidad y, por tanto, el
valor supremo de su misma
existencia?

El extraordinario y progresivo
desarrollo de las tecnologias
biomédicas ha acrecentado de
manera exponencial las capacidades
clinicas de la medicina en el
diagnostico, en la terapia y en el
cuidado de los pacientes. La Iglesia
mira con esperanza la investigacion
cientifica y tecnologica, y ve en ellas



una oportunidad favorable de
servicio al bien integral de la vida y
de la dignidad de todo ser humano.
[2] Sin embargo, estos progresos de
la tecnologia médica, si bien
preciosos, no son determinantes por
si mismos para calificar el sentido
propio y el valor de la vida humana.
De hecho, todo progreso en las
destrezas de los agentes sanitarios
reclama una creciente y sabia
capacidad de discernimiento
moral[3] para evitar el uso
desproporcionado y deshumanizante
de las tecnologias, sobre todo en las
fases criticas y terminales de la vida
humana.

Por otro lado, la gestidon organizativa
y la elevada articulacion y
complejidad de los sistemas
sanitarios contemporaneos pueden
reducir la relacion de confianza
entre el médico y el paciente a una
relacion meramente técnicay
contractual, un riesgo que afecta,



sobre todo, a los paises donde se
estan aprobando leyes que legitiman
formas de suicidio asistido y de
eutanasia voluntaria de los enfermos
mas vulnerables. Estas niegan los
limites éticos y juridicos de la
autodeterminacion del sujeto
enfermo, oscureciendo de manera
preocupante el valor de la vida
humana en la enfermedad, el sentido
del sufrimiento y el significado del
tiempo que precede a la muerte. El
dolor y la muerte, de hecho, no
pueden ser los criterios ultimos que
midan la dignidad humana, que es
propia de cada persona, por el solo
hecho de ser un “ser humano”.

Ante tales desafios, capaces de poner
en juego nuestro modo de pensar la
medicina, el significado del cuidado
de la persona enferma y la
responsabilidad social frente a los
mas vulnerables, el presente
documento intenta iluminar a los
pastores y a los fieles en sus



preocupaciones y en sus dudas
acerca de la atencion médica,
espiritual y pastoral debida a los
enfermos en las fases criticas y
terminales de la vida. Todos son
llamados a dar testimonio junto al
enfermo y transformarse en
“comunidad sanadora” para que el
deseo de Jesus, que todos sean una
sola carne, a partir de los mas débiles
y vulnerables, se lleve a cabo de
manera concreta.[4] Se percibe en
todas partes, de hecho, la necesidad
de una aclaracion moral y de una
orientacion practica sobre como
asistir a estas personas, ya que «es
necesaria una unidad de doctrina y
praxis»[5] respecto a un tema tan
delicado, que afecta a los enfermos
mas débiles en las etapas mas
delicadas y decisivas de la vida de
una persona.

Diversas Conferencias Episcopales en
el mundo han publicado documentos
y cartas pastorales, con las que han



buscado dar una respuesta a los
desafios planteados por el suicidio
asistido y la eutanasia voluntaria -
legitimadas por algunas legislaciones
nacionales — con una especifica
referencia a cuantos trabajan o se
recuperan dentro de los hospitales,
también en los hospitales catolicos.
Pero la atencion espiritual y las
dudas emergentes, en determinadas
circunstancias y contextos
particulares, acerca de la celebracion
de los Sacramentos por aquellos que
intentan poner fin a la propia vida,
reclaman hoy una intervencion mas
clara y puntual de parte de la Iglesia,
con el fin de:

reafirmar el mensaje del Evangelio y
sus expresiones como fundamentos
doctrinales propuestos por el
Magisterio, invocando la mision de
cuantos estan en contacto con los
enfermos en las fases criticas y
terminales (los familiares o los
tutores legales, los capellanes de



hospital, los ministros
extraordinarios de la Eucaristia y los
agentes de pastoral, los voluntarios
de los hospitales y el personal
sanitario), ademas de los mismos
enfermos;

- proporcionar pautas pastorales
precisas y concretas, de tal manera
que a nivel local se puedan afrontar
y gestionar estas situaciones
complejas para favorecer el
encuentro personal del paciente con
el Amor misericordioso de Dios.

I. Hacerse cargo del préjimo

Es dificil reconocer el profundo valor
de la vida humana cuando, a pesar
de todo esfuerzo asistencial, esta
continia mostrandosenos en su
debilidad y fragilidad. El sufrimiento,
lejos de ser eliminado del horizonte
existencial de la persona, continua
generando una inagotable pregunta
por el sentido de la vida.[6] La
solucion a esta dramatica cuestion no



podra jamas ofrecerse solo a la luz
del pensamiento humano, porque en
el sufrimiento esta contenida la
grandeza de un misterio especifico
que solo la Revelacion de Dios nos
puede desvelar.[7] Especialmente, a
cada agente sanitario le ha sido
confiada la mision de una fiel
custodia de la vida humana hasta su
cumplimiento natural,[8] a través de
un proceso de asistencia que sea
capaz de re-generar en cada paciente
el sentido profundo de su existencia,
cuando viene marcada por el
sufrimiento y la enfermedad. Es por
esto necesario partir de una atenta
consideracion del propio significado
del cuidado, para comprender el
significado de la mision especifica
confiada por Dios a cada persona,
agente sanitario y de pastoral, asi
como al mismo enfermo y a su
familia.

La experiencia del cuidado médico
parte de aquella condicion humana,



marcada por la finitud y el limite,
que es la vulnerabilidad. En relacion
a la persona, esta se inscribe en la
fragilidad de nuestro ser juntos
“cuerpo”, material y temporalmente
finito, y “alma”, deseo de infinito y
destinada a la eternidad. Nuestro ser
criaturas “finitas”, y también
destinadas a la eternidad, revela
tanto nuestra dependencia de los
bienes materiales y de la ayuda
reciproca de los hombres, como
nuestra relacion originaria y
profunda con Dios. Esta
vulnerabilidad da fundamento a la
ética del cuidado, de manera
particular en el ambito de la
medicina, entendida como solicitud,
premura, coparticipacion y
responsabilidad hacia las mujeres y
hombres que se nos han confiado
porque estan necesitados de atencion
fisica y espiritual.

De manera especifica, la relacion de
cuidado revela un principio de



justicia, en su doble dimension de
promocion de la vida humana (suum
cuique tribuere) y de no hacer dafio
a la persona (alterum non laedere):
es el mismo principio que Jesus
transforma en la regla de oro
positiva «todo lo que deseais que los
demas hagan con vosotros, hacedlo
vosotros con ellos» (Mt 7, 12). Es la
regla que, en la ética médica
tradicional, encuentra un eco en el
aforismo primum non nocere.

El cuidado de la vida es, por tanto, la
primera responsabilidad que el
médico experimenta en el encuentro
con el enfermo. Esta no puede
reducirse a la capacidad de curar al
enfermo, siendo su horizonte
antropoldgico y moral mas amplio:
también cuando la curacion es
imposible o improbable, el
acompafiamiento médico y de
enfermeria (el cuidado de las
funciones esenciales del cuerpo),
psicologico y espiritual, es un deber



ineludible, porque lo contrario
constituiria un abandono inhumano
del enfermo. La medicina, de hecho,
que se sirve de muchas ciencias,
posee también una importante
dimension de “arte terapéutica” que
implica una relacion estrecha entre
el paciente, los agentes sanitarios,
familiares y miembros de las varias
comunidades de pertenencia del
enfermo: arte terapéutica, actos
clinicos y cuidado estan
inseparablemente unidos en la
practica médica, sobre todo en las
fases criticas y terminales de la vida.

El Buen Samaritano, de hecho, «no
solo se acerca, sino que se hace cargo
del hombre medio muerto que
encuentra al borde del camino»[9].
Invierte en él no solo el dinero que
tiene, sino también aquel que no
tiene y que espera ganar en Jerico,
prometiendo que pagara a su
regreso. Asi Cristo nos invita a
fiarnos de su gracia invisible y nos



empuja a la generosidad basada en la
caridad sobrenatural,
identificandose con cada enfermo:
«Cada vez que lo hicisteis con uno de
estos, mis hermanos mas pequeiios,
conmigo lo hicisteis» (Mt 25, 40). La
afirmacion de Jesus es una verdad
moral de alcance universal: «se trata
de “hacerse cargo” de toda la vida'y
de la vida de todos»,[10] para revelar
el Amor originario e incondicionado
de Dios, fuente del sentido de toda
vida.

Por este motivo, sobre todo en las
estructuras hospitalarias y
asistenciales inspiradas en los
valores cristianos, es mas necesario
que nunca hacer un esfuerzo,
también espiritual, para dejar
espacio a una relacion construida a
partir del reconocimiento de la
fragilidad y la vulnerabilidad de la
persona enferma. De hecho, la
debilidad nos recuerda nuestra
dependencia de Dios, y nos invita a



responder desde el respeto debido al
projimo. De aqui nace la
responsabilidad moral ligada a la
conciencia de todo sujeto que se hace
cargo del enfermo (médico,
enfermero, familiar, voluntario,
pastor) de encontrarse frente a un
bien fundamental e inalienable - la
persona humana — que impone no
poder saltarse el limite en el que se
da el respeto de siy del otro, es decir
la acogida, la tutela y la promocion
de la vida humana hasta la llegada
natural de la muerte. Se trata, en este
sentido, de tener una mirada
contemplativa,[11] que sabe captar
en la existencia propia y la de los
otros un prodigio unico e irrepetible,
recibido y acogido como un don. Es
la mirada de quién no pretende
apoderarse de la realidad de la vida,
sino acogerla asi como es, con sus
fatigas y sufrimientos, buscando
reconocer en la enfermedad un
sentido del que dejarse interpelar y
“guiar”, con la confianza de quien se



abandona al Sefior de la vida que se
manifiesta en él.

Ciertamente, la medicina debe
aceptar el limite de la muerte como
parte de la condicion humana. Llega
un momento en el que ya no queda
mas que reconocer la imposibilidad
de intervenir con tratamientos
especificos sobre una enfermedad,
que aparece en poco tiempo como
mortal. Es un hecho dramatico, que
se debe comunicar al enfermo con
gran humanidad y también con
confiada apertura a la perspectiva
sobrenatural, conscientes de la
angustia que la muerte genera, sobre
todo en una cultura que la esconde.
No se puede pensar en la vida fisica
como algo que hay que conservar a
toda costa — algo que es imposible -,
sino como algo por vivir alcanzando
la libre aceptacion del sentido de la
existencia corporea: «solo con
referencia a la persona humana en
su “totalidad unificada”, es decir,



“alma que se expresa en el cuerpo
informado por un espiritu inmortal”,
se puede entender el significado
especificamente humano del
cuerpo».[12]

Reconocer la imposibilidad de curar
ante la cercana eventualidad de la
muerte, no significa, sin embargo, el
final del obrar médico y de
enfermeria. Ejercitar la
responsabilidad hacia la persona
enferma, significa asegurarle el
cuidado hasta el final: «curar si es
posible, cuidar siempre (to cure if
possible, always to care)».[13] Esta
intencion de cuidar siempre al
enfermo ofrece el criterio para
evaluar las diversas acciones a llevar
a cabo en la situacion de enfermedad
“incurable”; incurable, de hecho, no
es nunca sinonimo de “in-cuidable”.
La mirada contemplativa invita a
ampliar la nocién de cuidado. El
objetivo de la asistencia debe mirar a
la integridad de la persona,



garantizando con los medios
adecuados y necesarios el apoyo
fisico, psicologico, social, familiar y
religioso. La fe viva, mantenida en
las almas de las personas que la
rodean, puede contribuir a la
verdadera vida teologal de la
persona enferma, aunque esto no sea
inmediatamente visible. El cuidado
pastoral de todos, familiares,
médicos, enfermeros y capellanes,
puede ayudar al enfermo a persistir
en la gracia santificante y a morir en
la caridad, en el Amor de Dios.
Frente a lo inevitable de la
enfermedad, sobre todo si es cronica
y degenerativa, si falta la fe, el miedo
al sufrimiento y a la muerte, y el
desanimo que se produce,
constituyen hoy en dia las causas
principales de la tentacion de
controlar y gestionar la llegada de la
muerte, aun anticipandola, con la
peticion de la eutanasia o del suicidio
asistido.



II. La experiencia viviente del
Cristo sufriente y el anuncio de la
esperanza

Sila figura del Buen samaritano
ilumina de luz nueva la practica del
cuidado, la experiencia viviente del
Cristo sufriente, su agonia en la Cruz
y su Resurreccion, son los espacios
en los que se manifiesta la cercania
del Dios hecho hombre en las
multiples formas de la angustia y del
dolor, que pueden golpear a los
enfermos y sus familiares, durante
las largas jornadas de la enfermedad
y en el final de la vida.

No solo en las palabras del profeta
I[saias se anuncia la persona de Cristo
como el hombre familiarizado con el
dolor y el padecimiento (cfr. Is 53), si
releemos las paginas de la pasion de
Cristo encontramos también la
experiencia de la incomprension, de
la mofa, del abandono, del dolor
fisico y de la angustia. Son



experiencias que hoy golpean a
muchos enfermos, con frecuencia
considerados una carga para la
sociedad; a veces no son
comprendidos en sus peticiones, a
menudo viven formas de abandono
afectivo, de perdida de relaciones.

Todo enfermo tiene necesidad no
solo de ser escuchado, sino de
comprender que el propio
interlocutor “sabe” que significa
sentirse solo, abandonado,
angustiado frente a la perspectiva de
la muerte, al dolor de la carne, al
sufrimiento que surge cuando la
mirada de la sociedad mide su valor
en términos de calidad de vida y lo
hace sentir una carga para los
proyectos de otras personas. Por eso,
volver la mirada a Cristo significa
saber que se puede recurrir a quien
ha probado en su carne el dolor de la
flagelacion y de los clavos, la burla
de los flageladores, el abandono y la
traicion de los amigos mas queridos.



Frente al desafio de la enfermedad y
en presencia de dificultades emotivas
y espirituales en aquel que vive la
experiencia del dolor, surge, de
manera inexorable, la necesidad de
saber decir una palabra de confort,
extraida de la compasion llena de
esperanza de Jesus sobre la Cruz.
Una esperanza creible, profesada por
Cristo en la Cruz, capaz de afrontar el
momento de la prueba, el desafio de
la muerte. En la Cruz de Cristo —
cantada por la liturgia el Viernes
Santo: Ave crux, spes unica- estan
concentrados y resumidos todos los
males y sufrimientos del mundo.
Todo el mal fisico, de los cuales la
cruz, cual instrumento de muerte
infame e infamante, es el emblema;
todo el mal psicologico, expresado en
la muerte de Jesus en la mas sombria
soledad, abandono y traicion; todo el
mal moral, manifestado en la
condena a muerte del Inocente; todo
el mal espiritual, destacado en la



desolacion que hace percibir el
silencio de Dios.

Cristo es quien ha sentido alrededor
de Flla afligida consternacion de la
Madre y de los discipulos, que
“estaban” bajo la Cruz: en este
“estar”, aparentemente cargado de
impotencia y resignacion, esta toda
la cercania de los afectos que permite
al Dios hecho hombre vivir también
aquellas horas que parecen sin
sentido.

Después esta la Cruz: de hecho un
instrumento de tortura y de
ejecucion reservado solo a los
ultimos, que parece tan semejante,
en su carga simbdlica, a aquellas
enfermedades que clavan a una
cama, que prefiguran solo la muerte
y parecen eliminar el significado del
tiempo y de su paso. Sin embargo,
aquellos que “estan” alrededor del
enfermo no son solo testigos, sino
que son signo viviente de aquellos



afectos, de aquellas relaciones, de
aquella intima disponibilidad al
amor, que permiten al que sufre
reconocer sobre él una mirada
humana capaz de volver a dar
sentido al tiempo de la enfermedad.
Porque en la experiencia de sentirse
amado, toda la vida encuentra su
justificacion. Cristo ha estado
siempre sostenido, en el camino de
su pasion, por el confiado abandono
en el amor del Padre, que se hacia
evidente, en la hora de la Cruz,
también a través del amor de la
Madre. Porque el Amor de Dios se
revela siempre, en la historia de los
hombres, gracias al amor de quien
no nos abandona, de quien “esta”, a
pesar de todo, a nuestro lado.

Si reflexionamos sobre el final de la
vida de las personas, no podemos
olvidar que en ellas se aloja con
frecuencia la preocupacion por
aquellos que dejan: por los hijos, el
conyuge, los padres, los amigos. Un



componente humano que nunca
podemos descuidar y a los que se
debe ofrecer apoyo y ayuda.

Es la misma preocupacion de Cristo,
que antes de morir piensa en la
Madre que permanecera sola, con un
dolor que debera llevar en la
historia. En la cronica austera del
Evangelio de Juan, es a la Madre a
quien se dirige Cristo, para
tranquilizarla, para confiarla al
discipulo amado de tal manera que
se haga cargo de ella: “Madre, ahi
tienes a tu hijo” (cfr. Jn 19, 26-27). El
tiempo del final de la vida es un
tiempo de relaciones, un tiempo en el
que se deben derrotar la soledad y el
abandono (cfr. Mt 27, 46 y Mc 15, 34),
en vista de una entrega confiada de
la propia vida a Dios (cfr. Lc 23, 46).

Desde esta perspectiva, mirar al
Crucificado significa ver una escena
coral, en la que Cristo esta en el
centro porque resume en su propia



carne, y verdaderamente transfigura,
las horas mas tenebrosas de la
experiencia humana, aquellas en las
que se asoma, silenciosa, la
posibilidad de la desesperacion. La
luz de la fe nos hace captar, en
aquella plastica y descarnada
descripcion que los Evangelios nos
dan, la Presencia trinitaria, porque
Cristo confia en el Padre gracias al
Espiritu Santo, que apoya a la Madre
y a los discipulos que “estan” y, en
este su “estar” junto a la Cruz,
participan, con su humana
dedicacion al Sufriente, al misterio
de la Redencion.

Asi, si bien marcada por un transito
doloroso, la muerte puede
convertirse en ocasion de una
esperanza mas grande, gracias a la
fe, que nos hace participes de la obra
redentora de Cristo. De hecho, el
dolor es existencialmente soportable
solo donde existe la esperanza. La
esperanza que Cristo transmite al



que sufre y al enfermo es la de su
presencia, de su real cercania. La
esperanza no es solo un esperar por
un futuro mejor, es una mirada sobre
el presente, que lo llena de
significado. En la fe cristiana, el
acontecimiento de la Resurreccion
no solo revela la vida eterna, sino
que pone de manifiesto que en la
historia la ultima palabra no es
jamas la muerte, el dolor, la traicion,
el mal. Cristo resurge en la historia y
en el misterio de la Resurreccion
existe la confirmacion del amor del
Padre que no abandona nunca.

Releer, ahora, la experiencia viviente
del Cristo sufriente significa entregar
también a los hombres de hoy una
esperanza capaz de dar sentido al
tiempo de la enfermedad y de la
muerte. Esta esperanza es el amor
que resiste a la tentacion de la
desesperacion.



Aunque son muy importantes y estan
cargados de valor, los cuidados
paliativos no bastan si no existe
alguien que “estd” junto al enfermo y
le da testimonio de su valor unico e
irrepetible. Para el creyente, mirar al
Crucificado significa confiar en la
comprension y en el Amor de Dios: y
es importante, en una época historica
en la que se exalta la autonomia y se
celebran los fastos del individuo,
recordar que si bien es verdad que
cada uno vive el propio sufrimiento,
el propio dolor y la propia muerte,
estas vivencias estan siempre
cargadas de la mirada y de la
presencia de los otros. Alrededor de
la Cruz estan también los
funcionarios del Estado romano,
estan los curiosos, estan los
distraidos, estan los indiferentes y los
resentidos; estan bajo la Cruz, pero
no “estan” con el Crucificado.

En las unidades de cuidados
intensivos, en las casas de cuidado



para los enfermos cronicos, se puede
estar presente como funcionario o
como personas que “estan” con el
enfermo.

La experiencia de la Cruz permite asi
ofrecer al que sufre un interlocutor
creible a quien dirigir la palabra, el
pensamiento, a quien entregar la
angustia y el miedo: a aquellos que
se hacen cargo del enfermo, la
escena de la Cruz proporciona un
elemento adicional para comprender
que también cuando parece que no
hay nada mas que hacer todavia
queda mucho por hacer, porque el
“estar” es uno de los signos del amor,
y de la esperanza que lleva en si. El
anuncio de la vida después de la
muerte no es una ilusion o un
consuelo sino una certeza que esta
en el centro del amor, que no se
acaba con la muerte.



II1. El “corazon que ve” del
Samaritano: la vida humana es un
don sagrado e inviolable

El hombre, en cualquier condicion
fisica o psiquica que se encuentre,
mantiene su dignidad originaria de
haber sido creado a imagen de Dios.
Puede vivir y crecer en el esplendor
divino porque esta llamado a ser a
«imagen y gloria de Dios» (1 Cor 11,
7; 2 Cor 3, 18). Su dignidad esta en
esta vocacion. Dios se ha hecho
Hombre para salvarnos,
prometiéndonos la salvacion y
destindndonos a la comunién con El:
aqui descansa el fundamento ultimo
de la dignidad humana.[14]

Pertenece a la Iglesia el acompafiar
con misericordia a los mas débiles en
su camino de dolor, para mantener
en ellos la vida teologal y orientarlos
a la salvacion de Dios.[15] Es la
Iglesia del Buen Samaritano,[16] que
“considera el servicio a los enfermos



como parte integrante de su mision”.
[17] Comprender esta mediacion
salvifica de la Iglesia en una
perspectiva de comunion y
solidaridad entre los hombres es una
ayuda esencial para superar toda
tendencia reduccionista e
individualista.[18]

Especificamente, el programa del
Buen Samaritano es “un corazon que
ve”. El «ensefia que es necesario
convertir la mirada del corazon,
porque muchas veces los que miran
no ven. (Por qué? Porque falta
compasion. Sin compasion, el que
mira no se involucra en lo que
observa y pasa de largo; en cambio,
el que tiene un corazon compasivo se
conmueve y se involucra, se detiene
y se ocupa de lo que sucede».[19]
Este corazon ve donde hay necesidad
de amor y obra en consecuencia.[20]
Los ojos perciben en la debilidad una
llamada de Dios a obrar,
reconociendo en la vida humana el



primer bien comun de la sociedad.
[21] La vida humana es un bien
altisimo y la sociedad esta llamada a
reconocerlo. La vida es un don[22]
sagrado e inviolable y todo hombre,
creado por Dios, tiene una vocacion
transcendente y una relacion unica
con Aquel que da la vida, porque
«Dios invisible en su gran amor”[23]
ofrece a cada hombre un plan de
salvacion para que podamos decir:
«La vida es siempre un bien. Esta es
una intuicion o, mas bien, un dato de
experiencia, cuya razon profunda el
hombre esta llamado a comprender».
[24] Por eso la Iglesia esta siempre
dispuesta a colaborar con todos los
hombres de buena voluntad, con
creyentes de otras confesiones o
religiones o no creyentes, que
respetan la dignidad de la vida
humana, también en sus fases
extremas del sufrimiento y de la
muerte, y rechazan todo acto
contrario a ella.[25] Dios Creador
ofrece al hombre la vida y su



dignidad como un don precioso a
custodiar y acrecentar y del cual,
finalmente, rendirle cuentas a EL

La Iglesia afirma el sentido positivo
de la vida humana como un valor ya
perceptible por la recta razon, que la
luz de la fe confirma y realza en su
inalienable dignidad.[26] No se trata
de un criterio subjetivo o arbitrario;
se trata de un criterio fundado en la
inviolable dignidad natural — en
cuanto que la vida es el primer bien
porque es condicion del disfrute de
todos los demds bienes —y en la
vocacion trascendente de todo ser
humano, llamado a compartir el
Amor trinitario del Dios viviente:[27]
«el amor especialisimo que el
Creador tiene por cada ser humano
le confiere una dignidad infinita».
[28] El valor inviolable de la vida es
una verdad basica de la ley moral
natural y un fundamento esencial del
ordenamiento juridico. Asi como no
se puede aceptar que otro hombre



sea nuestro esclavo, aunque nos lo
pidiese, igualmente no se puede
elegir directamente atentar contra la
vida de un ser humano, aunque este
lo pida. Por lo tanto, suprimir un
enfermo que pide la eutanasia no
significa en absoluto reconocer su
autonomia y apreciarla, sino al
contrario significa desconocer el
valor de su libertad, fuertemente
condicionada por la enfermedad y el
dolor, y el valor de su vida,
negandole cualquier otra posibilidad
de relaciéon humana, de sentido de la
existencia y de crecimiento en la vida
teologal. Es mas, se decide al puesto
de Dios el momento de la muerte. Por
eso, «aborto, eutanasia y el mismo
suicidio deliberado degradan la
civilizacion humana, deshonran mas
a sus autores que a sus victimas 'y
son totalmente contrarias al honor
debido al Creador».[29]



IV. Los obstaculos culturales que
oscurecen el valor sagrado de toda
vida humana

Hoy en dia algunos factores limitan
la capacidad de captar el valor
profundo e intrinseco de toda vida
humana: el primero se refiere a un
uso equivoco del concepto de
“muerte digna” en relacion con el de
“calidad de vida”. Irrumpe aqui una
perspectiva antropologica
utilitarista, que viene «vinculada
preferentemente a las posibilidades
economicas, al “bienestar”, a la
belleza y al deleite de la vida fisica,
olvidando otras dimensiones mas
profundas - relacionales, espirituales
y religiosas — de la existencia».[30] En
virtud de este principio, la vida viene
considerada digna solo si tiene un
nivel aceptable de calidad, segun el
juicio del sujeto mismo o de un
tercero, en orden a la presencia-
ausencia de determinadas funciones
psiquicas o fisicas, o con frecuencia



identificada también con la sola
presencia de un malestar psicoldgico.
Segun esta perspectiva, cuando la
calidad de vida parece pobre, no
merece la pena prolongarla. No se
reconoce que la vida humana tiene
un valor por si misma.

Un segundo obstaculo que oscurece
la percepcion de la sacralidad de la
vida humana es una erronea
comprension de la “compasion”.[31]
Ante un sufrimiento calificado como
“insoportable”, se justifica el final de
la vida del paciente en nombre de la
“compasion”. Para no sufrir es mejor
morir: es la llamada eutanasia
“compasiva”. Seria compasivo
ayudar al paciente a morir a través
de la eutanasia o el suicidio asistido.
En realidad, la compasion humana
no consiste en provocar la muerte,
sino en acoger al enfermo, en
sostenerlo en medio de las
dificultades, en ofrecerle afecto,



atencion y medios para aliviar el
sufrimiento.

El tercer factor, que hace dificil
reconocer el valor de la propia vida y
la de los otros dentro de las
relaciones intersubjetivas, es un
individualismo creciente, que induce
a ver a los otros como limite y
amenaza de la propia libertad. En la
raiz de tal actitud estd «un neo-
pelagianismo para el cual el
individuo, radicalmente autonomo,
pretende salvarse a si mismo, sin
reconocer que depende, en lo mas
profundo de su ser, de Dios y de los
demas . Un cierto neo-gnosticismo,
por su parte, presenta una salvacion
meramente interior, encerrada en el
subjetivismo»,[32] que favorece la
liberacion de la persona de los
limites de su cuerpo, sobre todo
cuando esta débil y enferma.

El individualismo, en particular, esta
en la raiz de la que se considerada



como la enfermedad latente de
nuestro tiempo: la soledad,[33]
tematizada en algunos contextos
legislativos incluso como “derecho a
la soledad”, a partir de la autonomia
de la persona y del “principio del
permiso-consentimiento”: un
permiso-consentimiento que, dadas
determinadas condiciones de
malestar o de enfermedad, puede
extenderse hasta la eleccion de
seguir o no viviendo. Es el mismo
“derecho” que subyace a la eutanasia
y al suicidio asistido. La idea de
fondo es que cuantos se encuentran
en una condicion de dependencia y
no pueden alcanzar la perfecta
autonomia y reciprocidad son
cuidados en virtud de un favor. El
concepto de bien se reduce asi a ser
el resultado de un acuerdo social:
cada uno recibe los cuidados y la
asistencia que la autonomia o la
utilidad social o econémica hacen
posible o conveniente. Se produce asi
un empobrecimiento de las



relaciones interpersonales, que se
convierten en fragiles, privadas de la
caridad sobrenatural, de aquella
solidaridad humana y de aquel
apoyo social, tan necesarios, para
afrontar los momentos y las
decisiones mas dificiles de la
existencia.

Este modo de pensar las relaciones
humanas y el significado del bien
hacen mella en el sentido mismo de
la vida, haciéndola facilmente
manipulable, también a través de
leyes que legalizan las practicas
eutanasicas, procurando la muerte
de los enfermos. Estas acciones
provocan una gran insensibilidad
hacia el cuidado de las personas
enfermas y deforman las relaciones.
En tales circunstancias, surgen a
veces dilemas infundados sobre la
moralidad de las acciones que, en
realidad, no son mds que actos
debidos de simple cuidado de la
persona, como hidratar y alimentar a



un enfermo en estado de
inconsciencia sin perspectivas de
curacion.

En este sentido, el Papa Francisco ha
hablado de la «cultura del descarte».
[34] Las victimas de tal cultura son
los seres humanos mas fragiles, que
corren el riesgo de ser “descartados”
por un engranaje que quiere ser
eficaz a toda costa. Se trata de un
fendmeno cultural fuertemente anti-
solidario, que Juan Pablo II califico
como «cultura de la muerte» y que
crea auténticas «estructuras de
pecado».[35] Esto puede inducir a
cumplir acciones en si mismas
incorrectas por el unico motivo de
“sentirse bien” al cumplirlas,
generando confusion entre el bien y
el mal, alli donde toda vida personal
posee un valor unico e irrepetible,
siempre prometedor y abierto a la
trascendencia. En esta cultura del
descarte y de la muerte, la eutanasia
y el suicidio asistido aparecen como



una solucion erronea para resolver
los problemas relativos al paciente
terminal.

V. La ensefianza del Magisterio

1. La prohibicion de la eutanasia y
el suicidio asistido

La Iglesia, en la mision de transmitir
a los fieles la gracia del Redentor y la
ley santa de Dios, que ya puede
percibirse en los dictados de la ley
moral natural, siente el deber de
intervenir para excluir una vez mas
toda ambigliedad en relacion con el
Magisterio sobre la eutanasia y el
suicidio asistido, también en aquellos
contextos donde las leyes nacionales
han legitimado tales practicas.

Especialmente, la difusion de los
protocolos medicos aplicables a las
situaciones de final de la vida, como
el Do Not Resuscitate Order o el
Physician Orders for Life Sustaining
Treatament — con todas sus variantes



segun las legislaciones y contextos
nacionales, inicialmente pensados
como instrumentos para evitar el
ensafiamiento terapéutico en las
fases terminales de la vida —,
despierta hoy graves problemas en
relacion con el deber de tutelar la
vida del paciente en las fases mas
criticas de la enfermedad. Si por una
parte los médicos se sienten cada vez
mas vinculados a la
autodeterminacion expresada por el
paciente en estas declaraciones, que
lleva a veces a privarles de la
libertad y del deber de obrar
tutelando la vida alli donde podrian
hacerlo, por otra parte, en algunos
contextos sanitarios, preocupa el
abuso denunciado ampliamente del
empleo de tales protocolos con una
perspectiva eutanasica, cuando ni el
paciente, ni mucho menos la familia,
es consultado en la decision final.
Esto sucede sobre todo en los paises
donde la legislacion sobre el final de
la vida deja hoy amplios margenes de



ambigiedad en relacion con la
aplicacion del deber de cuidado, al
introducirse en ellos la practica de la
eutanasia.

Por estas razones, la Iglesia considera
que debe reafirmar como ensefianza
definitiva que la eutanasia es un
crimen contra la vida humana
porque, con tal acto, el hombre elige
causar directamente la muerte de un
ser humano inocente. La definicion
de eutanasia no procede de la
ponderacion de los bienes o los
valores en juego, sino de un objeto
moral suficientemente especificado,
es decir la eleccion de «una accidn o
una omision que por su naturaleza, o
en la intencién, causa la muerte, con
el fin de eliminar cualquier dolor».
[36] «La eutanasia se situa, pues, en
el nivel de las intenciones o de los
métodos usados».[37] La valoracion
moral de la eutanasia, y de las
consecuencias que se derivan, no
depende, por tanto, de un balance de



principios, que, segun las
circunstancias y los sufrimientos del
paciente, podrian, segun algunos,
justificar la supresion de la persona
enferma. El valor de la vida, la
autonomia, la capacidad de decision
y la calidad de vida no estan en el
mismo plano.

La eutanasia, por lo tanto, es un acto
intrinsecamente malo, en toda
ocasion y circunstancia. En el pasado
la Iglesia ya ha afirmado de manera
definitiva «que la eutanasia es una
grave violacion de la Ley de Dios, en
cuanto eliminacion deliberada y
moralmente inaceptable de una
persona humana. Esta doctrina se
fundamenta en la ley natural y en la
Palabra de Dios escrita; es
transmitida por la Tradicion de la
Iglesia y ensefiada por el Magisterio
ordinario y universal. Semejante
practica conlleva, segun las
circunstancias, la malicia propia del
suicidio o del homicidio».[38] Toda



cooperacion formal o material
inmediata a tal acto es un pecado
grave contra la vida humana:
«Ninguna autoridad puede
legitimamente imponerlo ni
permitirlo. Se trata, en efecto, de una
violacion de la ley divina, de una
ofensa a la dignidad de la persona
humana, de un crimen contra la
vida, de un atentado contra la
humanidad».[39] Por lo tanto, la
eutanasia es un acto homicida que
ningun fin puede legitimar y que no
tolera ninguna forma de complicidad
o colaboracion, activa o pasiva.
Aquellos que aprueban leyes sobre la
eutanasia y el suicidio asistido se
hacen, por lo tanto, complices del
grave pecado que otros llevaran a
cabo. Ellos son también culpables de
escandalo porque tales leyes
contribuyen a deformar la
conciencia, también la de los fieles.
[40]



La vida tiene la misma dignidad y el
mismo valor para todos y cada uno:
el respeto de la vida del otro es el
mismo que se debe a la propia
existencia. Una persona que elije con
plena libertad quitarse la vida rompe
su relacion con Dios y con los otros y
se niega a si mismo como sujeto
moral. El suicidio asistido aumenta la
gravedad, porque hace participe a
otro de la propia desesperacion,
induciéndolo a no dirigir la voluntad
hacia el misterio de Dios, a través de
la virtud moral de la esperanza, y
como consecuencia a no reconocer el
verdadero valor de laviday a
romper la alianza que constituye la
familia humana. Ayudar al suicida es
una colaboracion indebida a un acto
ilicito, que contradice la relacion
teologal con Dios y la relacion moral
que une a los hombres para que
compartan el don de la vida y sean
coparticipes del sentido de la propia
existencia.



También cuando la peticion de
eutanasia nace de una angustia y de
una desesperacion,[41] y «<aunque en
casos de ese género la
responsabilidad personal pueda
estar disminuida o incluso no existir,
sin embargo el error de juicio de la
conciencia — aunque fuera incluso de
buena fe - no modifica la naturaleza
del acto homicida, que en si sigue
siendo siempre inadmisible».[42]
Digase lo mismo para el suicidio
asistido. Tales practicas no son nunca
una ayuda auténtica al enfermo, sino
una ayuda a morir.

Se trata, por tanto, de una eleccion
siempre incorrecta: «El personal
médico y los otros agentes sanitarios
— fieles a la tarea de “estar siempre al
servicio de la vida y de asistirla hasta
el final — no pueden prestarse a
ninguna practica eutanasica ni
siquiera a peticion del interesado, y
mucho menos de sus familiares. No
existe, en efecto, un derecho a



disponer arbitrariamente de la
propia vida, por lo que ningun
agente sanitario puede erigirse en
tutor ejecutivo de un derecho
inexistente».[43]

Es por esto que la eutanasia y el
suicidio asistido son siempre un
fracaso de quienes los teorizan, de
quienes los deciden y de quienes los
practican.[44]

Son gravemente injustas, por tanto,
las leyes que legalizan la eutanasia o
aquellas que justifican el suicidio y la
ayuda al mismo, por el falso derecho
de elegir una muerte definida
inapropiadamente digna solo porque
ha sido elegida.[45] Tales leyes
golpean el fundamento del orden
juridico: el derecho a la vida, que
sostiene todo otro derecho, incluido
el ejercicio de la libertad humana. La
existencia de estas leyes hiere
profundamente las relaciones
humanas, la justicia y amenazan la



confianza mutua entre los hombres.
Los ordenamientos juridicos que han
legitimado el suicidio asistido y la
eutanasia muestran, ademas, una
evidente degeneracion de este
fenomeno social. El Papa Francisco
recuerda que «el contexto
sociocultural actual esta erosionando
progresivamente la conciencia de lo
que hace que la vida humana sea
preciosa. De hecho, la vida se valora
cada vez mas por su eficiencia 'y
utilidad, hasta el punto de considerar
como “vidas descartadas” o “vidas
indignas” las que no se ajustan a este
criterio. En esta situacion de pérdida
de los valores auténticos, se
resquebrajan también los deberes
inderogables de solidaridad y
fraternidad humana y cristiana. En
realidad, una sociedad se merece la
calificacion de “civil” si desarrolla los
anticuerpos contra la cultura del
descarte; si reconoce el valor
intangible de la vida humana; si la
solidaridad se practica activamente y



se salvaguarda como fundamento de
la convivencia».[46] En algunos
paises del mundo, decenas de miles
de personas ya han muerto por
eutanasia, muchas de ellas porque se
quejaban de sufrimientos
psicologicos o depresion. Son
frecuentes los abusos denunciados
por los mismos médicos sobre la
supresion de la vida de personas que
jamas habrian deseado para si la
aplicacion de la eutanasia. De hecho,
la peticion de la muerte en muchos
casos es un sintoma mismo de la
enfermedad, agravado por el
aislamiento y por el desdnimo. La
Iglesia ve en esta dificultad una
ocasion para la purificacion
espiritual, que profundiza la
esperanza, haciendo que se convierta
en verdaderamente teologal,
focalizada en Dios, y solo en Dios.

Mas bien, en lugar de complacerse en
una falsa condescendencia, el
cristiano debe ofrecer al enfermo la



ayuda indispensable para salir de su
desesperacion. El mandamiento «no
mataras» (Ex 20, 13; Dt 5, 17), de
hecho, es un si a la vida, de la cual
Dios se hace garante: «se transforma
en la llamada a un amor solicito que
tutela e impulsa la vida del préjimo».
[47] El cristiano, por tanto, sabe que
la vida terrena no es el valor
supremo. La felicidad ultima esta en
el cielo. Asi, el cristiano no
pretenderd que la vida fisica
continue cuando la muerte esta
cerca. El cristiano ayudara al
moribundo a liberarse de la
desesperacion y a poner su
esperanza en Dios.

Desde la perspectiva clinica, los
factores que mas determinan la
peticion de eutanasia y suicidio
asistido son: el dolor no gestionado y
la falta de esperanza, humanay
teologal, inducida también por una
atencion, humana, psicologica y
espiritual a menudo inadecuada por



parte de quien se hace cargo del
enfermo.[48]

Es lo que la experiencia confirma:
«las suplicas de los enfermos muy
graves que alguna vez invocan la
muerte no deben ser entendidas
como expresion de una verdadera
voluntad de eutanasia; estas en
efecto son casi siempre peticiones
angustiadas de asistencia y de afecto.
Ademas de los cuidados médicos, lo
que necesita el enfermo es el amor,
el calor humano y sobrenatural, con
el que pueden y deben rodearlo
todos aquellos que estan cercanos,
padres e hijos, médicos y
enfermeros».[49] El enfermo que se
siente rodeado de una presencia
amorosa, humana y cristiana, supera
toda forma de depresion y no cae en
la angustia de quien, en cambio, se
siente solo y abandonado a su
destino de sufrimiento y de muerte.



El hombre, en efecto, no vive el dolor
solamente como un hecho biolégico,
que se gestiona para hacerlo
soportable, sino como el misterio de
la vulnerabilidad humana en
relacion con el final de la vida fisica,
un acontecimiento dificil de aceptar,
dado que la unidad de alma y cuerpo
es esencial para el hombre.

Por eso, solo re-significando el
acontecimiento mismo de la muerte —
mediante la apertura en ella de un
horizonte de vida eterna, que
anuncia el destino trascendente de
toda persona — el “final de la vida” se
puede afrontar de una manera
acorde a la dignidad humana y
adecuada a aquella fatiga y
sufrimiento que inevitablemente
produce la sensacion inminente del
final. De hecho, «el sufrimiento es
algo todavia mas amplio que la
enfermedad, mas complejo y a la vez
aun mas profundamente enraizado
en la humanidad misma».[50] Y este



sufrimiento, con ayuda de la gracia,
puede ser animado desde dentro con
la caridad divina, como en el caso del
sufrimiento de Cristo en la Cruz.

Por eso, la actitud de quien atiende a
una persona afectada por una
enfermedad cronica o en la fase
terminal de la vida, debe ser aquella
de “saber estar”, velar con quien
sufre la angustia del morir,
“consolar”, o sea de ser-con en la
soledad, de ser co-presencia que abre
a la esperanza.[51] Mediante la fey
la caridad expresadas en la
intimidad del alma la persona que
cuida es capaz de sufrir el dolor del
otro y de abrirse a una relacion
personal con el débil que amplia los
horizontes de la vida mas alla del
acontecimiento de la muerte,
transformandose asi en una
presencia llena de esperanza.

«Llorad con los que lloran» (Rm 12,
15), porque es feliz quien tiene



compasion hasta llorar con los otros
(cfr. Mt 5, 4). En esta relacion, en la
que se da la posibilidad de amar, el
sufrimiento se llena de significado en
el com-partir de una condicion
humana y con la solidaridad en el
camino hacia Dios, que expresa
aquella alianza radical entre los
hombres[52] que les hace entrever
una luz también mas alla de la
muerte. Ella nos hace ver el acto
médico desde dentro de una alianza
terapéuticaentre el médico y el
enfermo, unidos por el
reconocimiento del valor
trascendente de la vida y del sentido
mistico del sufrimiento. Esta alianza
es la luz para comprender el buen
obrar médico, superando la vision
individualista y utilitarista hoy
predominante.

2. La obligacion moral de evitar el
ensafiamiento terapéutico



El Magisterio de la Iglesia recuerda
que, cuando se acerca el término de
la existencia terrena, la dignidad de
la persona humana se concreta como
derecho a morir en la mayor
serenidad posible y con la dignidad
humana y cristiana que le son
debidas.[53] Tutelar la dignidad del
morir significa tanto excluir la
anticipacion de la muerte como el
retrasarla con el llamado
“ensaflamiento terapéutico”.[54] La
medicina actual dispone, de hecho,
de medios capaces de retrasar
artificialmente la muerte, sin que el
paciente reciba en tales casos un
beneficio real. Ante la inminencia de
una muerte inevitable, por lo tanto,
es licito en ciencia y en conciencia
tomar la decision de renunciar a los
tratamientos que procurarian
solamente una prolongacion precaria
y penosa de la vida, sin interrumpir
todavia los cuidados normales
debidos al enfermo en casos
similares.[55] Esto significa que no es



licito suspender los cuidados que
sean eficaces para sostener las
funciones fisiolégicas esenciales,
mientras que el organismo sea capaz
de beneficiarse (ayudas a la
hidratacién, a la nutricién, a la
termorregulacion y otras ayudas
adecuadas y proporcionadas a la
respiracion, y otras mas, en la
medida en que sean necesarias para
mantener la homeostasis corporea y
reducir el sufrimiento organico y
sistémico). La suspension de toda
obstinacion irrazonable en la
administracion de los tratamientos
no debe ser una retirada terapéutica.
Tal aclaracion se hace hoy
indispensable a la luz de los
numerosos casos judiciales que en
los ultimos afios han llevado a la
retirada de los cuidados -y a la
muerte anticipada — a pacientes en
condiciones criticas, pero no
terminales, a los cuales se ha
decidido suspender los cuidados de
soporte vital, porque no habia



perspectivas de una mejora en su
calidad de vida.

En el caso especifico del
ensafiamiento terapéutico, viene
reafirmado que la renuncia a medios
extraordinarios y/o
desproporcionados «no equivale al
suicidio o a la eutanasia; expresa mas
bien la aceptacion de la condicion
humana ante la muerte»[56] o la
eleccion ponderada de evitar la
puesta en marcha de un dispositivo
médico desproporcionado a los
resultados que se podrian esperar.
La renuncia a tales tratamientos, que
procurarian solamente una
prolongacion precaria y penosa de la
vida, puede también manifestar el
respeto a la voluntad del paciente,
expresada en las llamadas
voluntades anticipadas de
tratamiento, excluyendo sin embargo
todo acto de naturaleza eutanasica o
suicida.[57]



La proporcionalidad, de hecho, se
refiere a la totalidad del bien del
enfermo. Nunca se puede aplicar el
falso discernimiento moral de la
eleccion entre valores (por ejemplo,
vida versus calidad de vida); esto
podria inducir a excluir de la
consideracion la salvaguarda de la
integridad personal y del bien-vida y
el verdadero objeto moral del acto
realizado.[58] En efecto, todo acto
médico debe tener en el objeto y en
las intenciones de quien obra el
acompafiamiento de la vida y nunca
la consecucion de la muerte[59]. En
todo caso, el médico no es nunca un
mero ejecutor de la voluntad del
paciente o de su representante legal,
conservando el derecho y el deber de
sustraerse a la voluntad discordante
con el bien moral visto desde la
propia conciencia.[60]

3. Los cuidados basicos: el deber de
alimentacion e hidratacion



Principio fundamental e ineludible
del acompafiamiento del enfermo en
condiciones criticas y/o terminales es
la continuidad de la asistencia en sus
funciones fisiolégicas esenciales. En
particular, un cuidado basico debido
a todo hombre es el de administrar
los alimentos y los liquidos
necesarios para el mantenimiento de
la homeostasis del cuerpo, en la
medida en que y hasta cuando esta
administracion demuestre alcanzar
su finalidad propia, que consiste en
el procurar la hidratacion y la
nutricion del paciente.[61]

Cuando la administracion de
sustancias nutrientes y liquidos
fisiologicos no resulte de algun
beneficio al paciente, porque su
organismo no esta en grado de
absorberlo o metabolizarlo, la
administracion viene suspendida. De
este modo, no se anticipa
ilicitamente la muerte por privacion
de las ayudas a la hidratacion y a la



nutricion, esenciales para las
funciones vitales, sino que se respeta
la evolucion natural de la
enfermedad critica o terminal. En
caso contrario, la privacion de estas
ayudas se convierte en una accion
injusta y puede ser fuente de gran
sufrimiento para quien lo padece.
Alimentacion e hidratacion no
constituyen un tratamiento médico
en sentido propio, porque no
combaten las causas de un proceso
patoldgico activo en el cuerpo del
paciente, sino que representan el
cuidado debido a la persona del
paciente, una atencion clinica 'y
humana primaria e ineludible. La
obligatoriedad de este cuidado del
enfermo a través de una apropiada
hidratacion y nutricidon puede exigir
en algunos casos el uso de una via de
administracion artificial,[62] con la
condicion que esta no resulte dafiina
para el enfermo o provoque
sufrimientos inaceptables para el
paciente.[63]



4. Los cuidados paliativos

De la continuidad de la asistencia
forma parte el constante deber de
comprender las necesidades del
enfermo: necesidad de asistencia, de
alivio del dolor, necesidades
emotivas, afectivas y espirituales.
Como se ha demostrado por la mas
amplia experiencia clinica, la
medicina paliativa constituye un
instrumento precioso e irrenunciable
para acomparniar al paciente en las
fases mas dolorosas, penosas,
cronicas y terminales de la
enfermedad. Los asi llamados
cuidados paliativos son la expresion
mas auténtica de la accién humanay
cristiana del cuidado, el simbolo
tangible del compasivo “estar” junto
al que sufre. Estos tienen como
objetivo «aliviar los sufrimientos en
la fase final de la enfermedad y de
asegurar al mismo paciente un
adecuado acompafiamiento
humano”[64] digno, mejorandole —



en la medida de lo posible - 1a
calidad de vida y el completo
bienestar. La experiencia ensefia que
la aplicacion de los cuidados
paliativos disminuye drasticamente
el numero de personas que piden la
eutanasia. Por este motivo, parece
util un compromiso decidido, segun
las posibilidades economicas, para
llevar estos cuidados a quienes
tengan necesidad, para aplicarlos no
solo en las fases terminales de la
vida, sino como perspectiva integral
de cuidado en relacion a cualquier
patologia cronica y/o degenerativa,
que pueda tener un pronostico
complejo, doloroso e infausto para el
paciente y para su familia.[65]

La asistencia espiritual al enfermo, y
a sus familiares, forma parte de los
cuidados paliativos. Esta infunde
confianza y esperanza en Dios al
moribundo y a los familiares,
ayudandoles a aceptar la muerte del
pariente. Es una contribucion



esencial que compete a los agentes
de pastoral y a toda la comunidad
cristiana, con el ejemplo del Buen
Samaritano, para que al rechazo le
siga la aceptacion, y sobre la angustia
prevalezca la esperanza,[66] sobre
todo cuando el sufrimiento se
prolonga por la degeneracion de la
patologia, al aproximarse el final. En
esta fase, la prescripcion de una
terapia analgésica eficaz permite al
paciente afrontar la enfermedad y la
muerte sin miedo a un dolor
insoportable. Este remedio estara
asociado, necesariamente, a un
apoyo fraternal que pueda vencer la
sensacion de soledad del paciente
causada, con frecuencia, por no
sentirse suficientemente
acompaifiado y comprendido en su
dificil situacion.

La técnica no da una respuesta
radical al sufrimiento y no se puede
pensar que esta pueda llegar a
eliminarlo de la vida de los hombres.



[67] Una pretension semejante
genera una falsa esperanza,
causando una desesperacion todavia
mayor en el que sufre. La ciencia
médica es capaz de conocer cada vez
mejor el dolor fisico y debe poner en
practica los mejores recursos
técnicos para tratarlo; pero el
horizonte vital de una enfermedad
terminal genera un sufrimiento
profundo en el enfermo, que
requiere una atencion no meramente
técnica. Spe salvi facti sumus, en la
esperanza, teologal, dirigida hacia
Dios, hemos sido salvados, dice San
Pablo (Rm 8, 24).

“El vino de la esperanza” es la
contribucion especifica de la fe
cristiana en el cuidado del enfermo y
hace referencia al modo como Dios
vence el mal en el mundo. En el
sufrimiento el hombre debe poder
experimentar una solidaridad y un
amor que asume el sufrimiento
ofreciendo un sentido a la vida, que



se extiende mas alla de la muerte.
Todo esto posee una gran relevancia
social: «Una sociedad que no logra
aceptar a los que sufren y no es
capaz de contribuir mediante la
compasion a que el sufrimiento sea
compartido y sobrellevado, también
interiormente, es una sociedad cruel
e inhumanan».[68]

Debe, sin embargo, precisarse que la
definicion de los cuidados paliativos
ha asumido en afios recientes una
connotacion que puede resultar
equivoca. En algunos paises del
mundo, las legislaciones nacionales
que regulan los cuidados paliativos
(Palliative Care Act) asi como las
leyes sobre el “final de la vida” (End-
of-Life Law), prevén, junto a los
cuidados paliativos, la llamada
Asistencia Médica a la Muerte
(MAID), que puede incluir la
posibilidad de pedir la eutanasia y el
suicidio asistido. Estas previsiones
legislativas constituyen un motivo de



confusion cultural grave, porque
hacen creer que la asistencia médica
a la muerte voluntaria sea parte
integrante de los cuidados paliativos
y que, por lo tanto, sea moralmente
licito pedir la eutanasia o el suicidio
asistido.

Ademas, en estos mismos contextos
legislativos, las intervenciones
paliativas para reducir el sufrimiento
de los pacientes graves o moribundos
pueden consistir en la
administracion de farmacos dirigidos
a anticipar la muerte o en la
suspension/interrupcion de la
hidratacion y la alimentacion,
incluso cuando hay un pronostico de
semanas o meses. Sin embargo, estas
practicas equivalen a una accion u
omision directa para procurar la
muerte y son por tanto ilicitas. La
difusion progresiva de estas leyes,
también a través de los protocolos de
las sociedades cientificas nacionales
e internacionales, ademas de inducir



a un numero creciente de personas
vulnerables a elegir la eutanasia o el
suicidio, constituye una
irresponsabilidad social frente a
tantas personas, que solo tendrian
necesidad de ser mejor atendidas y
consoladas.

5. El papel de la familia y los
hospices

En el cuidado del enfermo terminal
es central el papel de la familia.[69]
En ella la persona se apoya en
relaciones fuertes, viene apreciada
por si misma y no solo por su
productividad o por el placer que
pueda generar. En el cuidado es
esencial que el enfermo no se sienta
una carga, sino que tenga la cercania
y el aprecio de sus seres queridos. En
esta mision, la familia necesita la
ayuda y los medios adecuados. Es
necesario, por tanto, que los Estados
reconozcan la funcion social
primaria y fundamental de la familia



y su papel insustituible, también en
este ambito, destinando los recursos
y las estructuras necesarias para
ayudarla. Ademas, el
acompafnamiento humano y
espiritual de la familia es un deber
en las estructuras sanitarias de
inspiracion cristiana; nunca debe
descuidarse, porque constituye una
unica unidad de cuidado con el
enfermo.

Junto a la familia, la creacion de los
hospices, centros y estructuras donde
acoger los enfermos terminales, para
asegurar el cuidado hasta el altimo
momento, es algo bueno y de gran
ayuda. Después de todo, «la
respuesta cristiana al misterio del
sufrimiento y de la muerte no es una
explicacion sino una Presencia»[70]
que se hace cargo del dolor, lo
acompaiia y lo abre a una esperanza
confiada. Estas estructuras se ponen
como ejemplo de humanidad en la
sociedad, santuarios del dolor vivido



con plenitud de sentido. Por esto
deben estar equipadas con personal
especializado y medios materiales
especificos de cuidado, siempre
abiertos a la familia: «A este
respecto, pienso en lo bien que
funcionan los hospices para los
cuidados paliativos, en los que los
enfermos terminales son
acompafados con un apoyo médico,
psicoldgico y espiritual cualificado,
para que puedan vivir con dignidad,
confortados por la cercania de sus
seres queridos, la fase final de su
vida terrenal. Espero que estos
centros continuen siendo lugares
donde se practique con compromiso
la “terapia de la dignidad”,
alimentando asi el amor y el respeto
por la vida».[71] En estas situaciones,
asi como en cualquier estructura
sanitaria catolica, es necesaria la
presencia de agentes sanitarios y
pastorales preparados no solo bajo el
perfil clinico, sino también
practicantes de una verdadera vida



teologal de fe y esperanza, dirigida
hacia Dios, porque esta constituye la
forma mas elevada de humanizacion
del morir.[72]

6. El acompaiiamiento y el cuidado
en la edad prenatal y pediatrica

En relacion al acompafamiento de
los neonatos y de los nifios afectados
de enfermedades cronicas
degenerativas incompatibles con la
vida, o en las fases terminales de la
vida misma, es necesario reafirmar
cuanto sigue, siendo conscientes de
la necesidad de desarrollar una
estrategia operativa capaz de
garantizar calidad y bienestar al nifio
y a su familia.

Desde la concepcion, los nifios
afectados por malformaciones o
patologias de cualquier tipo son
pequeinios pacientes que la medicina
hoy es capaz de asistir y acompafar
de manera respetuosa con la vida. Su
vida es sagrada, unica, irrepetible e



inviolable, exactamente como
aquella de toda persona adulta.

En el caso de las llamadas patologias
prenatales “incompatibles con la
vida” — es decir que seguramente lo
llevaran a la muerte dentro de un
breve espacio de tiempo -y en
ausencia de tratamientos fetales o
neonatales capaces de mejorar las
condiciones de salud de estos nifios,
de ninguna manera son
abandonados en el plano asistencial,
sino que son acomparfiados, como
cualquier otro paciente, hasta la
consecucion de la muerte natural; el
comfort care perinatal favorece, en
este sentido, un proceso asistencial
integrado, que, junto al apoyo de los
médicos y de los agentes de pastoral
sostiene la presencia constante de la
familia. El nifio es un paciente
especial y requiere por parte del
acompafante una preparacion
especifica ya sea en términos de
conocimiento como de presencia. E1



acompafiamiento empatico de un
nifio en fase terminal, que esta entre
los mas delicados, tiene el objetivo de
afiadir vida a los afios del nifio y no
afios a su vida.

Especialmente, los Hospices
Perinatales proporcionan un apoyo
esencial a las familias que acogen el
nacimiento de un hijo en condiciones
de fragilidad. En tales casos, el
acompafiamiento médico
competente y el apoyo de otras
familias-testigos, que han pasado por
la misma experiencia de dolor y de
pérdida, constituyen un recurso
esencial, junto al necesario
acompafiamiento espiritual de estas
familias. Es un deber pastoral de los
agentes sanitarios de inspiracion
cristiana trabajar para favorecer la
maxima difusion de los mismos en el
mundo.

Todo esto se revela especialmente
importante en el caso de aquellos



nifios que, en el estado actual del
conocimiento cientifico, estan
destinados a morir inmediatamente
después del parto o en un corto
periodo de tiempo. Cuidar a estos
nifios ayuda a los padres a elaborar
el luto y a concebirlo no solo como
una pérdida, sino como una etapa de
un camino de amor recorrido junto
al hijo.

Desafortunadamente, la cultura hoy
dominante no promueve esta
perspectiva: a nivel social, el uso a
veces obsesivo del diagndstico
prenatal y el afirmarse de una
cultura hostil a la discapacidad
inducen, con frecuencia, a la eleccion
del aborto, llegando a configurarlo
como una practica de “prevencion”.
Este consiste en la eliminacion
deliberada de una vida humana
inocente y como tal nunca es licito.
Por lo tanto, el uso del diagndstico
prenatal con una finalidad selectiva
es contrario a la dignidad de la



persona y gravemente ilicito porque
es expresion de una mentalidad
eugenésica. En otros casos, después
del nacimiento, la misma cultura
lleva a suspender, o no iniciar, los
cuidados al nifio apenas nacido, por
la presencia o incluso solo por la
posibilidad que desarrolle en el
futuro una discapacidad. También
esta perspectiva, de matriz
utilitarista, no puede ser aprobada.
Un procedimiento semejante,
ademas de inhumano, es gravemente
ilicito desde el punto de vista moral.

Un principio fundamental de la
asistencia pediatrica es que el nifio
en la fase final de la vida tiene el
derecho al respeto y al cuidado de su
persona, evitando tanto el
ensafiamiento terapéutico y la
obstinacion irrazonable como toda
anticipacion intencional de su
muerte. En la perspectiva cristiana,
el cuidado pastoral de un nifio
enfermo terminal reclama la



participacion a la vida divina en el
Bautismo y la Confirmacion.

En la fase terminal del recorrido de
una enfermedad incurable, incluso si
se suspenden las terapias
farmacologicas o de otra naturaleza
destinadas a luchar contra la
patologia que sufre el nifio, porque
no son apropiadas a su deteriorada
condicion clinica y son consideradas
por los médicos como futiles o
excesivamente gravosas para €l, en
cuanto causa de un mayor
sufrimiento, no deben reducirse los
cuidados integrales del pequefio
enfermo, en sus diversas
dimensiones fisioldgica, psicologica,
afectivo-relacional y espiritual.
Cuidar no significa solo poner en
practica una terapia o curar; asi
como interrumpir una terapia,
cuando esta ya no beneficia al nifio
incurable, no implica suspender los
cuidados eficaces para sostener las
funciones fisiolégicas esenciales para



la vida del pequefio paciente,
mientras su organismo sea capaz de
beneficiarse (ayuda a la hidratacion,
a la nutricion, a la termorregulacion
y todavia otras, en la medida en que
estas se requieran para sostener la
homeostasis corporal y reducir el
sufrimiento organico y sistémico). La
abstencion de toda obstinacion
terapéutica, en la administracion de
los tratamientos juzgados ineficaces,
no debe ser una retirada terapéutica
en los cuidados, sino que debe
mantener abierto el camino de
acompafiamiento a la muerte. Se
debe considerar, también, que las
intervenciones rutinarias, como la
ayuda a la respiracion, se
administren de manera indolora y
proporcionada, personalizando
sobre el paciente el tipo de ayuda
adecuada, para evitar que la justa
preocupacion por la vida contraste
con la imposicidn injusta de un dolor
evitable.



En este contexto, la evaluacion y la
gestion del dolor fisico del neonato y
del nifio son esenciales para
respetarlo y acompafiarlo en las
fases mas estresantes de la
enfermedad. Los cuidados
personalizados y delicados, que hoy
en dia se llevan a cabo en la
asistencia clinica pediatrica,
acompaifiados por la presencia de los
padres, hacen posible una gestion
integrada y mas eficaz de cualquier
intervencion asistencial.

El mantenimiento del vinculo
afectivo entre los padres y el hijo es
parte integrante del proceso de
cuidado. La relacion de cuidado y de
acompafiamiento padre-nifio viene
favorecida con todos los
instrumentos necesarios y constituye
la parte fundamental del cuidado,
también para las enfermedades
incurables y las situaciones de
evolucion terminal. Ademas del
contacto afectivo, no se debe olvidar



el momento espiritual. La oracion de
las personas cercanas, por la
intencion del nifio enfermo, tiene un
valor sobrenatural que sobrepasay
profundiza la relacion afectiva.

El concepto ético/juridico del “mejor
interés del nifio” — hoy utilizado para
efectuar la evaluacion costes-
beneficios de los cuidados que se
lleven a cabo - de ninguna manera
puede constituir el fundamento para
decidir abreviar su vida con el
objetivo de evitarle sufrimientos, con
acciones u omisiones que por su
naturaleza o en la intencion se
puedan configurar como eutanasicas.
Como se ha dicho, la suspension de
terapias desproporcionadas no
puede conducir a la supresion de
aquellos cuidados basicos necesarios
para acompafiarlo a una muerte
digna, incluidas aquellas para aliviar
el dolor, y tampoco a la suspension
de aquella atencion espiritual que se



ofrece a quienes pronto se
encontraran con Dios.

7. Terapias analgésicas y supresion
de la conciencia

Algunos cuidados especializados
requieren, por parte de los agentes
sanitarios, una atenciony
competencias especificas para llevar
a cabo la mejor practica médica,
desde el punto de vista ético, siempre
conscientes de acercarse a las
personas en su situacion concreta de
dolor.

Para disminuir los dolores del
enfermo, la terapia analgésica utiliza
farmacos que pueden causar la
supresion de la conciencia
(sedacion). Un profundo sentido
religioso puede permitir al paciente
vivir el dolor como un ofrecimiento
especial a Dios, en la optica de la
Redencion;[73] sin embargo, la
Iglesia afirma la licitud de la
sedacion como parte de los cuidados



que se ofrecen al paciente, de tal
manera que el final de la vida
acontezca con la maxima paz posible
y en las mejores condiciones
interiores. Esto es verdad también en
el caso de tratamientos que anticipan
el momento de la muerte (sedacion
paliativa profunda en fase terminal),
[74] siempre, en la medida de lo
posible, con el consentimiento
informado del paciente. Desde el
punto de vista pastoral, es bueno
cuidar la preparacion espiritual del
enfermo para que llegue
conscientemente tanto a la muerte
como al encuentro con Dios.[75] El
uso de los analgésicos es, por tanto,
una parte de los cuidados del
paciente, pero cualquier
administracion que cause directa e
intencionalmente la muerte es una
practica eutandsica y es inaceptable.
[76] La sedacion debe por tanto
excluir, como su objetivo directo, la
intencion de matar, incluso si con
ella es posible un condicionamiento a



la muerte en todo caso inevitable.
[77]

Se necesita aqui una aclaracion en
relacion al contexto pedidtrico: en el
caso del nifio incapaz de entender,
como por ejemplo un neonato, no se
debe cometer el error de suponer
que el nifio podra soportar el dolor y
aceptarlo, cuando existen sistemas
para aliviarlo. Por eso, es un deber
médico trabajar para reducir al
maximo posible el sufrimiento del
nifio, de tal manera que pueda
alcanzar la muerte natural en pazy
pudiendo percibir lo mejor posible la
presencia amorosa de los médicos y,
sobre todo, de la familia.

8. El estado vegetativo y el estado
de minima consciencia

Otras situaciones relevantes son la
del enfermo con falta persistente de
consciencia, el llamado “estado
vegetativo”, y la del enfermo en
estado “de minima consciencia”. Es



siempre engafioso pensar que el
estado vegetativo, y el estado de
minima consciencia, en sujetos que
respiran autobnomamente, sean un
signo de que el enfermo haya cesado
de ser persona humana con toda la
dignidad que le es propia.[78] Al
contrario, en estos estados de
maxima debilidad, debe ser
reconocido en su valor y asistido con
los cuidados adecuados. El hecho que
el enfermo pueda permanecer por
afos en esta dolorosa situacion sin
una esperanza clara de recuperacion
implica, sin ninguna duda, un
sufrimiento para aquellos que lo
cuidan.

Puede ser util recordar lo que nunca
se puede perder de vista en relacion
con semejante situacion dolorosa. Es
decir, el paciente en estos estados
tiene derecho a la alimentacion y a la
hidratacién; alimentacién e
hidratacion por vias artificiales son,
en linea de principio, medidas



ordinarias; en algunos casos, tales
medidas pueden llegar a ser
desproporcionadas, o porque su
administracion no es eficaz, o porque
los medios para administrarlas crean
una carga excesiva y provocan
efectos negativos que sobrepasan los
beneficios.

En la dptica de estos principios, el
compromiso del agente sanitario no
puede limitarse al paciente sino que
debe extenderse también a la familia
0 a quien es responsable del cuidado
del paciente, para quienes se debe
prever también un oportuno
acompafiamiento pastoral. Por lo
tanto, es necesario prever una ayuda
adecuada a los familiares para llevar
el peso prolongado de la asistencia al
enfermo en estos estados,
asegurandoles aquella cercania que
los ayude a no desanimarse y, sobre
todo, a no ver como unica solucion la
interrupcion de los cuidados. Hay
que estar adecuadamente



preparados, y también es necesario
que los miembros de la familia sean
ayudados debidamente.

9. La objecion de conciencia por
parte de los agentes sanitarios y de
las instituciones sanitarias
catolicas

Ante las leyes que legitiman -bajo
cualquier forma de asistencia
meédica- la eutanasia o el suicidio
asistido, se debe negar siempre
cualquier cooperacion formal o
material inmediata. Estas situaciones
constituyen un ambito especifico
para el testimonio cristiano, en las
cuales «es necesario obedecer a Dios
antes que a los hombres» (Hch 5, 29).
No existe el derecho al suicidio ni a la
eutanasia: el derecho existe para
tutelar la vida y la coexistencia entre
los hombres, no para causar la
muerte. Por tanto, nunca le es licito a
nadie colaborar con semejantes
acciones inmorales o dar a entender



que se pueda ser complice con
palabras, obras u omisiones. El unico
verdadero derecho es aquel del
enfermo a ser acompanado y
cuidado con humanidad. Solo asi se
custodia su dignidad hasta la llegada
de la muerte natural. «Ningun agente
sanitario, por tanto, puede erigirse
en tutor ejecutivo de un derecho
inexistente, aun cuando la eutanasia
fuese solicitada con plena conciencia
por el sujeto interesado».[79]

A este respecto, los principios
generales referidos a la cooperacion
al mal, es decir a acciones ilicitas, son
reafirmados: «Los cristianos, como
todos los hombres de buena
voluntad, estan llamados, por un
grave deber de conciencia, a no
prestar su colaboracion formal a
aquellas practicas que, aun
permitidas por la legislacion civil, se
oponen a la Ley de Dios. En efecto,
desde el punto de vista moral, nunca
es licito cooperar formalmente con el



mal. Esta cooperacion se produce
cuando la accion realizada, o por su
misma naturaleza o por la
configuracion que asume en un
contexto concreto, se califica como
colaboracion directa en un acto
contra la vida humana inocente o
como participacion en la intencion
moral del agente principal. Esta
cooperacion nunca puede justificarse
invocando el respeto a la libertad de
los demas, ni apoyarse en el hecho de
que la ley civil la prevea y exija. En
efecto, los actos que cada cual realiza
personalmente tienen una
responsabilidad moral, a la que
nadie puede nunca substraerse y
sobre la que todos y cada uno seran
juzgados por Dios mismo (cfr. Rm 2,
6; 14, 12)».[80]

Es necesario que los Estados
reconozcan la objecion de conciencia
en dmbito médico y sanitario, en el
respeto a los principios de la ley
moral natural, y especialmente



donde el servicio a la vida interpela
cotidianamente la conciencia
humana.[81]Donde esta no esté
reconocida, se puede llegar a la
situacion de deber desobedecer a la
ley, para no afiadir injusticia a la
injusticia, condicionando la
conciencia de las personas. Los
agentes sanitarios no deben vacilar
en pedirla como derecho propio y
como contribucion especifica al bien
comun.

Igualmente, las instituciones
sanitarias deben superar las fuertes
presiones econdmicas que a veces les
inducen a aceptar la practica de la
eutanasia. Y donde la dificultad para
encontrar los medios necesarios
hiciese gravoso el trabajo de las
instituciones publicas, toda la
sociedad esta llamada a un aumento
de responsabilidad de tal manera
que los enfermos incurables no sean
abandonados a su suerte o a los
unicos recursos de sus familiares.



Todo esto requiere una toma de
posicion clara y unitaria por parte de
las Conferencias Episcopales, las
Iglesias locales, asi como de las
comunidades y de las instituciones
catolicas para tutelar el propio
derecho a la objecion de conciencia
en los contextos legislativos que
prevén la eutanasia y el suicidio.

Las instituciones sanitarias catolicas
constituyen un signo concreto del
modo con el que la comunidad
eclesial, tras el ejemplo del Buen
Samaritano, se hace cargo de los
enfermos. El mandamiento de Jesus,
“cuidad a los enfermos” (Lc 10, 9),
encuentra su concreta actuacion no
solo imponiendo sobre ellos las
manos, sino también recogiéndolos
de la calle, asistiéndolos en sus
propias casas y creando estructuras
especiales de acogida y de
hospitalidad. Fiel al mandamiento
del Sefior, la Iglesia ha creado, a lo
largo de los siglos varias estructuras



de acogida, donde la atencion médica
encuentra una especifica declinacion
en la dimension del servicio integral
a la persona enferma.

Las instituciones sanitarias
“catolicas” estan llamadas a ser fieles
testigos de la irrenunciable atencion
ética por el respeto a los valores
fundamentales y a aquellos
cristianos constitutivos de su
identidad, mediante la abstencion de
comportamientos de evidente ilicitud
moral y la declarada y formal
obediencia a las ensefianzas del
Magisterio eclesial. Cualquier otra
accion, que no corresponda a la
finalidad y a los valores a los cuales
las instituciones catdlicas se inspiran,
no es éticamente aceptable y, por
tanto, perjudica la atribucion de la
calificacion de “catolica”, a la misma
institucion sanitaria.

En este sentido, no es éticamente
admisible una colaboracion



institucional con otras estructuras
hospitalarias hacia las que orientar y
dirigir a las personas que piden la
eutanasia. Semejantes elecciones no
pueden ser moralmente admitidas ni
apoyadas en su realizacion concreta,
aunque sean legalmente posibles. De
hecho, las leyes que aprueban la
eutanasia «no sdlo no crean ninguna
obligacion de conciencia, sino que,
por el contrario, establecen una
grave y precisa obligacion de
oponerse a ellas mediante la objecion
de conciencia. Desde los origenes de
la Iglesia, la predicacion apostolica
ha inculcado a los cristianos el deber
de obedecer a las autoridades
publicas legitimamente constituidas
(cfr. Rm 13, 1-7, 1 P 2, 13-14), pero al
mismo tiempo ha ensefiado
firmemente que “hay que obedecer a
Dios antes que a los hombres” (Hch 5,
29)».[82]

El derecho a la objecion de
conciencia no debe hacernos olvidar



que los cristianos no rechazan estas
leyes en virtud de una concepcion
religiosa privada, sino de un derecho
fundamental e inviolable de toda
persona, esencial para el bien comun
de toda la sociedad. Se trata, de
hecho, de leyes contrarias al derecho
natural en cuanto que minan los
fundamentos mismos de la dignidad
humana y de una convivencia
basada en la justicia.

10. El acompafiamiento pastoral y
el apoyo de los sacramentos

El momento de la muerte es un paso
decisivo del hombre en su encuentro
con Dios Salvador. La Iglesia esta
llamada a acompafar
espiritualmente a los fieles en esta
situacion, ofreciéndoles los “recursos
sanadores” de la oracion y los
sacramentos. Ayudar al cristiano a
vivirlo en un contexto de
acompafiamiento espiritual es un
acto supremo de caridad.



Simplemente porque «ningun
creyente deberia morir en la soledad
y en el abandono»,[83] es necesario
crear en torno al enfermo una solida
plataforma de relaciones humanas y
humanizadoras que lo acomparfien y
lo abran a la esperanza.

La parabola del Buen Samaritano
indica cual debe ser la relacion con el
projimo que sufre, que actitudes hay
que evitar — indiferencia, apatia,
prejuicio, miedo a mancharse las
manos, encerrarse en sus propias
preocupaciones -y cuales hay que
poner en practica — atencion,
escucha, comprension, compasion,
discrecion.

La invitacion a la imitacion, «Ve y
haz también tu lo mismo» (Lc 10, 37),
es una llamada a no subestimar todo
el potencial humano de presencia, de
disponibilidad, de acogida, de
discernimiento, de implicacion, que
la proximidad hacia quien esta en



una situacion de necesidad exige y
que es esencial en el cuidado integral
de la persona enferma.

La calidad del amor y del cuidado de
las personas en las situaciones
criticas y terminales de la vida
contribuye a alejar de ellas el terrible
y extremo deseo de poner fin a la
propia vida. Solo un contexto de
calor humano y de fraternidad
evangelica es capaz de abrir un
horizonte positivo y de sostener al
enfermo en la esperanza y en un
confiado abandono.

Este acompafiamiento forma parte
de la ruta definida por los cuidados
paliativos y debe incluir al paciente y
a su familia.

La familia, desde siempre, ha tenido
un papel importante en el cuidado,
cuya presencia, apoyo, afecto,
constituyen para el enfermo un
factor terapéutico esencial. Ella, de
hecho, recuerda el Papa Francisco,



«ha sido siempre el “hospital” mas
cercano. Aun hoy, en muchas partes
del mundo, el hospital es un
privilegio para pocos, y a menudo
estd distante. Son la mama, el papa,
los hermanos, las hermanas, las
abuelas quienes garantizan las
atenciones y ayudan a sanar».[84]

El hacerse cargo del otro o el hacerse
cargo de los sufrimientos de otros es
una tarea que implica no solo a
algunos, sino que abraza la
responsabilidad de todos, de toda la
comunidad cristiana. San Pablo
afirma que, cuando un miembro
sufre, todo el cuerpo esta sufriendo
(cfr. 1 Cor 12, 26) y todo entero se
inclina sobre el miembro enfermo
para darle alivio. Cada uno, por su
parte, esta llamado a ser “siervo del
consuelo” frente a las situaciones
humanas de desolacion y desanimo.

El acompafiamiento pastoral reclama
el ejercicio de las virtudes humanas y



cristianas de la empatia (en-pathos),
de la compasion (cum-passio), del
hacerse cargo del sufrimiento del
enfermo compartiéndolo, y del
consuelo (cum-solacium), del entrar
en la soledad del otro para hacerle
sentirse amado, acogido,
acompaifiado, apoyado.

El ministerio de la escucha y del
consuelo que el sacerdote esta
llamado a ofrecer, haciéndose signo
de la solicitud compasiva de Cristo y
de la Iglesia, puede y debe tener un
papel decisivo. En esta importante
mision es extremadamente
importante testimoniar y conjugar
aquella verdad y caridad con las que
la mirada del Buen Pastor no deja de
acompaiiar a todos sus hijos. Dada la
importancia de la figura del
sacerdote en el acompafiamiento
humano, pastoral y espiritual de los
enfermos en las fases terminales de
la vida, es necesario que en su
camino de formacidn esté prevista



una preparacion actualizada y
orientada en este sentido. También
es importante que sean formados en
este acompafiamiento cristiano los
médicos y los agentes sanitarios,
porque pueden darse circunstancias
especificas que hacen muy dificil una
adecuada presencia de los sacerdotes
a la cabecera del enfermo terminal.

Ser hombres y mujeres expertos en
humanidad significa favorecer, a
través de las actitudes con las que se
cuida del projimo que sufre, el
encuentro con el Sefnor de la vida, el
unico capaz de verter, de manera
eficaz, sobre las heridas humanas el
aceite del consuelo y el vino de la
esperanza.

Todo hombre tiene el derecho
natural de ser atendido en esta hora
suprema segun las expresiones de la
religion que profesa.

El momento sacramental es siempre
el culmen de toda la tarea pastoral de



cuidado que lo precede y fuente de
todo lo que sigue.

La Iglesia llama sacramentos «de
curacion»[85] a la Penitencia y a la
Uncion de los enfermos, que
culminan en la Eucaristia como
“viatico” para la vida eterna.[86]
Mediante la cercania de la Iglesia, el
enfermo vive la cercania de Cristo
que lo acompaiia en el camino hacia
la casa del Padre (cfr. Jn 14, 6) y lo
ayuda a no caer en la desesperacion,
[87] sosteniéndolo en la esperanza,
sobre todo cuando el camino se hace
mas penoso.[88]

11. El discernimiento pastoral
hacia quien pide la eutanasia o el
suicidio asistido

Un caso del todo especial en el que
hoy es necesario reafirmar la
ensefianza de la Iglesia es el
acompafiamiento pastoral de quien
ha pedido expresamente la eutanasia
0 el suicidio asistido. Respecto al



sacramento de la Reconciliacion, el
confesor debe asegurarse que haya
contricion, la cual es necesaria para
la validez de la absolucidn, y que
consiste en el «dolor del alma y
detestacion del pecado cometido, con
proposito de no pecar en adelante».
[89] En nuestro caso nos
encontramos ante una persona que,
mas alla de sus disposiciones
subjetivas, ha realizado la elecciéon
de un acto gravemente inmoral y
persevera en él libremente. Se trata
de una manifiesta no-disposicion
para la recepcion de los sacramentos
de la Penitencia,[90] con la
absolucion, y de 1la Uncion,[91] asi
como del Viatico.[92] Podra recibir
tales sacramentos en el momento en
el que su disposicion a cumplir los
pasos concretos permita al ministro
concluir que el penitente ha
modificado su decision. Esto implica
también que una persona que se
haya registrado en una asociacion
para recibir la eutanasia o el suicidio



asistido debe mostrar el proposito de
anular tal inscripcion, antes de
recibir los sacramentos. Se recuerda
que la necesidad de posponer la
absolucion no implica un juicio sobre
la imputabilidad de la culpa, porque
la responsabilidad personal podria
estar disminuida o incluso no existir.
[93] En el caso en el que el paciente
estuviese desprovisto de conciencia,
el sacerdote podria administrar los
sacramentos sub condicione si se
puede presumir el arrepentimiento a
partir de cualquier signo dado con
anterioridad por la persona enferma.

Esta posicion de la Iglesia no es un
signo de falta de acogida al enfermo.
De hecho, debe ser el ofrecimiento de
una ayuda y de una escucha siempre
posible, siempre concedida, junto a
una explicacion profunda del
contenido del sacramento, con el fin
de dar a la persona, hasta el ultimo
momento, los instrumentos para
poder escogerlo y desearlo. La Iglesia



estd atenta a escrutar los signos de
conversion suficientes, para que los
fieles puedan pedir razonablemente
la recepcion de los sacramentos. Se
recuerda que posponer la absolucion
es también un acto medicinal de la
Iglesia, dirigido, no a condenar al
pecador, sino a persuadirlo y
acompaiiarlo hacia la conversion.

También en el caso en el que una
persona no se encuentre en las
disposiciones objetivas para recibir
los sacramentos, es necesaria una
cercania que invite siempre a la
conversion. Sobre todo si la
eutanasia, pedida o aceptada, no se
lleva a cabo en un breve periodo de
tiempo. Se tendra entonces la
posibilidad de un acompafiamiento
para hacer renacer la esperanzay
modificar la eleccion errdnea, y que
el enfermo se abra al acceso a los
sacramentos.



Sin embargo, no es admisible por
parte de aquellos que asisten
espiritualmente a estos enfermos
ningun gesto exterior que pueda ser
interpretado como una aprobacion
de la accion eutandsica, como por
ejemplo el estar presentes en el
instante de su realizacion. Esta
presencia solo puede interpretarse
como complicidad. Este principio se
refiere de manera particular, pero no
solo, a los capellanes de las
estructuras sanitarias donde puede
practicarse la eutanasia, que no
deben dar escdndalo mostrandose de
algun modo complices de la
supresion de una vida humana.

12. La reforma del sistema
educativo y la formacion de los
agentes sanitarios

En el contexto social y cultural
actual, tan denso en desafios en
relacion con la tutela de la vida
humana en las fases mads criticas de



la existencia, el papel de la educacion
es ineludible. La familia, la escuela,
las demas instituciones educativas y
las comunidades parroquiales deben
trabajar con perseverancia para
despertar y madurar aquella
sensibilidad hacia el projimo y su
sufrimiento, de la que se ha
convertido en simbolo la figura
evangélica del Samaritano.[94]

A las capellanias hospitalarias se les
pide ampliar la formacion espiritual
y moral de los agentes sanitarios,
incluidos médicos y personal de
enfermeria, asi como de los grupos
de voluntariado hospitalario, para
que sepan dar la atencion humana y
espiritual necesaria en las fases
terminales de la vida. El cuidado
psicoldgico y espiritual del paciente
durante toda la evolucion de la
enfermedad debe ser una prioridad
para los agentes pastorales 'y
sanitarios, teniendo cuidado de



poner en el centro al paciente y a su
familia.

Los cuidados paliativos deben
difundirse en el mundo y es
obligatorio preparar, para tal fin, los
cursos universitarios para la
formacion especializada de los
agentes sanitarios. También es
prioritaria la difusion de una
correcta y meticulosa informacion
sobre la eficacia de los auténticos
cuidados paliativos para un
acompanamiento digno de la
persona hasta la muerte natural. Las
instituciones sanitarias de
inspiracion cristiana deben preparar
protocolos para sus agentes
sanitarios que incluyan una
apropiada asistencia psicologica,
moral y espiritual como componente
esencial de los cuidados paliativos.

La asistencia humana y espiritual
debe volver a entrar en los
recorridos formativos académicos de



todos los agentes sanitarios y en las
practicas hospitalarias.

Ademas de todo esto, las estructuras
sanitarias y asistenciales deben
preparar modelos de asistencia
psicoldgica y espiritual para los
agentes sanitarios que tienen a su
cargo los pacientes en las fases
terminales de la vida humana.
Hacerse cargo de quienes cuidan es
esencial para evitar que sobre los
agentes y los médicos recaiga todo el
peso (burn out) del sufrimiento y de
la muerte de los pacientes
incurables. Estos tienen necesidad de
apoyo y de momentos de discusion y
de escucha adecuados para poder
procesar no solo valores y
emociones, sino también el sentido
de la angustia, del sufrimiento y de la
muerte en el ambito de su servicio a
la vida. Tienen que poder percibir el
sentido profundo de la esperanza y la
conciencia que su mision es una
verdadera vocacion a apoyar y



acompaiiar el misterio de la vida y de
la gracia en las fases dolorosas y
terminales de la existencia.[95]

Conclusion

El misterio de la Redencion del
hombre esta enraizado de una
manera sorprendente en el
compromiso amoroso de Dios con el
sufrimiento humano. Por eso
podemos fiarnos de Dios y trasmitir
esta certeza en la fe al hombre
sufriente y asustado por el dolor y la
muerte.

El testimonio cristiano muestra como
la esperanza es siempre posible,
también en el interior de la cultura
del descarte. «La elocuencia de la
parabola del buen Samaritano, como
también la de todo el Evangelio, es
concretamente esta: el hombre debe
sentirse llamado personalmente a
testimoniar el amor en el
sufrimiento».[96]



La Iglesia aprende del Buen
Samaritano el cuidado del enfermo
terminal y obedece asi el
mandamiento unido al don de la
vida: «jrespeta, defiende, ama y sirve
a la vida, a toda vida humana!».[97]
El evangelio de la vida es un
evangelio de la compasion y de la
misericordia dirigido al hombre
concreto, débil y pecador, para
levantarlo, mantenerlo en la vida de
la gracia vy, si es posible, curarlo de
toda posible herida.

No basta, sin embargo, compartir el
dolor, es necesario sumergirse en los
frutos del Misterio Pascual de Cristo
para vencer el pecado y el mal, con la
voluntad de «desterrar la miseria
ajena como si fuese propia».[98] Sin
embargo, la miseria mas grande es la
falta de esperanza ante la muerte.
Esta es la esperanza anunciada por el
testimonio cristiano que, para ser
eficaz, debe ser vivida en la fe
implicando a todos, familiares,



enfermeros, médicos, y la pastoral de
las diocesis y de los hospitales
catolicos, llamados a vivir con
fidelidad el deber de acompaiiar a
los enfermos en todas las fases de la
enfermedad, y en particular, en las
fases criticas y terminales de la vida,
asi como se ha definido en el
presente documento.

El Buen Samaritano, que pone en el
centro de su corazon el rostro del
hermano en dificultad, sabe ver su
necesidad, le ofrece todo el bien
necesario para levantarlo de la
herida de la desolacion y abrir en su
corazon hendiduras luminosas de
esperanza.

El “querer el bien” del Samaritano,
que se hace projimo del hombre
herido no con palabras ni con la
lengua, sino con los hechos y en la
verdad (cfr. 1 Jn 3, 18), toma la forma
de cuidado, con el ejemplo de Cristo



que paso haciendo el bien y sanando
a todos (cfr. Hch 10, 38).

Curados por Jesus, nos
transformamos en hombres y
mujeres llamados a anunciar su
potencia sanadora, a amary a
hacernos cargo del projimo como €l
nos ha ensefiado.

Esta vocacion al amor y al cuidado
del otro,[99] que lleva consigo
ganancias de eternidad, se anuncia
de manera explicita por el Sefior de
la vida en esta parafrasis del juicio
final: recibid en heredad el reino,
porque estaba enfermo y me habéis
visitado. ¢Cuando, Sefior? Todas las
veces que habéis hecho esto con un
hermano vuestro mas pequefio, a un
hermano vuestro que sufre, lo habéis
hecho conmigo (cfr. Mt 25, 31-46).

El Sumo Pontifice Francisco, en fecha
25 de junio de 2020 ha aprobado esta
Carta, decidida en la Sesiéon Plenaria
de esta Congregacion el 29 de enero



de 2020, y ha ordenado su
publicacion.

Dada en Roma, desde la sede de la
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, el 14 de julio de 2020, memoria
liturgica de san Camilo de Lelis.

Luis F. Card. Ladaria, S.I.
Prefecto

M Giacomo Morandi
Arzobispo Titular de Cerveteri
Secretario

*Fuente oficial del documento

[1] Misal Romano reformado por
mandato del Concilio Ecuménico
Vaticano II, promulgado por la
autoridad del papa Pablo VI, revisado
por el papa Juan Pablo II,


https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2020/09/22/carta.html

Conferencia Episcopal Espafiola,
Madrid 2017, Prefacio comun VIII, p.
515.

[2] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, Ed. Salterrae,
Maliafio (Cantabria — Espafia) 2017,
n. 6.

[3] Benedicto XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 noviembre 2007), n. 22: AAS
99 (2007), 1004: «Si el progreso
técnico no se corresponde con un
progreso en la formacion ética del
hombre, con el crecimiento del
hombre interior (cfr. Ef 3, 16; 2 Cor 4,
16), no es un progreso sino una
amenaza para el hombre y para el
mundo».

[4] Cfr. Francisco, Discurso a la
Asociacion Italiana contra las
leucemias-linfomas y mielomas (AIL)
(2 marzo 2019): I’Osservatore
Romano, 3 marzo 2019, 7.



[5] Francisco, Exhort. Ap. Amoris
laetitia (19 marzo2016), n. 3: AAS 108
(2016), 312.

[6] Cfr. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Past. Gaudium et spes (7 diciembre
1965), n. 10: AAS 58 (1966),
1032-1033.

[7] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
4: AAS 76 (1984), 203.

[8] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 144.

[9] Francisco, Mensaje para la XLVIII
Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales (24 enero
2014): AAS 106 (2014), 114.

[10] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
87: AAS 87 (1995), 500.



[11] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), n.
37: AAS 83 (1991), 840.

[12] Juan Pablo II, Carta Enc. Veritatis
splendor (6 agosto 1993), n. 50; AAS
85(1993), 1173.

[13] Juan Pablo II, Discurso a los
participantes al Congreso
Internacional sobre “Los
tratamientos de soporte vital y
estado vegetativo. Progresos
cientificos y dilemas éticos” (20
marzo 2004), n. 7: AAS 96 (2004), 489.

[14] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Carta Placuit Deo
(22 febrero 2018), n. 6: AAS 110
(2018), 430.

[15] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 9.

[16] Cfr. Pablo VI, Mensaje en la
ultima sesion publica del Concilio (7



diciembre 1965): AAS 58 (1966),
55-56.

[17] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 9.

[18] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Carta Placuit Deo (22 febrero
2018), n. 12: AAS 110 (2018), 433-434.

[19] Francisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregacion para la
Doctrina de la Fe (30 enero 2020):
L’Osservatore Romano, 31 enero
2020, 7.

[20] Benedicto XVI, Carta Enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), n. 31:
AAS 98 (2006), 245.

[21] Benedicto XVI, Carta Enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), n. 76: AAS
101 (2009), 707.



[22] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
49: AAS 87 (1995), 455: «El sentido
mas verdadero y profundo de la
vida: ser un don que se realiza al
darse».

[23] Conc. Ecum. Vat. II, Const. Dogm.
Dei Verbum (8 noviembre 1965), n. 2:
AAS 58 (1966), 818.

[24] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
34: AAS 87 (1995), 438.

[25] Cfr. Declaracion conjunta de las
Religiones Monoteistas Abrahamicas
sobre las cuestiones del final de la
vida, Ciudad del Vaticano, 28 octubre
2019: «Nos oponemos a cualquier
forma de eutanasia -que es el acto
directo, deliberado e intencional de
quitar la vida - asi como al suicidio
médicamente asistido - que es el
apoyo directo, deliberado e
intencional para suicidarse porque
contradicen fundamentalmente el



valor inalienable de la vida humana
y, por lo tanto, son inherente y
consecuentemente erroneos desde el
punto de vista moral y religioso, y
deben ser prohibidos sin
excepciones».

[26] Cfr. Francisco, Discurso al
Congreso de la Asociacion de
Médicos Catdlicos Italianos en el 70
aniversario de su fundacion (15
noviembre 2014): AAS 106 (2014),
976.

[27] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 1;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Instr. Dignitas personae (8
septiembre 2008), n. 8: AAS 100
(2008), 863.

[28] Francisco, Carta Enc. Laudato
si’ (24 mayo 2015), n. 65: AAS 107
(2015), 873.



[29] Con. Ecum. Vat. II, Const. Past.
Gaudium et spes (7 diciembre 1965),
n. 27: AAS 58 (1966), 1047-1048.

[30] Francisco, Discurso al Congreso
de la Asociacion de Médicos Catdlicos
Italianos en el 70 aniversario de su
fundacion (15 noviembre 2014): AAS
106 (2014), 976.

[31] Cfr. Francisco, Discurso a la
Federacion Nacional de las Ordenes
de Médicos Cirujanos y de los
Odontodlogos (20 septiembre 2019):
L’Osservatore Romano, 21
septiembre 2019, 8: «Son formas
apresuradas de tratar opciones que
no son, como podria parecer, una
expresion de la libertad de la
persona, cuando incluyen el descarte
del enfermo como una posibilidad, o
la falsa compasion frente a la
peticion de que se le ayude a
anticipar la muerte».

[32] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Carta Placuit Deo (22 febrero



2018), n. 3: AAS 110 (2018), 428-429;
cfr.Francisco, Carta Enc. Laudato
si’ (24 mayo 2015), n.162: AAS 107
(2015), 912.

[33] Benedicto XVI, Carta Enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), n. 53: AAS
101 (2009), 688: «Una de las pobrezas
mas hondas que el hombre puede
experimentar es la soledad.
Ciertamente, también las otras
pobrezas, incluidas las materiales,
nacen del aislamiento, del no ser
amados o de la dificultad de amar».

[34] Cfr. Francisco, Exhort. Ap.
Evangelii gaudium (24 noviembre
2013), n. 53: AAS 105 (2013), 1042; se
puede ver también: Id., Discurso a la
delegacion del Instituto “Dignitatis
Humanae” (7 diciembre 2013): AAS
106 (2014) 14-15; Id., Encuentro con
los ancianos (28 septiembre 2014):
AAS 106 (2014), 759-760.



[35] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
12: AAS 87 (1995), 414.

[36] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[37] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 475; cfr.
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[38] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995),477. Es una
doctrina propuesta de modo
definitivo en la cual la Iglesia
compromete su infalibilidad: cfr.
Congragacion para la Doctrina de la
Fe, Nota doctrinal ilustrativa de la
formula conclusiva de la Professio
fidei (29 junio 1998), n. 11: AAS 90
(1998), 550.



[39] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[40] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2286.

[41] Cfr. ibidem, nn. 1735y 2282.

[42] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[43] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 169.

[44] Cfr. ibidem, n. 170.

[45] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
72: AAS 87 (1995), 484-485.

[46] Francisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregacion para la
Doctrina de la Fe (30 enero 2020):



L’Osservatore Romano, 31 enero
2020, 7.

[47] Juan Pablo II, Carta Enc. Veritatis
splendor (6 agosto 1993), n. 15; AAS
85 (1993), 1145.

[48] Cfr. Benedicto XVI, Carta Enc.
Spe salvi (30 noviembre 2007), nn.
36-37: AAS 99 (2007), 1014-1016.

[49] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), IT: AAS 72 (1980), 546.

[50] Juan Pablo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 febrero 1984), n. 5: AAS 76
(1984), 204.

[51] Cfr. Benedicto XVI, Carta. Enc.
Spe salvi (30 noviembre 2007), n. 38:
AAS 99 (2007), 1016.

[52] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 244: «No puede el
hombre “projimo” pasar con



desinterés ante el sufrimiento ajeno,
en nombre de la fundamental
solidaridad humana; y mucho menos
en nombre del amor al préjimo.
Debe “pararse”, “conmoverse”,
actuando como el Samaritano de la
parabola evangélica. La parabola en
si expresa una verdad
profundamente cristiana, pero a la
vez tan universalmente humanan.

[53] Congregacion para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), IV: AAS 72 (1980),
549-551.

[54] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catdlica, n. 2278; Pontificio Consejo
para los Agentes Sanitarios, Carta de
los Agentes sanitarios, Ciudad del
Vaticano, 1995, n. 119; Juan Pablo II,
Carta Enc. Evangelium vitae (25
marzo 1995), n. 65: AAS 87 (1995),
475; Francisco, Mensaje a los
participantes en la reunion de la
region europea de la Asociacion



Médica Mundial (7 noviembre 2017):
«Y si sabemos que no siempre se
puede garantizar la curacion de la
enfermedad, a la persona que vive
debemos y podemos cuidarla
siempre: sin acortar su vida nosotros
mismos, pero también sin
ensafiarnos inutilmente contra su
muerte»; Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 149.

[55] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catdlica, n. 2278; Congregacion para
la Doctrina de la Fe, Declarac. Iura et
bona (5 mayo 1980), IV: AAS 72
(1980), 550-551; Juan Pablo II, Carta
Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475;
Pontificio Consejo para los Agentes
Sanitarios, Nueva carta de los
Agentes sanitarios, n. 150.

[56] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 476.



[57] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 150.

[58] Cfr. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un encuentro de
estudio sobre la procreacion
responsable (5 junio 1987), n.1:
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/
2 (1987), 1962: «Hablar de “conflicto
de valores o bienes” y de la
consiguiente necesidad de llevar a
cabo como una especie de
“equilibrio” de los mismos, eligiendo
uno y rechazando el otro, no es
moralmente correcto».

[59] Cfr. Juan Pablo II, Discurso a la
Asociacion de Médicos Catolicos
Italianos (28 diciembre 1978):
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, I
(1978), 438.

[60] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 150.



[61] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Respuesta a
algunas preguntas de la Conferencia
Episcopal Estadounidense acerca de
la alimentacion y la hidrataciéon
artificiales (1 agosto 2007): AAS 99
(2007), 820.

[62] Cfr. ibidem.

[63] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 152: «La
alimentacion y la hidratacion, aun
artificialmente administradas, son
parte de los tratamientos normales
que siempre han de proporcionarse
al moribundo, cuando no resulten
demasiados gravosos o de ningun
beneficio para él. Su indebida
suspension significa verdadera y
propia eutanasia. “Suministrar
alimento y agua, incluso por via
artificial, es, en principio, un medio
ordinario y proporcionado para la
conservacion de la vida. Por lo tanto,



es obligatorio en la medida y
mientras se demuestre que cumple
su propia finalidad, que consiste en
procurar la hidratacion y la nutricion
del paciente. De este modo se evitan
el sufrimiento y la muerte derivados
de la inanicion y la deshidratacion”».

[64] Francisco, Discurso a la plenaria
de la Pontificia Academia para la
Vida (5 marzo 2015): AAS 107 (2015),
274, citando a: Juan Pablo II, Carta
Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476. Cfr.
Catecismo de la Iglesia Catolica, n.
2279.

[65] Cfr. [65] Francisco, Discurso a la
Plenaria de la Pontificia Academia
para la Vida (5 marzo 2015): AAS 107
(2015), 275.

[66] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 147.



[67] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
2: AAS 76 (1984), 202: «El sufrimiento
parece pertenecer a la trascendencia
del hombre; es uno de esos puntos en
los que el hombre esta en cierto
sentido “destinado” a superarse a si
mismo, y de manera misteriosa es
llamado a hacerlo».

[68] Benedicto XVI, Carta. Enc. Spe
salvi (30 noviembre 2007), n. 38: AAS
99 (2007), 1016.

[69] Cfr. Francisco, Exhort. Ap.
Amoris laetitia (19 marzo 2016), n.
48: AAS 108 (2016), 330.

[70] C. Saunders, Velad conmigo.
Inspiracion para una vida en
cuidados paliativos. Ed. Obra Social
de la Caixa, 2011, p. 56.

[71] Francisco, Discurso a los
participantes a la Asamblea Plenaria
de la Congregacion para la Doctrina
de la Fe (30 enero 20202):



L’Osservatore Romano, 31 enero
2020, 7.

[72] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 148.

[73] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant ’analgésie (24 febrero
1957): AAS 49 (1957) 134-136;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 547; Juan
Pablo II, Carta Ap. Salvifici doloris
(11 febrero 1984), n. 19: AAS 76
(1984), 226.

[74] Cfr. Pio XII, Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui
internationali. Romae habito, a
«Collegio Internationali Neuro-
Psycho-Pharmacologico » indicto (9
septiembre 1958): AAS 50 (1958), 694;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 548;



Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2779; Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 155: «Se da,
ademas, la posibilidad de provocar
con los analgésicos y los narcoticos la
supresion de la conciencia del
moribundo. Este uso merece una
consideracion particular. En
presencia de dolores insoportables,
resistentes a las terapias analgésicas
habituales, en proximidad del
momento de la muerte o en la
prevision fundada de una crisis
particular en ese momento, una seria
indicacion clinica puede conllevar,
con el consentimiento del enfermo, el
suministro de farmacos que
suprimen la conciencia. Esta
sedacion paliativa profunda en la
fase terminal, clinicamente
fundamentada, puede ser
moralmente aceptable siempre que
se realice con el consenso del
enfermo, se informe a los familiares,
se excluya toda intencionalidad



eutanasica y el enfermo haya podido
satisfacer sus deberes morales,
familiares y religiosos: “acercandose
a la muerte, los hombres deben estar
en condiciones de poder cumplir sus
obligaciones morales y familiares y,
sobre todo, deben poder prepararse
con plena conciencia para el
encuentro definitivo con Dios”. Por
consiguiente, “no es licito privar al
moribundo de la conciencia propia
sin grave motivo”».

[75] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant ’analgésie (24 febrero
1957): AAS 49 (1957) 145;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 548; Juan
Pablo II,Carta Enc. Evangelium vitae
(25 marzo 1995), n. 65: AAS 87 (1995),
476.

[76] Cfr. Francisco, Discurso al
Congreso de la Asociacion de



Meédicos Catolicos Italianos en el 70
aniversario de su fundacion (15
noviembre 2014): AAS 106 (2014),
978.

[77] Pio XII, Allocutio. Trois questions
religieuses et morales concernant
I’analgésie (24 febrero 1957): AAS 49
(1957) 146; 1d., Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui
internationali. Romae habito, a
«Collegio Internationali Neuro-
Psycho-Pharmacologico» indicto (9
septiembre 1958): AAS 50 (1958), 695;
Congregacion para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 548;
Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2779; Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 476; Pontificio
Consejo para los Agentes Sanitarios,
Nueva carta de los Agentes
sanitarios, n. 154.



[78] Cfr. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes al Congreso
Internacional sobre «Los
tratamientos de soporte vital y
estado vegetativo. Progresos
cientificos y dilemas éticos» (20
marzo 2004), n. 3: AAS 96 (2004), 487:
«Un hombre, aunque esté
gravemente enfermo o se halle
impedido en el ejercicio de sus
funciones mas elevadas, es y sera
siempre un hombre; jamas se
convertird en un “vegetal” o en un
“animal”».

[79] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 151.

[80] Ibidem, n. 151; cfr. Juan Pablo II,
Carta Enc. Evangelium vitae (25
marzo 1995), n. 74: AAS 87 (1995),
487.

[81] Cfr. Francisco, Discurso al
Congreso de la Asociacion de
Meédicos Catolicos Italianos en el 70



aniversario de su fundacion (15
noviembre 2014): AAS 106 (2014),
977.

[82] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
73 AAS 87 (1995), 486.

[83] Benedicto XVI, Discurso a los
participantes al Congreso de la
Pontificia Academia para la Vida
sobre el tema “Junto al enfermo
incurable y al moribundo:
orientaciones éticas y operativas” (25
febrero 2008): AAS 100 (2008), 171.

[84] Francisco, Audiencia General (10
junio 2015): [’Osservatore Romano,
11 junio 2015, 8.

[85] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
n. 1420.

[86] Cfr. Rituale Romanum ex
decreto Sacrosancti Oecumenici
Concilii Vaticani II instaruratum
auctoritate Pauli PP. VI



promulgatum, Ordo unctionis
infirmorum eorumgque pastoralis
curae, Editio typica, Praenotanda,
Typis Polyglotis Vaticanis, Civitate
Vaticana 1972, n. 26; Catecismo de la
Iglesia Catdlica, n. 1524.

[87] Francisco, Carta Enc. Laudato
si’ (24 mayo 2015), n. 235: AAS 107
(2015), 939.

[88] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
67: AAS 87 (1995), 478-479.

[89] Concilio de Trento, Ses. XIV, De
sacramento penitentiae, cap. 4: DH
1676.

[90] Cfr. CIC, can. 987.

[91] Cfr. CIC, can. 1007: «No se dé la
uncion de los enfermos a quienes
persisten obstinadamente en un
pecado grave manifiesto».

[92] Cfr. CIC, can. 915 y can. 843 § 1.



[93] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Declarac. Iura et
bona (5 mayo 1980), II: AAS 72 (1980),
546.

[94] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 244-246.

[95] Cfr. Francisco, Discurso a los
presidentes de los Colegios de
Médicos de Espafa e
Hispanoamérica (9 junio 2016):
AAS108 (2016), 727-728. «La
fragilidad el dolor y la enfermedad
son una dura prueba para todos,
también para el personal médico, son
un llamado a la paciencia, al
padecer-con; por ello no se puede
ceder a la tentacion funcionalista de
aplicar soluciones rapidas y
drasticas, movidos por una falsa
compasion o por meros criterios de
eficacia y ahorro economico. Esta en
juego la dignidad de la vida humana;



estd en juego la dignidad de la
vocacion médicar.

[96] Juan Pablo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 febrero 1984), n. 29: AAS
76 (1984), 246.

[97] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
5: AAS 87 (1995), 407.

[98] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, [, q. 21, a. 3.

[99] Cfr. Benedicto XVI, Carta. Enc.
Spe salvi (30 noviembre 2007), n. 39:
AAS 99 (2007), 1016: «Sufrir con el
otro, por los otros; sufrir por amor de
la verdad y de la justicia; sufrir a
causa del amor y con el fin de
convertirse en una persona que ama
realmente, son elementos
fundamentales de humanidad, cuya
pérdida destruiria al hombre
mismo».




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-
bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/

	Carta ‘Samaritanus Bonus’

