
opusdei.org

Carta ‘Samaritanus
Bonus’

El Vaticano pide aclarar el
equívoco cultural a la raíz de la
eutanasia y el suicidio asistido,
o sea, el concepto de “muerte
digna”, y el de supuesta
“compasión”. Lo hace en este
nuevo documento titulado “El
Buen Samaritano” sobre el
cuidado de las personas en las
fases críticas y terminales de la
vida, disponible en libro
electrónico (ePub, Mobi y PDF).

26/09/2020



Descargar la carta “Samaritanus
Bonus” en formato digital

Gratis en iTunes iBooks - Gratis en 
Google Play Books

Descargar ePub (Descargar ePub en
Bubok) - Descargar Mobi - Descargar
PDF

Introducción

I. Hacerse cargo del prójimo

II. La experiencia viviente del Cristo
sufriente y el anuncio de la
esperanza

III. El “corazón que ve” del
Samaritano: la vida humana es un
don sagrado e inviolable

https://books.apple.com/us/book/id1535760148
https://play.google.com/store/books/details?id=U9sCEAAAQBAJ
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus%20Bonus20201117-123000.epub
https://www.bubok.es/libros/265967/Carta-Samaritanus-Bonus
https://www.bubok.es/libros/265967/Carta-Samaritanus-Bonus
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus-Bonus20201117-123138.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus-Bonus20201117-123122.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Samaritanus-Bonus20201117-123122.pdf


IV. Los obstáculos culturales que
oscurecen el valor sagrado de toda
vida humana

V. La enseñanza del Magisterio

La prohibición de la eutanasia y el
suicidio asistido

La obligación moral de evitar el
ensañamiento terapéutico

3. Los cuidados básicos: el deber de
alimentación e hidratación

4. Los cuidados paliativos

5. El papel de la familia y los hospices

6. El acompañamiento y el cuidado
en la edad prenatal y pediátrica

7. Terapias analgésicas y supresión
de la conciencia

8. El estado vegetativo y el estado de
mínima consciencia



9. La objeción de conciencia por
parte de los agentes sanitarios y de
las instituciones sanitarias católicas

10. El acompañamiento pastoral y el
apoyo de los sacramentos

11. El discernimiento pastoral hacia
quien pide la eutanasia o el suicidio
asistido

12. La reforma del sistema educativo
y la formación de los agentes
sanitarios

Conclusión

Introducción

El Buen Samaritano que deja su
camino para socorrer al hombre
enfermo (cfr. Lc 10, 30-37) es la
imagen de Jesucristo que encuentra
al hombre necesitado de salvación y



cuida de sus heridas y su dolor con
«el aceite del consuelo y el vino de la
esperanza».[1] Él es el médico de las
almas y de los cuerpos y «el testigo
fiel» (Ap 3, 14) de la presencia
salvífica de Dios en el mundo. Pero,
¿cómo concretar hoy este mensaje?
¿Cómo traducirlo en una capacidad
de acompañamiento de la persona
enferma en las fases terminales de la
vida de manera que se le ayude
respetando y promoviendo siempre
su inalienable dignidad humana, su
llamada a la santidad y, por tanto, el
valor supremo de su misma
existencia?

El extraordinario y progresivo
desarrollo de las tecnologías
biomédicas ha acrecentado de
manera exponencial las capacidades
clínicas de la medicina en el
diagnóstico, en la terapia y en el
cuidado de los pacientes. La Iglesia
mira con esperanza la investigación
científica y tecnológica, y ve en ellas



una oportunidad favorable de
servicio al bien integral de la vida y
de la dignidad de todo ser humano.
[2] Sin embargo, estos progresos de
la tecnología médica, si bien
preciosos, no son determinantes por
sí mismos para calificar el sentido
propio y el valor de la vida humana.
De hecho, todo progreso en las
destrezas de los agentes sanitarios
reclama una creciente y sabia
capacidad de discernimiento
moral[3] para evitar el uso
desproporcionado y deshumanizante
de las tecnologías, sobre todo en las
fases críticas y terminales de la vida
humana.

Por otro lado, la gestión organizativa
y la elevada articulación y
complejidad de los sistemas
sanitarios contemporáneos pueden
reducir la relación de confianza
entre el médico y el paciente a una
relación meramente técnica y
contractual, un riesgo que afecta,



sobre todo, a los países donde se
están aprobando leyes que legitiman
formas de suicidio asistido y de
eutanasia voluntaria de los enfermos
más vulnerables. Estas niegan los
límites éticos y jurídicos de la
autodeterminación del sujeto
enfermo, oscureciendo de manera
preocupante el valor de la vida
humana en la enfermedad, el sentido
del sufrimiento y el significado del
tiempo que precede a la muerte. El
dolor y la muerte, de hecho, no
pueden ser los criterios últimos que
midan la dignidad humana, que es
propia de cada persona, por el solo
hecho de ser un “ser humano”.

Ante tales desafíos, capaces de poner
en juego nuestro modo de pensar la
medicina, el significado del cuidado
de la persona enferma y la
responsabilidad social frente a los
más vulnerables, el presente
documento intenta iluminar a los
pastores y a los fieles en sus



preocupaciones y en sus dudas
acerca de la atención médica,
espiritual y pastoral debida a los
enfermos en las fases críticas y
terminales de la vida. Todos son
llamados a dar testimonio junto al
enfermo y transformarse en
“comunidad sanadora” para que el
deseo de Jesús, que todos sean una
sola carne, a partir de los más débiles
y vulnerables, se lleve a cabo de
manera concreta.[4] Se percibe en
todas partes, de hecho, la necesidad
de una aclaración moral y de una
orientación práctica sobre cómo
asistir a estas personas, ya que «es
necesaria una unidad de doctrina y
praxis»[5] respecto a un tema tan
delicado, que afecta a los enfermos
más débiles en las etapas más
delicadas y decisivas de la vida de
una persona.

Diversas Conferencias Episcopales en
el mundo han publicado documentos
y cartas pastorales, con las que han



buscado dar una respuesta a los
desafíos planteados por el suicidio
asistido y la eutanasia voluntaria –
legitimadas por algunas legislaciones
nacionales – con una específica
referencia a cuantos trabajan o se
recuperan dentro de los hospitales,
también en los hospitales católicos.
Pero la atención espiritual y las
dudas emergentes, en determinadas
circunstancias y contextos
particulares, acerca de la celebración
de los Sacramentos por aquellos que
intentan poner fin a la propia vida,
reclaman hoy una intervención más
clara y puntual de parte de la Iglesia,
con el fin de:

reafirmar el mensaje del Evangelio y
sus expresiones como fundamentos
doctrinales propuestos por el
Magisterio, invocando la misión de
cuantos están en contacto con los
enfermos en las fases críticas y
terminales (los familiares o los
tutores legales, los capellanes de



hospital, los ministros
extraordinarios de la Eucaristía y los
agentes de pastoral, los voluntarios
de los hospitales y el personal
sanitario), además de los mismos
enfermos;

- proporcionar pautas pastorales
precisas y concretas, de tal manera
que a nivel local se puedan afrontar
y gestionar estas situaciones
complejas para favorecer el
encuentro personal del paciente con
el Amor misericordioso de Dios.

I. Hacerse cargo del prójimo

Es difícil reconocer el profundo valor
de la vida humana cuando, a pesar
de todo esfuerzo asistencial, esta
continúa mostrándosenos en su
debilidad y fragilidad. El sufrimiento,
lejos de ser eliminado del horizonte
existencial de la persona, continúa
generando una inagotable pregunta
por el sentido de la vida.[6] La
solución a esta dramática cuestión no



podrá jamás ofrecerse solo a la luz
del pensamiento humano, porque en
el sufrimiento está contenida la
grandeza de un misterio específico
que solo la Revelación de Dios nos
puede desvelar.[7] Especialmente, a
cada agente sanitario le ha sido
confiada la misión de una fiel
custodia de la vida humana hasta su
cumplimiento natural,[8] a través de
un proceso de asistencia que sea
capaz de re-generar en cada paciente
el sentido profundo de su existencia,
cuando viene marcada por el
sufrimiento y la enfermedad. Es por
esto necesario partir de una atenta
consideración del propio significado
del cuidado, para comprender el
significado de la misión específica
confiada por Dios a cada persona,
agente sanitario y de pastoral, así
como al mismo enfermo y a su
familia.

La experiencia del cuidado médico
parte de aquella condición humana,



marcada por la finitud y el límite,
que es la vulnerabilidad. En relación
a la persona, esta se inscribe en la
fragilidad de nuestro ser juntos
“cuerpo”, material y temporalmente
finito, y “alma”, deseo de infinito y
destinada a la eternidad. Nuestro ser
criaturas “finitas”, y también
destinadas a la eternidad, revela
tanto nuestra dependencia de los
bienes materiales y de la ayuda
reciproca de los hombres, como
nuestra relación originaria y
profunda con Dios. Esta
vulnerabilidad da fundamento a la
ética del cuidado, de manera
particular en el ámbito de la
medicina, entendida como solicitud,
premura, coparticipación y
responsabilidad hacia las mujeres y
hombres que se nos han confiado
porque están necesitados de atención
física y espiritual.

De manera específica, la relación de
cuidado revela un principio de



justicia, en su doble dimensión de
promoción de la vida humana (suum
cuique tribuere) y de no hacer daño
a la persona (alterum non laedere):
es el mismo principio que Jesús
transforma en la regla de oro
positiva «todo lo que deseáis que los
demás hagan con vosotros, hacedlo
vosotros con ellos» (Mt 7, 12). Es la
regla que, en la ética médica
tradicional, encuentra un eco en el
aforismo primum non nocere.

El cuidado de la vida es, por tanto, la
primera responsabilidad que el
médico experimenta en el encuentro
con el enfermo. Esta no puede
reducirse a la capacidad de curar al
enfermo, siendo su horizonte
antropológico y moral más amplio:
también cuando la curación es
imposible o improbable, el
acompañamiento médico y de
enfermería (el cuidado de las
funciones esenciales del cuerpo),
psicológico y espiritual, es un deber



ineludible, porque lo contrario
constituiría un abandono inhumano
del enfermo. La medicina, de hecho,
que se sirve de muchas ciencias,
posee también una importante
dimensión de “arte terapéutica” que
implica una relación estrecha entre
el paciente, los agentes sanitarios,
familiares y miembros de las varias
comunidades de pertenencia del
enfermo: arte terapéutica, actos
clínicos y cuidado están
inseparablemente unidos en la
práctica médica, sobre todo en las
fases críticas y terminales de la vida.

El Buen Samaritano, de hecho, «no
sólo se acerca, sino que se hace cargo
del hombre medio muerto que
encuentra al borde del camino»[9].
Invierte en él no solo el dinero que
tiene, sino también aquel que no
tiene y que espera ganar en Jericó,
prometiendo que pagará a su
regreso. Así Cristo nos invita a
fiarnos de su gracia invisible y nos



empuja a la generosidad basada en la
caridad sobrenatural,
identificándose con cada enfermo:
«Cada vez que lo hicisteis con uno de
estos, mis hermanos más pequeños,
conmigo lo hicisteis» (Mt 25, 40). La
afirmación de Jesús es una verdad
moral de alcance universal: «se trata
de “hacerse cargo” de toda la vida y
de la vida de todos»,[10] para revelar
el Amor originario e incondicionado
de Dios, fuente del sentido de toda
vida.

Por este motivo, sobre todo en las
estructuras hospitalarias y
asistenciales inspiradas en los
valores cristianos, es más necesario
que nunca hacer un esfuerzo,
también espiritual, para dejar
espacio a una relación construida a
partir del reconocimiento de la
fragilidad y la vulnerabilidad de la
persona enferma. De hecho, la
debilidad nos recuerda nuestra
dependencia de Dios, y nos invita a



responder desde el respeto debido al
prójimo. De aquí nace la
responsabilidad moral ligada a la
conciencia de todo sujeto que se hace
cargo del enfermo (médico,
enfermero, familiar, voluntario,
pastor) de encontrarse frente a un
bien fundamental e inalienable – la
persona humana – que impone no
poder saltarse el límite en el que se
da el respeto de sí y del otro, es decir
la acogida, la tutela y la promoción
de la vida humana hasta la llegada
natural de la muerte. Se trata, en este
sentido, de tener una mirada
contemplativa,[11] que sabe captar
en la existencia propia y la de los
otros un prodigio único e irrepetible,
recibido y acogido como un don. Es
la mirada de quién no pretende
apoderarse de la realidad de la vida,
sino acogerla así como es, con sus
fatigas y sufrimientos, buscando
reconocer en la enfermedad un
sentido del que dejarse interpelar y
“guiar”, con la confianza de quien se



abandona al Señor de la vida que se
manifiesta en él.

Ciertamente, la medicina debe
aceptar el límite de la muerte como
parte de la condición humana. Llega
un momento en el que ya no queda
más que reconocer la imposibilidad
de intervenir con tratamientos
específicos sobre una enfermedad,
que aparece en poco tiempo como
mortal. Es un hecho dramático, que
se debe comunicar al enfermo con
gran humanidad y también con
confiada apertura a la perspectiva
sobrenatural, conscientes de la
angustia que la muerte genera, sobre
todo en una cultura que la esconde.
No se puede pensar en la vida física
como algo que hay que conservar a
toda costa – algo que es imposible -,
sino como algo por vivir alcanzando
la libre aceptación del sentido de la
existencia corpórea: «sólo con
referencia a la persona humana en
su “totalidad unificada”, es decir,



“alma que se expresa en el cuerpo
informado por un espíritu inmortal”,
se puede entender el significado
específicamente humano del
cuerpo».[12]

Reconocer la imposibilidad de curar
ante la cercana eventualidad de la
muerte, no significa, sin embargo, el
final del obrar médico y de
enfermería. Ejercitar la
responsabilidad hacia la persona
enferma, significa asegurarle el
cuidado hasta el final: «curar si es
posible, cuidar siempre (to cure if
possible, always to care)».[13] Esta
intención de cuidar siempre al
enfermo ofrece el criterio para
evaluar las diversas acciones a llevar
a cabo en la situación de enfermedad
“incurable”; incurable, de hecho, no
es nunca sinónimo de “in-cuidable”.
La mirada contemplativa invita a
ampliar la noción de cuidado. El
objetivo de la asistencia debe mirar a
la integridad de la persona,



garantizando con los medios
adecuados y necesarios el apoyo
físico, psicológico, social, familiar y
religioso. La fe viva, mantenida en
las almas de las personas que la
rodean, puede contribuir a la
verdadera vida teologal de la
persona enferma, aunque esto no sea
inmediatamente visible. El cuidado
pastoral de todos, familiares,
médicos, enfermeros y capellanes,
puede ayudar al enfermo a persistir
en la gracia santificante y a morir en
la caridad, en el Amor de Dios.
Frente a lo inevitable de la
enfermedad, sobre todo si es crónica
y degenerativa, si falta la fe, el miedo
al sufrimiento y a la muerte, y el
desánimo que se produce,
constituyen hoy en día las causas
principales de la tentación de
controlar y gestionar la llegada de la
muerte, aun anticipándola, con la
petición de la eutanasia o del suicidio
asistido.



II. La experiencia viviente del
Cristo sufriente y el anuncio de la
esperanza

Si la figura del Buen samaritano
ilumina de luz nueva la práctica del
cuidado, la experiencia viviente del
Cristo sufriente, su agonía en la Cruz
y su Resurrección, son los espacios
en los que se manifiesta la cercanía
del Dios hecho hombre en las
múltiples formas de la angustia y del
dolor, que pueden golpear a los
enfermos y sus familiares, durante
las largas jornadas de la enfermedad
y en el final de la vida.

No solo en las palabras del profeta
Isaías se anuncia la persona de Cristo
como el hombre familiarizado con el
dolor y el padecimiento (cfr. Is 53), si
releemos las páginas de la pasión de
Cristo encontramos también la
experiencia de la incomprensión, de
la mofa, del abandono, del dolor
físico y de la angustia. Son



experiencias que hoy golpean a
muchos enfermos, con frecuencia
considerados una carga para la
sociedad; a veces no son
comprendidos en sus peticiones, a
menudo viven formas de abandono
afectivo, de perdida de relaciones.

Todo enfermo tiene necesidad no
solo de ser escuchado, sino de
comprender que el propio
interlocutor “sabe” que significa
sentirse solo, abandonado,
angustiado frente a la perspectiva de
la muerte, al dolor de la carne, al
sufrimiento que surge cuando la
mirada de la sociedad mide su valor
en términos de calidad de vida y lo
hace sentir una carga para los
proyectos de otras personas. Por eso,
volver la mirada a Cristo significa
saber que se puede recurrir a quien
ha probado en su carne el dolor de la
flagelación y de los clavos, la burla
de los flageladores, el abandono y la
traición de los amigos más queridos.



Frente al desafío de la enfermedad y
en presencia de dificultades emotivas
y espirituales en aquel que vive la
experiencia del dolor, surge, de
manera inexorable, la necesidad de
saber decir una palabra de confort,
extraída de la compasión llena de
esperanza de Jesús sobre la Cruz.
Una esperanza creíble, profesada por
Cristo en la Cruz, capaz de afrontar el
momento de la prueba, el desafío de
la muerte. En la Cruz de Cristo –
cantada por la liturgia el Viernes
Santo: Ave crux, spes unica– están
concentrados y resumidos todos los
males y sufrimientos del mundo.
Todo el mal físico, de los cuales la
cruz, cual instrumento de muerte
infame e infamante, es el emblema;
todo el mal psicológico, expresado en
la muerte de Jesús en la más sombría
soledad, abandono y traición; todo el
mal moral, manifestado en la
condena a muerte del Inocente; todo
el mal espiritual, destacado en la



desolación que hace percibir el
silencio de Dios.

Cristo es quien ha sentido alrededor
de Él la afligida consternación de la
Madre y de los discípulos, que
“estaban” bajo la Cruz: en este
“estar”, aparentemente cargado de
impotencia y resignación, está toda
la cercanía de los afectos que permite
al Dios hecho hombre vivir también
aquellas horas que parecen sin
sentido.

Después está la Cruz: de hecho un
instrumento de tortura y de
ejecución reservado solo a los
últimos, que parece tan semejante,
en su carga simbólica, a aquellas
enfermedades que clavan a una
cama, que prefiguran solo la muerte
y parecen eliminar el significado del
tiempo y de su paso. Sin embargo,
aquellos que “están” alrededor del
enfermo no son solo testigos, sino
que son signo viviente de aquellos



afectos, de aquellas relaciones, de
aquella íntima disponibilidad al
amor, que permiten al que sufre
reconocer sobre él una mirada
humana capaz de volver a dar
sentido al tiempo de la enfermedad.
Porque en la experiencia de sentirse
amado, toda la vida encuentra su
justificación. Cristo ha estado
siempre sostenido, en el camino de
su pasión, por el confiado abandono
en el amor del Padre, que se hacía
evidente, en la hora de la Cruz,
también a través del amor de la
Madre. Porque el Amor de Dios se
revela siempre, en la historia de los
hombres, gracias al amor de quien
no nos abandona, de quien “está”, a
pesar de todo, a nuestro lado.

Si reflexionamos sobre el final de la
vida de las personas, no podemos
olvidar que en ellas se aloja con
frecuencia la preocupación por
aquellos que dejan: por los hijos, el
cónyuge, los padres, los amigos. Un



componente humano que nunca
podemos descuidar y a los que se
debe ofrecer apoyo y ayuda.

Es la misma preocupación de Cristo,
que antes de morir piensa en la
Madre que permanecerá sola, con un
dolor que deberá llevar en la
historia. En la crónica austera del
Evangelio de Juan, es a la Madre a
quien se dirige Cristo, para
tranquilizarla, para confiarla al
discípulo amado de tal manera que
se haga cargo de ella: “Madre, ahí
tienes a tu hijo” (cfr. Jn 19, 26-27). El
tiempo del final de la vida es un
tiempo de relaciones, un tiempo en el
que se deben derrotar la soledad y el
abandono (cfr. Mt 27, 46 y Mc 15, 34),
en vista de una entrega confiada de
la propia vida a Dios (cfr. Lc 23, 46).

Desde esta perspectiva, mirar al
Crucificado significa ver una escena
coral, en la que Cristo está en el
centro porque resume en su propia



carne, y verdaderamente transfigura,
las horas más tenebrosas de la
experiencia humana, aquellas en las
que se asoma, silenciosa, la
posibilidad de la desesperación. La
luz de la fe nos hace captar, en
aquella plástica y descarnada
descripción que los Evangelios nos
dan, la Presencia trinitaria, porque
Cristo confía en el Padre gracias al
Espíritu Santo, que apoya a la Madre
y a los discípulos que “están” y, en
este su “estar” junto a la Cruz,
participan, con su humana
dedicación al Sufriente, al misterio
de la Redención.

Así, si bien marcada por un tránsito
doloroso, la muerte puede
convertirse en ocasión de una
esperanza más grande, gracias a la
fe, que nos hace partícipes de la obra
redentora de Cristo. De hecho, el
dolor es existencialmente soportable
solo donde existe la esperanza. La
esperanza que Cristo transmite al



que sufre y al enfermo es la de su
presencia, de su real cercanía. La
esperanza no es solo un esperar por
un futuro mejor, es una mirada sobre
el presente, que lo llena de
significado. En la fe cristiana, el
acontecimiento de la Resurrección
no solo revela la vida eterna, sino
que pone de manifiesto que en la
historia la última palabra no es
jamás la muerte, el dolor, la traición,
el mal. Cristo resurge en la historia y
en el misterio de la Resurrección
existe la confirmación del amor del
Padre que no abandona nunca.

Releer, ahora, la experiencia viviente
del Cristo sufriente significa entregar
también a los hombres de hoy una
esperanza capaz de dar sentido al
tiempo de la enfermedad y de la
muerte. Esta esperanza es el amor
que resiste a la tentación de la
desesperación.



Aunque son muy importantes y están
cargados de valor, los cuidados
paliativos no bastan si no existe
alguien que “está” junto al enfermo y
le da testimonio de su valor único e
irrepetible. Para el creyente, mirar al
Crucificado significa confiar en la
comprensión y en el Amor de Dios: y
es importante, en una época histórica
en la que se exalta la autonomía y se
celebran los fastos del individuo,
recordar que si bien es verdad que
cada uno vive el propio sufrimiento,
el propio dolor y la propia muerte,
estas vivencias están siempre
cargadas de la mirada y de la
presencia de los otros. Alrededor de
la Cruz están también los
funcionarios del Estado romano,
están los curiosos, están los
distraídos, están los indiferentes y los
resentidos; están bajo la Cruz, pero
no “están” con el Crucificado.

En las unidades de cuidados
intensivos, en las casas de cuidado



para los enfermos crónicos, se puede
estar presente como funcionario o
como personas que “están” con el
enfermo.

La experiencia de la Cruz permite así
ofrecer al que sufre un interlocutor
creíble a quien dirigir la palabra, el
pensamiento, a quien entregar la
angustia y el miedo: a aquellos que
se hacen cargo del enfermo, la
escena de la Cruz proporciona un
elemento adicional para comprender
que también cuando parece que no
hay nada más que hacer todavía
queda mucho por hacer, porque el
“estar” es uno de los signos del amor,
y de la esperanza que lleva en sí. El
anuncio de la vida después de la
muerte no es una ilusión o un
consuelo sino una certeza que está
en el centro del amor, que no se
acaba con la muerte.



III. El “corazón que ve” del
Samaritano: la vida humana es un
don sagrado e inviolable

El hombre, en cualquier condición
física o psíquica que se encuentre,
mantiene su dignidad originaria de
haber sido creado a imagen de Dios.
Puede vivir y crecer en el esplendor
divino porque está llamado a ser a
«imagen y gloria de Dios» (1 Cor 11,
7; 2 Cor 3, 18). Su dignidad está en
esta vocación. Dios se ha hecho
Hombre para salvarnos,
prometiéndonos la salvación y
destinándonos a la comunión con Él:
aquí descansa el fundamento último
de la dignidad humana.[14]

Pertenece a la Iglesia el acompañar
con misericordia a los más débiles en
su camino de dolor, para mantener
en ellos la vida teologal y orientarlos
a la salvación de Dios.[15] Es la
Iglesia del Buen Samaritano,[16] que
“considera el servicio a los enfermos



como parte integrante de su misión”.
[17] Comprender esta mediación
salvífica de la Iglesia en una
perspectiva de comunión y
solidaridad entre los hombres es una
ayuda esencial para superar toda
tendencia reduccionista e
individualista.[18]

Específicamente, el programa del
Buen Samaritano es “un corazón que
ve”. Él «enseña que es necesario
convertir la mirada del corazón,
porque muchas veces los que miran
no ven. ¿Por qué? Porque falta
compasión. Sin compasión, el que
mira no se involucra en lo que
observa y pasa de largo; en cambio,
el que tiene un corazón compasivo se
conmueve y se involucra, se detiene
y se ocupa de lo que sucede».[19]
Este corazón ve dónde hay necesidad
de amor y obra en consecuencia.[20]
Los ojos perciben en la debilidad una
llamada de Dios a obrar,
reconociendo en la vida humana el



primer bien común de la sociedad.
[21] La vida humana es un bien
altísimo y la sociedad está llamada a
reconocerlo. La vida es un don[22]
sagrado e inviolable y todo hombre,
creado por Dios, tiene una vocación
transcendente y una relación única
con Aquel que da la vida, porque
«Dios invisible en su gran amor”[23]
ofrece a cada hombre un plan de
salvación para que podamos decir:
«La vida es siempre un bien. Esta es
una intuición o, más bien, un dato de
experiencia, cuya razón profunda el
hombre está llamado a comprender».
[24] Por eso la Iglesia está siempre
dispuesta a colaborar con todos los
hombres de buena voluntad, con
creyentes de otras confesiones o
religiones o no creyentes, que
respetan la dignidad de la vida
humana, también en sus fases
extremas del sufrimiento y de la
muerte, y rechazan todo acto
contrario a ella.[25] Dios Creador
ofrece al hombre la vida y su



dignidad como un don precioso a
custodiar y acrecentar y del cual,
finalmente, rendirle cuentas a Él.

La Iglesia afirma el sentido positivo
de la vida humana como un valor ya
perceptible por la recta razón, que la
luz de la fe confirma y realza en su
inalienable dignidad.[26] No se trata
de un criterio subjetivo o arbitrario;
se trata de un criterio fundado en la
inviolable dignidad natural – en
cuanto que la vida es el primer bien
porque es condición del disfrute de
todos los demás bienes – y en la
vocación trascendente de todo ser
humano, llamado a compartir el
Amor trinitario del Dios viviente:[27]
«el amor especialísimo que el
Creador tiene por cada ser humano
le confiere una dignidad infinita».
[28] El valor inviolable de la vida es
una verdad básica de la ley moral
natural y un fundamento esencial del
ordenamiento jurídico. Así como no
se puede aceptar que otro hombre



sea nuestro esclavo, aunque nos lo
pidiese, igualmente no se puede
elegir directamente atentar contra la
vida de un ser humano, aunque este
lo pida. Por lo tanto, suprimir un
enfermo que pide la eutanasia no
significa en absoluto reconocer su
autonomía y apreciarla, sino al
contrario significa desconocer el
valor de su libertad, fuertemente
condicionada por la enfermedad y el
dolor, y el valor de su vida,
negándole cualquier otra posibilidad
de relación humana, de sentido de la
existencia y de crecimiento en la vida
teologal. Es más, se decide al puesto
de Dios el momento de la muerte. Por
eso, «aborto, eutanasia y el mismo
suicidio deliberado degradan la
civilización humana, deshonran más
a sus autores que a sus víctimas y
son totalmente contrarias al honor
debido al Creador».[29]



IV. Los obstáculos culturales que
oscurecen el valor sagrado de toda
vida humana

Hoy en día algunos factores limitan
la capacidad de captar el valor
profundo e intrínseco de toda vida
humana: el primero se refiere a un
uso equivoco del concepto de
“muerte digna” en relación con el de
“calidad de vida”. Irrumpe aquí una
perspectiva antropológica
utilitarista, que viene «vinculada
preferentemente a las posibilidades
económicas, al “bienestar”, a la
belleza y al deleite de la vida física,
olvidando otras dimensiones más
profundas – relacionales, espirituales
y religiosas – de la existencia».[30] En
virtud de este principio, la vida viene
considerada digna solo si tiene un
nivel aceptable de calidad, según el
juicio del sujeto mismo o de un
tercero, en orden a la presencia-
ausencia de determinadas funciones
psíquicas o físicas, o con frecuencia



identificada también con la sola
presencia de un malestar psicológico.
Según esta perspectiva, cuando la
calidad de vida parece pobre, no
merece la pena prolongarla. No se
reconoce que la vida humana tiene
un valor por sí misma.

Un segundo obstáculo que oscurece
la percepción de la sacralidad de la
vida humana es una errónea
comprensión de la “compasión”.[31]
Ante un sufrimiento calificado como
“insoportable”, se justifica el final de
la vida del paciente en nombre de la
“compasión”. Para no sufrir es mejor
morir: es la llamada eutanasia
“compasiva”. Sería compasivo
ayudar al paciente a morir a través
de la eutanasia o el suicidio asistido.
En realidad, la compasión humana
no consiste en provocar la muerte,
sino en acoger al enfermo, en
sostenerlo en medio de las
dificultades, en ofrecerle afecto,



atención y medios para aliviar el
sufrimiento.

El tercer factor, que hace difícil
reconocer el valor de la propia vida y
la de los otros dentro de las
relaciones intersubjetivas, es un
individualismo creciente, que induce
a ver a los otros como límite y
amenaza de la propia libertad. En la
raíz de tal actitud está «un neo-
pelagianismo para el cual el
individuo, radicalmente autónomo,
pretende salvarse a sí mismo, sin
reconocer que depende, en lo más
profundo de su ser, de Dios y de los
demás . Un cierto neo-gnosticismo,
por su parte, presenta una salvación
meramente interior, encerrada en el
subjetivismo»,[32] que favorece la
liberación de la persona de los
límites de su cuerpo, sobre todo
cuando está débil y enferma.

El individualismo, en particular, está
en la raíz de la que se considerada



como la enfermedad latente de
nuestro tiempo: la soledad,[33]
tematizada en algunos contextos
legislativos incluso como “derecho a
la soledad”, a partir de la autonomía
de la persona y del “principio del
permiso-consentimiento”: un
permiso-consentimiento que, dadas
determinadas condiciones de
malestar o de enfermedad, puede
extenderse hasta la elección de
seguir o no viviendo. Es el mismo
“derecho” que subyace a la eutanasia
y al suicidio asistido. La idea de
fondo es que cuantos se encuentran
en una condición de dependencia y
no pueden alcanzar la perfecta
autonomía y reciprocidad son
cuidados en virtud de un favor. El
concepto de bien se reduce así a ser
el resultado de un acuerdo social:
cada uno recibe los cuidados y la
asistencia que la autonomía o la
utilidad social o económica hacen
posible o conveniente. Se produce así
un empobrecimiento de las



relaciones interpersonales, que se
convierten en frágiles, privadas de la
caridad sobrenatural, de aquella
solidaridad humana y de aquel
apoyo social, tan necesarios, para
afrontar los momentos y las
decisiones más difíciles de la
existencia.

Este modo de pensar las relaciones
humanas y el significado del bien
hacen mella en el sentido mismo de
la vida, haciéndola fácilmente
manipulable, también a través de
leyes que legalizan las prácticas
eutanásicas, procurando la muerte
de los enfermos. Estas acciones
provocan una gran insensibilidad
hacia el cuidado de las personas
enfermas y deforman las relaciones.
En tales circunstancias, surgen a
veces dilemas infundados sobre la
moralidad de las acciones que, en
realidad, no son más que actos
debidos de simple cuidado de la
persona, como hidratar y alimentar a



un enfermo en estado de
inconsciencia sin perspectivas de
curación.

En este sentido, el Papa Francisco ha
hablado de la «cultura del descarte».
[34] Las victimas de tal cultura son
los seres humanos más frágiles, que
corren el riesgo de ser “descartados”
por un engranaje que quiere ser
eficaz a toda costa. Se trata de un
fenómeno cultural fuertemente anti-
solidario, que Juan Pablo II calificó
como «cultura de la muerte» y que
crea auténticas «estructuras de
pecado».[35] Esto puede inducir a
cumplir acciones en sí mismas
incorrectas por el único motivo de
“sentirse bien” al cumplirlas,
generando confusión entre el bien y
el mal, allí donde toda vida personal
posee un valor único e irrepetible,
siempre prometedor y abierto a la
trascendencia. En esta cultura del
descarte y de la muerte, la eutanasia
y el suicidio asistido aparecen como



una solución errónea para resolver
los problemas relativos al paciente
terminal.

V. La enseñanza del Magisterio

1. La prohibición de la eutanasia y
el suicidio asistido

La Iglesia, en la misión de transmitir
a los fieles la gracia del Redentor y la
ley santa de Dios, que ya puede
percibirse en los dictados de la ley
moral natural, siente el deber de
intervenir para excluir una vez más
toda ambigüedad en relación con el
Magisterio sobre la eutanasia y el
suicidio asistido, también en aquellos
contextos donde las leyes nacionales
han legitimado tales prácticas.

Especialmente, la difusión de los
protocolos médicos aplicables a las
situaciones de final de la vida, como
el Do Not Resuscitate Order o el
Physician Orders for Life Sustaining
Treatament – con todas sus variantes



según las legislaciones y contextos
nacionales, inicialmente pensados
como instrumentos para evitar el
ensañamiento terapéutico en las
fases terminales de la vida – ,
despierta hoy graves problemas en
relación con el deber de tutelar la
vida del paciente en las fases más
críticas de la enfermedad. Si por una
parte los médicos se sienten cada vez
más vinculados a la
autodeterminación expresada por el
paciente en estas declaraciones, que
lleva a veces a privarles de la
libertad y del deber de obrar
tutelando la vida allí donde podrían
hacerlo, por otra parte, en algunos
contextos sanitarios, preocupa el
abuso denunciado ampliamente del
empleo de tales protocolos con una
perspectiva eutanásica, cuando ni el
paciente, ni mucho menos la familia,
es consultado en la decisión final.
Esto sucede sobre todo en los países
donde la legislación sobre el final de
la vida deja hoy amplios márgenes de



ambigüedad en relación con la
aplicación del deber de cuidado, al
introducirse en ellos la práctica de la
eutanasia.

Por estas razones, la Iglesia considera
que debe reafirmar como enseñanza
definitiva que la eutanasia es un
crimen contra la vida humana
porque, con tal acto, el hombre elige
causar directamente la muerte de un
ser humano inocente. La definición
de eutanasia no procede de la
ponderación de los bienes o los
valores en juego, sino de un objeto
moral suficientemente especificado,
es decir la elección de «una acción o
una omisión que por su naturaleza, o
en la intención, causa la muerte, con
el fin de eliminar cualquier dolor».
[36] «La eutanasia se sitúa, pues, en
el nivel de las intenciones o de los
métodos usados».[37] La valoración
moral de la eutanasia, y de las
consecuencias que se derivan, no
depende, por tanto, de un balance de



principios, que, según las
circunstancias y los sufrimientos del
paciente, podrían, según algunos,
justificar la supresión de la persona
enferma. El valor de la vida, la
autonomía, la capacidad de decisión
y la calidad de vida no están en el
mismo plano.

La eutanasia, por lo tanto, es un acto
intrínsecamente malo, en toda
ocasión y circunstancia. En el pasado
la Iglesia ya ha afirmado de manera
definitiva «que la eutanasia es una
grave violación de la Ley de Dios, en
cuanto eliminación deliberada y
moralmente inaceptable de una
persona humana. Esta doctrina se
fundamenta en la ley natural y en la
Palabra de Dios escrita; es
transmitida por la Tradición de la
Iglesia y enseñada por el Magisterio
ordinario y universal. Semejante
práctica conlleva, según las
circunstancias, la malicia propia del
suicidio o del homicidio».[38] Toda



cooperación formal o material
inmediata a tal acto es un pecado
grave contra la vida humana:
«Ninguna autoridad puede
legítimamente imponerlo ni
permitirlo. Se trata, en efecto, de una
violación de la ley divina, de una
ofensa a la dignidad de la persona
humana, de un crimen contra la
vida, de un atentado contra la
humanidad».[39] Por lo tanto, la
eutanasia es un acto homicida que
ningún fin puede legitimar y que no
tolera ninguna forma de complicidad
o colaboración, activa o pasiva.
Aquellos que aprueban leyes sobre la
eutanasia y el suicidio asistido se
hacen, por lo tanto, cómplices del
grave pecado que otros llevarán a
cabo. Ellos son también culpables de
escándalo porque tales leyes
contribuyen a deformar la
conciencia, también la de los fieles.
[40]



La vida tiene la misma dignidad y el
mismo valor para todos y cada uno:
el respeto de la vida del otro es el
mismo que se debe a la propia
existencia. Una persona que elije con
plena libertad quitarse la vida rompe
su relación con Dios y con los otros y
se niega a sí mismo como sujeto
moral. El suicidio asistido aumenta la
gravedad, porque hace partícipe a
otro de la propia desesperación,
induciéndolo a no dirigir la voluntad
hacia el misterio de Dios, a través de
la virtud moral de la esperanza, y
como consecuencia a no reconocer el
verdadero valor de la vida y a
romper la alianza que constituye la
familia humana. Ayudar al suicida es
una colaboración indebida a un acto
ilícito, que contradice la relación
teologal con Dios y la relación moral
que une a los hombres para que
compartan el don de la vida y sean
coparticipes del sentido de la propia
existencia.



También cuando la petición de
eutanasia nace de una angustia y de
una desesperación,[41] y «aunque en
casos de ese género la
responsabilidad personal pueda
estar disminuida o incluso no existir,
sin embargo el error de juicio de la
conciencia – aunque fuera incluso de
buena fe – no modifica la naturaleza
del acto homicida, que en sí sigue
siendo siempre inadmisible».[42]
Dígase lo mismo para el suicidio
asistido. Tales prácticas no son nunca
una ayuda auténtica al enfermo, sino
una ayuda a morir.

Se trata, por tanto, de una elección
siempre incorrecta: «El personal
médico y los otros agentes sanitarios
– fieles a la tarea de “estar siempre al
servicio de la vida y de asistirla hasta
el final – no pueden prestarse a
ninguna práctica eutanásica ni
siquiera a petición del interesado, y
mucho menos de sus familiares. No
existe, en efecto, un derecho a



disponer arbitrariamente de la
propia vida, por lo que ningún
agente sanitario puede erigirse en
tutor ejecutivo de un derecho
inexistente».[43]

Es por esto que la eutanasia y el
suicidio asistido son siempre un
fracaso de quienes los teorizan, de
quienes los deciden y de quienes los
practican.[44]

Son gravemente injustas, por tanto,
las leyes que legalizan la eutanasia o
aquellas que justifican el suicidio y la
ayuda al mismo, por el falso derecho
de elegir una muerte definida
inapropiadamente digna solo porque
ha sido elegida.[45] Tales leyes
golpean el fundamento del orden
jurídico: el derecho a la vida, que
sostiene todo otro derecho, incluido
el ejercicio de la libertad humana. La
existencia de estas leyes hiere
profundamente las relaciones
humanas, la justicia y amenazan la



confianza mutua entre los hombres.
Los ordenamientos jurídicos que han
legitimado el suicidio asistido y la
eutanasia muestran, además, una
evidente degeneración de este
fenómeno social. El Papa Francisco
recuerda que «el contexto
sociocultural actual está erosionando
progresivamente la conciencia de lo
que hace que la vida humana sea
preciosa. De hecho, la vida se valora
cada vez más por su eficiencia y
utilidad, hasta el punto de considerar
como “vidas descartadas” o “vidas
indignas” las que no se ajustan a este
criterio. En esta situación de pérdida
de los valores auténticos, se
resquebrajan también los deberes
inderogables de solidaridad y
fraternidad humana y cristiana. En
realidad, una sociedad se merece la
calificación de “civil” si desarrolla los
anticuerpos contra la cultura del
descarte; si reconoce el valor
intangible de la vida humana; si la
solidaridad se practica activamente y



se salvaguarda como fundamento de
la convivencia».[46] En algunos
países del mundo, decenas de miles
de personas ya han muerto por
eutanasia, muchas de ellas porque se
quejaban de sufrimientos
psicológicos o depresión. Son
frecuentes los abusos denunciados
por los mismos médicos sobre la
supresión de la vida de personas que
jamás habrían deseado para sí la
aplicación de la eutanasia. De hecho,
la petición de la muerte en muchos
casos es un síntoma mismo de la
enfermedad, agravado por el
aislamiento y por el desánimo. La
Iglesia ve en esta dificultad una
ocasión para la purificación
espiritual, que profundiza la
esperanza, haciendo que se convierta
en verdaderamente teologal,
focalizada en Dios, y solo en Dios.

Más bien, en lugar de complacerse en
una falsa condescendencia, el
cristiano debe ofrecer al enfermo la



ayuda indispensable para salir de su
desesperación. El mandamiento «no
matarás» (Ex 20, 13; Dt 5, 17), de
hecho, es un sí a la vida, de la cual
Dios se hace garante: «se transforma
en la llamada a un amor solícito que
tutela e impulsa la vida del prójimo».
[47] El cristiano, por tanto, sabe que
la vida terrena no es el valor
supremo. La felicidad última está en
el cielo. Así, el cristiano no
pretenderá que la vida física
continúe cuando la muerte está
cerca. El cristiano ayudará al
moribundo a liberarse de la
desesperación y a poner su
esperanza en Dios.

Desde la perspectiva clínica, los
factores que más determinan la
petición de eutanasia y suicidio
asistido son: el dolor no gestionado y
la falta de esperanza, humana y
teologal, inducida también por una
atención, humana, psicológica y
espiritual a menudo inadecuada por



parte de quien se hace cargo del
enfermo.[48]

Es lo que la experiencia confirma:
«las súplicas de los enfermos muy
graves que alguna vez invocan la
muerte no deben ser entendidas
como expresión de una verdadera
voluntad de eutanasia; estas en
efecto son casi siempre peticiones
angustiadas de asistencia y de afecto.
Además de los cuidados médicos, lo
que necesita el enfermo es el amor,
el calor humano y sobrenatural, con
el que pueden y deben rodearlo
todos aquellos que están cercanos,
padres e hijos, médicos y
enfermeros».[49] El enfermo que se
siente rodeado de una presencia
amorosa, humana y cristiana, supera
toda forma de depresión y no cae en
la angustia de quien, en cambio, se
siente solo y abandonado a su
destino de sufrimiento y de muerte.



El hombre, en efecto, no vive el dolor
solamente como un hecho biológico,
que se gestiona para hacerlo
soportable, sino como el misterio de
la vulnerabilidad humana en
relación con el final de la vida física,
un acontecimiento difícil de aceptar,
dado que la unidad de alma y cuerpo
es esencial para el hombre.

Por eso, solo re-significando el
acontecimiento mismo de la muerte –
mediante la apertura en ella de un
horizonte de vida eterna, que
anuncia el destino trascendente de
toda persona – el “final de la vida” se
puede afrontar de una manera
acorde a la dignidad humana y
adecuada a aquella fatiga y
sufrimiento que inevitablemente
produce la sensación inminente del
final. De hecho, «el sufrimiento es
algo todavía más amplio que la
enfermedad, más complejo y a la vez
aún más profundamente enraizado
en la humanidad misma».[50] Y este



sufrimiento, con ayuda de la gracia,
puede ser animado desde dentro con
la caridad divina, como en el caso del
sufrimiento de Cristo en la Cruz.

Por eso, la actitud de quien atiende a
una persona afectada por una
enfermedad crónica o en la fase
terminal de la vida, debe ser aquella
de “saber estar”, velar con quien
sufre la angustia del morir,
“consolar”, o sea de ser-con en la
soledad, de ser co-presencia que abre
a la esperanza.[51] Mediante la fe y
la caridad expresadas en la
intimidad del alma la persona que
cuida es capaz de sufrir el dolor del
otro y de abrirse a una relación
personal con el débil que amplía los
horizontes de la vida más allá del
acontecimiento de la muerte,
transformándose así en una
presencia llena de esperanza.

«Llorad con los que lloran» (Rm 12,
15), porque es feliz quien tiene



compasión hasta llorar con los otros
(cfr. Mt 5, 4). En esta relación, en la
que se da la posibilidad de amar, el
sufrimiento se llena de significado en
el com-partir de una condición
humana y con la solidaridad en el
camino hacia Dios, que expresa
aquella alianza radical entre los
hombres[52] que les hace entrever
una luz también más allá de la
muerte. Ella nos hace ver el acto
médico desde dentro de una alianza
terapéuticaentre el médico y el
enfermo, unidos por el
reconocimiento del valor
trascendente de la vida y del sentido
místico del sufrimiento. Esta alianza
es la luz para comprender el buen
obrar médico, superando la visión
individualista y utilitarista hoy
predominante.

2. La obligación moral de evitar el
ensañamiento terapéutico



El Magisterio de la Iglesia recuerda
que, cuando se acerca el término de
la existencia terrena, la dignidad de
la persona humana se concreta como
derecho a morir en la mayor
serenidad posible y con la dignidad
humana y cristiana que le son
debidas.[53] Tutelar la dignidad del
morir significa tanto excluir la
anticipación de la muerte como el
retrasarla con el llamado
“ensañamiento terapéutico”.[54] La
medicina actual dispone, de hecho,
de medios capaces de retrasar
artificialmente la muerte, sin que el
paciente reciba en tales casos un
beneficio real. Ante la inminencia de
una muerte inevitable, por lo tanto,
es lícito en ciencia y en conciencia
tomar la decisión de renunciar a los
tratamientos que procurarían
solamente una prolongación precaria
y penosa de la vida, sin interrumpir
todavía los cuidados normales
debidos al enfermo en casos
similares.[55] Esto significa que no es



lícito suspender los cuidados que
sean eficaces para sostener las
funciones fisiológicas esenciales,
mientras que el organismo sea capaz
de beneficiarse (ayudas a la
hidratación, a la nutrición, a la
termorregulación y otras ayudas
adecuadas y proporcionadas a la
respiración, y otras más, en la
medida en que sean necesarias para
mantener la homeostasis corpórea y
reducir el sufrimiento orgánico y
sistémico). La suspensión de toda
obstinación irrazonable en la
administración de los tratamientos
no debe ser una retirada terapéutica.
Tal aclaración se hace hoy
indispensable a la luz de los
numerosos casos judiciales que en
los últimos años han llevado a la
retirada de los cuidados – y a la
muerte anticipada – a pacientes en
condiciones críticas, pero no
terminales, a los cuales se ha
decidido suspender los cuidados de
soporte vital, porque no había



perspectivas de una mejora en su
calidad de vida.

En el caso específico del
ensañamiento terapéutico, viene
reafirmado que la renuncia a medios
extraordinarios y/o
desproporcionados «no equivale al
suicidio o a la eutanasia; expresa más
bien la aceptación de la condición
humana ante la muerte»[56] o la
elección ponderada de evitar la
puesta en marcha de un dispositivo
médico desproporcionado a los
resultados que se podrían esperar.
La renuncia a tales tratamientos, que
procurarían solamente una
prolongación precaria y penosa de la
vida, puede también manifestar el
respeto a la voluntad del paciente,
expresada en las llamadas
voluntades anticipadas de
tratamiento, excluyendo sin embargo
todo acto de naturaleza eutanásica o
suicida.[57]



La proporcionalidad, de hecho, se
refiere a la totalidad del bien del
enfermo. Nunca se puede aplicar el
falso discernimiento moral de la
elección entre valores (por ejemplo,
vida versus calidad de vida); esto
podría inducir a excluir de la
consideración la salvaguarda de la
integridad personal y del bien-vida y
el verdadero objeto moral del acto
realizado.[58] En efecto, todo acto
médico debe tener en el objeto y en
las intenciones de quien obra el
acompañamiento de la vida y nunca
la consecución de la muerte[59]. En
todo caso, el médico no es nunca un
mero ejecutor de la voluntad del
paciente o de su representante legal,
conservando el derecho y el deber de
sustraerse a la voluntad discordante
con el bien moral visto desde la
propia conciencia.[60]

3. Los cuidados básicos: el deber de
alimentación e hidratación



Principio fundamental e ineludible
del acompañamiento del enfermo en
condiciones críticas y/o terminales es
la continuidad de la asistencia en sus
funciones fisiológicas esenciales. En
particular, un cuidado básico debido
a todo hombre es el de administrar
los alimentos y los líquidos
necesarios para el mantenimiento de
la homeostasis del cuerpo, en la
medida en que y hasta cuando esta
administración demuestre alcanzar
su finalidad propia, que consiste en
el procurar la hidratación y la
nutrición del paciente.[61]

Cuando la administración de
sustancias nutrientes y líquidos
fisiológicos no resulte de algún
beneficio al paciente, porque su
organismo no está en grado de
absorberlo o metabolizarlo, la
administración viene suspendida. De
este modo, no se anticipa
ilícitamente la muerte por privación
de las ayudas a la hidratación y a la



nutrición, esenciales para las
funciones vitales, sino que se respeta
la evolución natural de la
enfermedad crítica o terminal. En
caso contrario, la privación de estas
ayudas se convierte en una acción
injusta y puede ser fuente de gran
sufrimiento para quien lo padece.
Alimentación e hidratación no
constituyen un tratamiento médico
en sentido propio, porque no
combaten las causas de un proceso
patológico activo en el cuerpo del
paciente, sino que representan el
cuidado debido a la persona del
paciente, una atención clínica y
humana primaria e ineludible. La
obligatoriedad de este cuidado del
enfermo a través de una apropiada
hidratación y nutrición puede exigir
en algunos casos el uso de una vía de
administración artificial,[62] con la
condición que esta no resulte dañina
para el enfermo o provoque
sufrimientos inaceptables para el
paciente.[63]



4. Los cuidados paliativos

De la continuidad de la asistencia
forma parte el constante deber de
comprender las necesidades del
enfermo: necesidad de asistencia, de
alivio del dolor, necesidades
emotivas, afectivas y espirituales.
Como se ha demostrado por la más
amplia experiencia clínica, la
medicina paliativa constituye un
instrumento precioso e irrenunciable
para acompañar al paciente en las
fases más dolorosas, penosas,
crónicas y terminales de la
enfermedad. Los así llamados
cuidados paliativos son la expresión
más auténtica de la acción humana y
cristiana del cuidado, el símbolo
tangible del compasivo “estar” junto
al que sufre. Estos tienen como
objetivo «aliviar los sufrimientos en
la fase final de la enfermedad y de
asegurar al mismo paciente un
adecuado acompañamiento
humano”[64] digno, mejorándole –



en la medida de lo posible – la
calidad de vida y el completo
bienestar. La experiencia enseña que
la aplicación de los cuidados
paliativos disminuye drásticamente
el número de personas que piden la
eutanasia. Por este motivo, parece
útil un compromiso decidido, según
las posibilidades económicas, para
llevar estos cuidados a quienes
tengan necesidad, para aplicarlos no
solo en las fases terminales de la
vida, sino como perspectiva integral
de cuidado en relación a cualquier
patología crónica y/o degenerativa,
que pueda tener un pronóstico
complejo, doloroso e infausto para el
paciente y para su familia.[65]

La asistencia espiritual al enfermo, y
a sus familiares, forma parte de los
cuidados paliativos. Esta infunde
confianza y esperanza en Dios al
moribundo y a los familiares,
ayudándoles a aceptar la muerte del
pariente. Es una contribución



esencial que compete a los agentes
de pastoral y a toda la comunidad
cristiana, con el ejemplo del Buen
Samaritano, para que al rechazo le
siga la aceptación, y sobre la angustia
prevalezca la esperanza,[66] sobre
todo cuando el sufrimiento se
prolonga por la degeneración de la
patología, al aproximarse el final. En
esta fase, la prescripción de una
terapia analgésica eficaz permite al
paciente afrontar la enfermedad y la
muerte sin miedo a un dolor
insoportable. Este remedio estará
asociado, necesariamente, a un
apoyo fraternal que pueda vencer la
sensación de soledad del paciente
causada, con frecuencia, por no
sentirse suficientemente
acompañado y comprendido en su
difícil situación.

La técnica no da una respuesta
radical al sufrimiento y no se puede
pensar que esta pueda llegar a
eliminarlo de la vida de los hombres.



[67] Una pretensión semejante
genera una falsa esperanza,
causando una desesperación todavía
mayor en el que sufre. La ciencia
médica es capaz de conocer cada vez
mejor el dolor físico y debe poner en
práctica los mejores recursos
técnicos para tratarlo; pero el
horizonte vital de una enfermedad
terminal genera un sufrimiento
profundo en el enfermo, que
requiere una atención no meramente
técnica. Spe salvi facti sumus, en la
esperanza, teologal, dirigida hacia
Dios, hemos sido salvados, dice San
Pablo (Rm 8, 24).

“El vino de la esperanza” es la
contribución específica de la fe
cristiana en el cuidado del enfermo y
hace referencia al modo como Dios
vence el mal en el mundo. En el
sufrimiento el hombre debe poder
experimentar una solidaridad y un
amor que asume el sufrimiento
ofreciendo un sentido a la vida, que



se extiende más allá de la muerte.
Todo esto posee una gran relevancia
social: «Una sociedad que no logra
aceptar a los que sufren y no es
capaz de contribuir mediante la
compasión a que el sufrimiento sea
compartido y sobrellevado, también
interiormente, es una sociedad cruel
e inhumana».[68]

Debe, sin embargo, precisarse que la
definición de los cuidados paliativos
ha asumido en años recientes una
connotación que puede resultar
equívoca. En algunos países del
mundo, las legislaciones nacionales
que regulan los cuidados paliativos
(Palliative Care Act) así como las
leyes sobre el “final de la vida” (End-
of-Life Law), prevén, junto a los
cuidados paliativos, la llamada
Asistencia Médica a la Muerte
(MAiD), que puede incluir la
posibilidad de pedir la eutanasia y el
suicidio asistido. Estas previsiones
legislativas constituyen un motivo de



confusión cultural grave, porque
hacen creer que la asistencia médica
a la muerte voluntaria sea parte
integrante de los cuidados paliativos
y que, por lo tanto, sea moralmente
lícito pedir la eutanasia o el suicidio
asistido.

Además, en estos mismos contextos
legislativos, las intervenciones
paliativas para reducir el sufrimiento
de los pacientes graves o moribundos
pueden consistir en la
administración de fármacos dirigidos
a anticipar la muerte o en la
suspensión/interrupción de la
hidratación y la alimentación,
incluso cuando hay un pronóstico de
semanas o meses. Sin embargo, estas
prácticas equivalen a una acción u
omisión directa para procurar la
muerte y son por tanto ilícitas. La
difusión progresiva de estas leyes,
también a través de los protocolos de
las sociedades científicas nacionales
e internacionales, además de inducir



a un número creciente de personas
vulnerables a elegir la eutanasia o el
suicidio, constituye una
irresponsabilidad social frente a
tantas personas, que solo tendrían
necesidad de ser mejor atendidas y
consoladas.

5. El papel de la familia y los
hospices

En el cuidado del enfermo terminal
es central el papel de la familia.[69]
En ella la persona se apoya en
relaciones fuertes, viene apreciada
por sí misma y no solo por su
productividad o por el placer que
pueda generar. En el cuidado es
esencial que el enfermo no se sienta
una carga, sino que tenga la cercanía
y el aprecio de sus seres queridos. En
esta misión, la familia necesita la
ayuda y los medios adecuados. Es
necesario, por tanto, que los Estados
reconozcan la función social
primaria y fundamental de la familia



y su papel insustituible, también en
este ámbito, destinando los recursos
y las estructuras necesarias para
ayudarla. Además, el
acompañamiento humano y
espiritual de la familia es un deber
en las estructuras sanitarias de
inspiración cristiana; nunca debe
descuidarse, porque constituye una
única unidad de cuidado con el
enfermo.

Junto a la familia, la creación de los
hospices, centros y estructuras donde
acoger los enfermos terminales, para
asegurar el cuidado hasta el último
momento, es algo bueno y de gran
ayuda. Después de todo, «la
respuesta cristiana al misterio del
sufrimiento y de la muerte no es una
explicación sino una Presencia»[70]
que se hace cargo del dolor, lo
acompaña y lo abre a una esperanza
confiada. Estas estructuras se ponen
como ejemplo de humanidad en la
sociedad, santuarios del dolor vivido



con plenitud de sentido. Por esto
deben estar equipadas con personal
especializado y medios materiales
específicos de cuidado, siempre
abiertos a la familia: «A este
respecto, pienso en lo bien que
funcionan los hospices para los
cuidados paliativos, en los que los
enfermos terminales son
acompañados con un apoyo médico,
psicológico y espiritual cualificado,
para que puedan vivir con dignidad,
confortados por la cercanía de sus
seres queridos, la fase final de su
vida terrenal. Espero que estos
centros continúen siendo lugares
donde se practique con compromiso
la “terapia de la dignidad”,
alimentando así el amor y el respeto
por la vida».[71] En estas situaciones,
así como en cualquier estructura
sanitaria católica, es necesaria la
presencia de agentes sanitarios y
pastorales preparados no solo bajo el
perfil clínico, sino también
practicantes de una verdadera vida



teologal de fe y esperanza, dirigida
hacia Dios, porque esta constituye la
forma más elevada de humanización
del morir.[72]

6. El acompañamiento y el cuidado
en la edad prenatal y pediátrica

En relación al acompañamiento de
los neonatos y de los niños afectados
de enfermedades crónicas
degenerativas incompatibles con la
vida, o en las fases terminales de la
vida misma, es necesario reafirmar
cuanto sigue, siendo conscientes de
la necesidad de desarrollar una
estrategia operativa capaz de
garantizar calidad y bienestar al niño
y a su familia.

Desde la concepción, los niños
afectados por malformaciones o
patologías de cualquier tipo son
pequeños pacientes que la medicina
hoy es capaz de asistir y acompañar
de manera respetuosa con la vida. Su
vida es sagrada, única, irrepetible e



inviolable, exactamente como
aquella de toda persona adulta.

En el caso de las llamadas patologías
prenatales “incompatibles con la
vida” – es decir que seguramente lo
llevaran a la muerte dentro de un
breve espacio de tiempo – y en
ausencia de tratamientos fetales o
neonatales capaces de mejorar las
condiciones de salud de estos niños,
de ninguna manera son
abandonados en el plano asistencial,
sino que son acompañados, como
cualquier otro paciente, hasta la
consecución de la muerte natural; el
comfort care perinatal favorece, en
este sentido, un proceso asistencial
integrado, que, junto al apoyo de los
médicos y de los agentes de pastoral
sostiene la presencia constante de la
familia. El niño es un paciente
especial y requiere por parte del
acompañante una preparación
específica ya sea en términos de
conocimiento como de presencia. El



acompañamiento empático de un
niño en fase terminal, que está entre
los más delicados, tiene el objetivo de
añadir vida a los años del niño y no
años a su vida.

Especialmente, los Hospices
Perinatales proporcionan un apoyo
esencial a las familias que acogen el
nacimiento de un hijo en condiciones
de fragilidad. En tales casos, el
acompañamiento médico
competente y el apoyo de otras
familias-testigos, que han pasado por
la misma experiencia de dolor y de
pérdida, constituyen un recurso
esencial, junto al necesario
acompañamiento espiritual de estas
familias. Es un deber pastoral de los
agentes sanitarios de inspiración
cristiana trabajar para favorecer la
máxima difusión de los mismos en el
mundo.

Todo esto se revela especialmente
importante en el caso de aquellos



niños que, en el estado actual del
conocimiento científico, están
destinados a morir inmediatamente
después del parto o en un corto
periodo de tiempo. Cuidar a estos
niños ayuda a los padres a elaborar
el luto y a concebirlo no solo como
una pérdida, sino como una etapa de
un camino de amor recorrido junto
al hijo.

Desafortunadamente, la cultura hoy
dominante no promueve esta
perspectiva: a nivel social, el uso a
veces obsesivo del diagnóstico
prenatal y el afirmarse de una
cultura hostil a la discapacidad
inducen, con frecuencia, a la elección
del aborto, llegando a configurarlo
como una práctica de “prevención”.
Este consiste en la eliminación
deliberada de una vida humana
inocente y como tal nunca es lícito.
Por lo tanto, el uso del diagnóstico
prenatal con una finalidad selectiva
es contrario a la dignidad de la



persona y gravemente ilícito porque
es expresión de una mentalidad
eugenésica. En otros casos, después
del nacimiento, la misma cultura
lleva a suspender, o no iniciar, los
cuidados al niño apenas nacido, por
la presencia o incluso solo por la
posibilidad que desarrolle en el
futuro una discapacidad. También
esta perspectiva, de matriz
utilitarista, no puede ser aprobada.
Un procedimiento semejante,
además de inhumano, es gravemente
ilícito desde el punto de vista moral.

Un principio fundamental de la
asistencia pediátrica es que el niño
en la fase final de la vida tiene el
derecho al respeto y al cuidado de su
persona, evitando tanto el
ensañamiento terapéutico y la
obstinación irrazonable como toda
anticipación intencional de su
muerte. En la perspectiva cristiana,
el cuidado pastoral de un niño
enfermo terminal reclama la



participación a la vida divina en el
Bautismo y la Confirmación.

En la fase terminal del recorrido de
una enfermedad incurable, incluso si
se suspenden las terapias
farmacológicas o de otra naturaleza
destinadas a luchar contra la
patología que sufre el niño, porque
no son apropiadas a su deteriorada
condición clínica y son consideradas
por los médicos como fútiles o
excesivamente gravosas para él, en
cuanto causa de un mayor
sufrimiento, no deben reducirse los
cuidados integrales del pequeño
enfermo, en sus diversas
dimensiones fisiológica, psicológica,
afectivo-relacional y espiritual.
Cuidar no significa solo poner en
práctica una terapia o curar; así
como interrumpir una terapia,
cuando esta ya no beneficia al niño
incurable, no implica suspender los
cuidados eficaces para sostener las
funciones fisiológicas esenciales para



la vida del pequeño paciente,
mientras su organismo sea capaz de
beneficiarse (ayuda a la hidratación,
a la nutrición, a la termorregulación
y todavía otras, en la medida en que
estas se requieran para sostener la
homeostasis corporal y reducir el
sufrimiento orgánico y sistémico). La
abstención de toda obstinación
terapéutica, en la administración de
los tratamientos juzgados ineficaces,
no debe ser una retirada terapéutica
en los cuidados, sino que debe
mantener abierto el camino de
acompañamiento a la muerte. Se
debe considerar, también, que las
intervenciones rutinarias, como la
ayuda a la respiración, se
administren de manera indolora y
proporcionada, personalizando
sobre el paciente el tipo de ayuda
adecuada, para evitar que la justa
preocupación por la vida contraste
con la imposición injusta de un dolor
evitable.



En este contexto, la evaluación y la
gestión del dolor físico del neonato y
del niño son esenciales para
respetarlo y acompañarlo en las
fases más estresantes de la
enfermedad. Los cuidados
personalizados y delicados, que hoy
en día se llevan a cabo en la
asistencia clínica pediátrica,
acompañados por la presencia de los
padres, hacen posible una gestión
integrada y más eficaz de cualquier
intervención asistencial.

El mantenimiento del vínculo
afectivo entre los padres y el hijo es
parte integrante del proceso de
cuidado. La relación de cuidado y de
acompañamiento padre-niño viene
favorecida con todos los
instrumentos necesarios y constituye
la parte fundamental del cuidado,
también para las enfermedades
incurables y las situaciones de
evolución terminal. Además del
contacto afectivo, no se debe olvidar



el momento espiritual. La oración de
las personas cercanas, por la
intención del niño enfermo, tiene un
valor sobrenatural que sobrepasa y
profundiza la relación afectiva.

El concepto ético/jurídico del “mejor
interés del niño” – hoy utilizado para
efectuar la evaluación costes-
beneficios de los cuidados que se
lleven a cabo – de ninguna manera
puede constituir el fundamento para
decidir abreviar su vida con el
objetivo de evitarle sufrimientos, con
acciones u omisiones que por su
naturaleza o en la intención se
puedan configurar como eutanásicas.
Como se ha dicho, la suspensión de
terapias desproporcionadas no
puede conducir a la supresión de
aquellos cuidados básicos necesarios
para acompañarlo a una muerte
digna, incluidas aquellas para aliviar
el dolor, y tampoco a la suspensión
de aquella atención espiritual que se



ofrece a quienes pronto se
encontrarán con Dios.

7. Terapias analgésicas y supresión
de la conciencia

Algunos cuidados especializados
requieren, por parte de los agentes
sanitarios, una atención y
competencias específicas para llevar
a cabo la mejor práctica médica,
desde el punto de vista ético, siempre
conscientes de acercarse a las
personas en su situación concreta de
dolor.

Para disminuir los dolores del
enfermo, la terapia analgésica utiliza
fármacos que pueden causar la
supresión de la conciencia
(sedación). Un profundo sentido
religioso puede permitir al paciente
vivir el dolor como un ofrecimiento
especial a Dios, en la óptica de la
Redención;[73] sin embargo, la
Iglesia afirma la licitud de la
sedación como parte de los cuidados



que se ofrecen al paciente, de tal
manera que el final de la vida
acontezca con la máxima paz posible
y en las mejores condiciones
interiores. Esto es verdad también en
el caso de tratamientos que anticipan
el momento de la muerte (sedación
paliativa profunda en fase terminal),
[74] siempre, en la medida de lo
posible, con el consentimiento
informado del paciente. Desde el
punto de vista pastoral, es bueno
cuidar la preparación espiritual del
enfermo para que llegue
conscientemente tanto a la muerte
como al encuentro con Dios.[75] El
uso de los analgésicos es, por tanto,
una parte de los cuidados del
paciente, pero cualquier
administración que cause directa e
intencionalmente la muerte es una
práctica eutanásica y es inaceptable.
[76] La sedación debe por tanto
excluir, como su objetivo directo, la
intención de matar, incluso si con
ella es posible un condicionamiento a



la muerte en todo caso inevitable.
[77]

Se necesita aquí una aclaración en
relación al contexto pediátrico: en el
caso del niño incapaz de entender,
como por ejemplo un neonato, no se
debe cometer el error de suponer
que el niño podrá soportar el dolor y
aceptarlo, cuando existen sistemas
para aliviarlo. Por eso, es un deber
médico trabajar para reducir al
máximo posible el sufrimiento del
niño, de tal manera que pueda
alcanzar la muerte natural en paz y
pudiendo percibir lo mejor posible la
presencia amorosa de los médicos y,
sobre todo, de la familia.

8. El estado vegetativo y el estado
de mínima consciencia

Otras situaciones relevantes son la
del enfermo con falta persistente de
consciencia, el llamado “estado
vegetativo”, y la del enfermo en
estado “de mínima consciencia”. Es



siempre engañoso pensar que el
estado vegetativo, y el estado de
mínima consciencia, en sujetos que
respiran autónomamente, sean un
signo de que el enfermo haya cesado
de ser persona humana con toda la
dignidad que le es propia.[78] Al
contrario, en estos estados de
máxima debilidad, debe ser
reconocido en su valor y asistido con
los cuidados adecuados. El hecho que
el enfermo pueda permanecer por
años en esta dolorosa situación sin
una esperanza clara de recuperación
implica, sin ninguna duda, un
sufrimiento para aquellos que lo
cuidan.

Puede ser útil recordar lo que nunca
se puede perder de vista en relación
con semejante situación dolorosa. Es
decir, el paciente en estos estados
tiene derecho a la alimentación y a la
hidratación; alimentación e
hidratación por vías artificiales son,
en línea de principio, medidas



ordinarias; en algunos casos, tales
medidas pueden llegar a ser
desproporcionadas, o porque su
administración no es eficaz, o porque
los medios para administrarlas crean
una carga excesiva y provocan
efectos negativos que sobrepasan los
beneficios.

En la óptica de estos principios, el
compromiso del agente sanitario no
puede limitarse al paciente sino que
debe extenderse también a la familia
o a quien es responsable del cuidado
del paciente, para quienes se debe
prever también un oportuno
acompañamiento pastoral. Por lo
tanto, es necesario prever una ayuda
adecuada a los familiares para llevar
el peso prolongado de la asistencia al
enfermo en estos estados,
asegurándoles aquella cercanía que
los ayude a no desanimarse y, sobre
todo, a no ver como única solución la
interrupción de los cuidados. Hay
que estar adecuadamente



preparados, y también es necesario
que los miembros de la familia sean
ayudados debidamente.

9. La objeción de conciencia por
parte de los agentes sanitarios y de
las instituciones sanitarias
católicas

Ante las leyes que legitiman –bajo
cualquier forma de asistencia
médica– la eutanasia o el suicidio
asistido, se debe negar siempre
cualquier cooperación formal o
material inmediata. Estas situaciones
constituyen un ámbito específico
para el testimonio cristiano, en las
cuales «es necesario obedecer a Dios
antes que a los hombres» (Hch 5, 29).
No existe el derecho al suicidio ni a la
eutanasia: el derecho existe para
tutelar la vida y la coexistencia entre
los hombres, no para causar la
muerte. Por tanto, nunca le es lícito a
nadie colaborar con semejantes
acciones inmorales o dar a entender



que se pueda ser cómplice con
palabras, obras u omisiones. El único
verdadero derecho es aquel del
enfermo a ser acompañado y
cuidado con humanidad. Solo así se
custodia su dignidad hasta la llegada
de la muerte natural. «Ningún agente
sanitario, por tanto, puede erigirse
en tutor ejecutivo de un derecho
inexistente, aun cuando la eutanasia
fuese solicitada con plena conciencia
por el sujeto interesado».[79]

A este respecto, los principios
generales referidos a la cooperación
al mal, es decir a acciones ilícitas, son
reafirmados: «Los cristianos, como
todos los hombres de buena
voluntad, están llamados, por un
grave deber de conciencia, a no
prestar su colaboración formal a
aquellas prácticas que, aun
permitidas por la legislación civil, se
oponen a la Ley de Dios. En efecto,
desde el punto de vista moral, nunca
es lícito cooperar formalmente con el



mal. Esta cooperación se produce
cuando la acción realizada, o por su
misma naturaleza o por la
configuración que asume en un
contexto concreto, se califica como
colaboración directa en un acto
contra la vida humana inocente o
como participación en la intención
moral del agente principal. Esta
cooperación nunca puede justificarse
invocando el respeto a la libertad de
los demás, ni apoyarse en el hecho de
que la ley civil la prevea y exija. En
efecto, los actos que cada cual realiza
personalmente tienen una
responsabilidad moral, a la que
nadie puede nunca substraerse y
sobre la que todos y cada uno serán
juzgados por Dios mismo (cfr. Rm 2,
6; 14, 12)».[80]

Es necesario que los Estados
reconozcan la objeción de conciencia
en ámbito médico y sanitario, en el
respeto a los principios de la ley
moral natural, y especialmente



donde el servicio a la vida interpela
cotidianamente la conciencia
humana.[81]Donde esta no esté
reconocida, se puede llegar a la
situación de deber desobedecer a la
ley, para no añadir injusticia a la
injusticia, condicionando la
conciencia de las personas. Los
agentes sanitarios no deben vacilar
en pedirla como derecho propio y
como contribución específica al bien
común.

Igualmente, las instituciones
sanitarias deben superar las fuertes
presiones económicas que a veces les
inducen a aceptar la práctica de la
eutanasia. Y donde la dificultad para
encontrar los medios necesarios
hiciese gravoso el trabajo de las
instituciones públicas, toda la
sociedad está llamada a un aumento
de responsabilidad de tal manera
que los enfermos incurables no sean
abandonados a su suerte o a los
únicos recursos de sus familiares.



Todo esto requiere una toma de
posición clara y unitaria por parte de
las Conferencias Episcopales, las
Iglesias locales, así como de las
comunidades y de las instituciones
católicas para tutelar el propio
derecho a la objeción de conciencia
en los contextos legislativos que
prevén la eutanasia y el suicidio.

Las instituciones sanitarias católicas
constituyen un signo concreto del
modo con el que la comunidad
eclesial, tras el ejemplo del Buen
Samaritano, se hace cargo de los
enfermos. El mandamiento de Jesús,
“cuidad a los enfermos” (Lc 10, 9),
encuentra su concreta actuación no
solo imponiendo sobre ellos las
manos, sino también recogiéndolos
de la calle, asistiéndolos en sus
propias casas y creando estructuras
especiales de acogida y de
hospitalidad. Fiel al mandamiento
del Señor, la Iglesia ha creado, a lo
largo de los siglos varias estructuras



de acogida, donde la atención médica
encuentra una específica declinación
en la dimensión del servicio integral
a la persona enferma.

Las instituciones sanitarias
“católicas” están llamadas a ser fieles
testigos de la irrenunciable atención
ética por el respeto a los valores
fundamentales y a aquellos
cristianos constitutivos de su
identidad, mediante la abstención de
comportamientos de evidente ilicitud
moral y la declarada y formal
obediencia a las enseñanzas del
Magisterio eclesial. Cualquier otra
acción, que no corresponda a la
finalidad y a los valores a los cuales
las instituciones católicas se inspiran,
no es éticamente aceptable y, por
tanto, perjudica la atribución de la
calificación de “católica”, a la misma
institución sanitaria.

En este sentido, no es éticamente
admisible una colaboración



institucional con otras estructuras
hospitalarias hacia las que orientar y
dirigir a las personas que piden la
eutanasia. Semejantes elecciones no
pueden ser moralmente admitidas ni
apoyadas en su realización concreta,
aunque sean legalmente posibles. De
hecho, las leyes que aprueban la
eutanasia «no sólo no crean ninguna
obligación de conciencia, sino que,
por el contrario, establecen una
grave y precisa obligación de
oponerse a ellas mediante la objeción
de conciencia. Desde los orígenes de
la Iglesia, la predicación apostólica
ha inculcado a los cristianos el deber
de obedecer a las autoridades
públicas legítimamente constituidas
(cfr. Rm 13, 1-7, 1 P 2, 13-14), pero al
mismo tiempo ha enseñado
firmemente que “hay que obedecer a
Dios antes que a los hombres” (Hch 5,
29)».[82]

El derecho a la objeción de
conciencia no debe hacernos olvidar



que los cristianos no rechazan estas
leyes en virtud de una concepción
religiosa privada, sino de un derecho
fundamental e inviolable de toda
persona, esencial para el bien común
de toda la sociedad. Se trata, de
hecho, de leyes contrarias al derecho
natural en cuanto que minan los
fundamentos mismos de la dignidad
humana y de una convivencia
basada en la justicia.

10. El acompañamiento pastoral y
el apoyo de los sacramentos

El momento de la muerte es un paso
decisivo del hombre en su encuentro
con Dios Salvador. La Iglesia está
llamada a acompañar
espiritualmente a los fieles en esta
situación, ofreciéndoles los “recursos
sanadores” de la oración y los
sacramentos. Ayudar al cristiano a
vivirlo en un contexto de
acompañamiento espiritual es un
acto supremo de caridad.



Simplemente porque «ningún
creyente debería morir en la soledad
y en el abandono»,[83] es necesario
crear en torno al enfermo una sólida
plataforma de relaciones humanas y
humanizadoras que lo acompañen y
lo abran a la esperanza.

La parábola del Buen Samaritano
indica cual debe ser la relación con el
prójimo que sufre, que actitudes hay
que evitar – indiferencia, apatía,
prejuicio, miedo a mancharse las
manos, encerrarse en sus propias
preocupaciones – y cuales hay que
poner en práctica – atención,
escucha, comprensión, compasión,
discreción.

La invitación a la imitación, «Ve y
haz también tú lo mismo» (Lc 10, 37),
es una llamada a no subestimar todo
el potencial humano de presencia, de
disponibilidad, de acogida, de
discernimiento, de implicación, que
la proximidad hacia quien está en



una situación de necesidad exige y
que es esencial en el cuidado integral
de la persona enferma.

La calidad del amor y del cuidado de
las personas en las situaciones
críticas y terminales de la vida
contribuye a alejar de ellas el terrible
y extremo deseo de poner fin a la
propia vida. Solo un contexto de
calor humano y de fraternidad
evangélica es capaz de abrir un
horizonte positivo y de sostener al
enfermo en la esperanza y en un
confiado abandono.

Este acompañamiento forma parte
de la ruta definida por los cuidados
paliativos y debe incluir al paciente y
a su familia.

La familia, desde siempre, ha tenido
un papel importante en el cuidado,
cuya presencia, apoyo, afecto,
constituyen para el enfermo un
factor terapéutico esencial. Ella, de
hecho, recuerda el Papa Francisco,



«ha sido siempre el “hospital” más
cercano. Aún hoy, en muchas partes
del mundo, el hospital es un
privilegio para pocos, y a menudo
está distante. Son la mamá, el papá,
los hermanos, las hermanas, las
abuelas quienes garantizan las
atenciones y ayudan a sanar».[84]

El hacerse cargo del otro o el hacerse
cargo de los sufrimientos de otros es
una tarea que implica no solo a
algunos, sino que abraza la
responsabilidad de todos, de toda la
comunidad cristiana. San Pablo
afirma que, cuando un miembro
sufre, todo el cuerpo está sufriendo
(cfr. 1 Cor 12, 26) y todo entero se
inclina sobre el miembro enfermo
para darle alivio. Cada uno, por su
parte, está llamado a ser “siervo del
consuelo” frente a las situaciones
humanas de desolación y desánimo.

El acompañamiento pastoral reclama
el ejercicio de las virtudes humanas y



cristianas de la empatía (en-pathos),
de la compasión (cum-passio), del
hacerse cargo del sufrimiento del
enfermo compartiéndolo, y del
consuelo (cum-solacium), del entrar
en la soledad del otro para hacerle
sentirse amado, acogido,
acompañado, apoyado.

El ministerio de la escucha y del
consuelo que el sacerdote está
llamado a ofrecer, haciéndose signo
de la solicitud compasiva de Cristo y
de la Iglesia, puede y debe tener un
papel decisivo. En esta importante
misión es extremadamente
importante testimoniar y conjugar
aquella verdad y caridad con las que
la mirada del Buen Pastor no deja de
acompañar a todos sus hijos. Dada la
importancia de la figura del
sacerdote en el acompañamiento
humano, pastoral y espiritual de los
enfermos en las fases terminales de
la vida, es necesario que en su
camino de formación esté prevista



una preparación actualizada y
orientada en este sentido. También
es importante que sean formados en
este acompañamiento cristiano los
médicos y los agentes sanitarios,
porque pueden darse circunstancias
específicas que hacen muy difícil una
adecuada presencia de los sacerdotes
a la cabecera del enfermo terminal.

Ser hombres y mujeres expertos en
humanidad significa favorecer, a
través de las actitudes con las que se
cuida del prójimo que sufre, el
encuentro con el Señor de la vida, el
único capaz de verter, de manera
eficaz, sobre las heridas humanas el
aceite del consuelo y el vino de la
esperanza.

Todo hombre tiene el derecho
natural de ser atendido en esta hora
suprema según las expresiones de la
religión que profesa.

El momento sacramental es siempre
el culmen de toda la tarea pastoral de



cuidado que lo precede y fuente de
todo lo que sigue.

La Iglesia llama sacramentos «de
curación»[85] a la Penitencia y a la
Unción de los enfermos, que
culminan en la Eucaristía como
“viático” para la vida eterna.[86]
Mediante la cercanía de la Iglesia, el
enfermo vive la cercanía de Cristo
que lo acompaña en el camino hacia
la casa del Padre (cfr. Jn 14, 6) y lo
ayuda a no caer en la desesperación,
[87] sosteniéndolo en la esperanza,
sobre todo cuando el camino se hace
más penoso.[88]

11. El discernimiento pastoral
hacia quien pide la eutanasia o el
suicidio asistido

Un caso del todo especial en el que
hoy es necesario reafirmar la
enseñanza de la Iglesia es el
acompañamiento pastoral de quien
ha pedido expresamente la eutanasia
o el suicidio asistido. Respecto al



sacramento de la Reconciliación, el
confesor debe asegurarse que haya
contrición, la cual es necesaria para
la validez de la absolución, y que
consiste en el «dolor del alma y
detestación del pecado cometido, con
propósito de no pecar en adelante».
[89] En nuestro caso nos
encontramos ante una persona que,
más allá de sus disposiciones
subjetivas, ha realizado la elección
de un acto gravemente inmoral y
persevera en él libremente. Se trata
de una manifiesta no-disposición
para la recepción de los sacramentos
de la Penitencia,[90] con la
absolución, y de la Unción,[91] así
como del Viático.[92] Podrá recibir
tales sacramentos en el momento en
el que su disposición a cumplir los
pasos concretos permita al ministro
concluir que el penitente ha
modificado su decisión. Esto implica
también que una persona que se
haya registrado en una asociación
para recibir la eutanasia o el suicidio



asistido debe mostrar el propósito de
anular tal inscripción, antes de
recibir los sacramentos. Se recuerda
que la necesidad de posponer la
absolución no implica un juicio sobre
la imputabilidad de la culpa, porque
la responsabilidad personal podría
estar disminuida o incluso no existir.
[93] En el caso en el que el paciente
estuviese desprovisto de conciencia,
el sacerdote podría administrar los
sacramentos sub condicione si se
puede presumir el arrepentimiento a
partir de cualquier signo dado con
anterioridad por la persona enferma.

Esta posición de la Iglesia no es un
signo de falta de acogida al enfermo.
De hecho, debe ser el ofrecimiento de
una ayuda y de una escucha siempre
posible, siempre concedida, junto a
una explicación profunda del
contenido del sacramento, con el fin
de dar a la persona, hasta el último
momento, los instrumentos para
poder escogerlo y desearlo. La Iglesia



está atenta a escrutar los signos de
conversión suficientes, para que los
fieles puedan pedir razonablemente
la recepción de los sacramentos. Se
recuerda que posponer la absolución
es también un acto medicinal de la
Iglesia, dirigido, no a condenar al
pecador, sino a persuadirlo y
acompañarlo hacia la conversión.

También en el caso en el que una
persona no se encuentre en las
disposiciones objetivas para recibir
los sacramentos, es necesaria una
cercanía que invite siempre a la
conversión. Sobre todo si la
eutanasia, pedida o aceptada, no se
lleva a cabo en un breve periodo de
tiempo. Se tendrá entonces la
posibilidad de un acompañamiento
para hacer renacer la esperanza y
modificar la elección errónea, y que
el enfermo se abra al acceso a los
sacramentos.



Sin embargo, no es admisible por
parte de aquellos que asisten
espiritualmente a estos enfermos
ningún gesto exterior que pueda ser
interpretado como una aprobación
de la acción eutanásica, como por
ejemplo el estar presentes en el
instante de su realización. Esta
presencia solo puede interpretarse
como complicidad. Este principio se
refiere de manera particular, pero no
solo, a los capellanes de las
estructuras sanitarias donde puede
practicarse la eutanasia, que no
deben dar escándalo mostrándose de
algún modo cómplices de la
supresión de una vida humana.

12. La reforma del sistema
educativo y la formación de los
agentes sanitarios

En el contexto social y cultural
actual, tan denso en desafíos en
relación con la tutela de la vida
humana en las fases más críticas de



la existencia, el papel de la educación
es ineludible. La familia, la escuela,
las demás instituciones educativas y
las comunidades parroquiales deben
trabajar con perseverancia para
despertar y madurar aquella
sensibilidad hacia el prójimo y su
sufrimiento, de la que se ha
convertido en símbolo la figura
evangélica del Samaritano.[94]

A las capellanías hospitalarias se les
pide ampliar la formación espiritual
y moral de los agentes sanitarios,
incluidos médicos y personal de
enfermería, así como de los grupos
de voluntariado hospitalario, para
que sepan dar la atención humana y
espiritual necesaria en las fases
terminales de la vida. El cuidado
psicológico y espiritual del paciente
durante toda la evolución de la
enfermedad debe ser una prioridad
para los agentes pastorales y
sanitarios, teniendo cuidado de



poner en el centro al paciente y a su
familia.

Los cuidados paliativos deben
difundirse en el mundo y es
obligatorio preparar, para tal fin, los
cursos universitarios para la
formación especializada de los
agentes sanitarios. También es
prioritaria la difusión de una
correcta y meticulosa información
sobre la eficacia de los auténticos
cuidados paliativos para un
acompañamiento digno de la
persona hasta la muerte natural. Las
instituciones sanitarias de
inspiración cristiana deben preparar
protocolos para sus agentes
sanitarios que incluyan una
apropiada asistencia psicológica,
moral y espiritual como componente
esencial de los cuidados paliativos.

La asistencia humana y espiritual
debe volver a entrar en los
recorridos formativos académicos de



todos los agentes sanitarios y en las
prácticas hospitalarias.

Además de todo esto, las estructuras
sanitarias y asistenciales deben
preparar modelos de asistencia
psicológica y espiritual para los
agentes sanitarios que tienen a su
cargo los pacientes en las fases
terminales de la vida humana.
Hacerse cargo de quienes cuidan es
esencial para evitar que sobre los
agentes y los médicos recaiga todo el
peso (burn out) del sufrimiento y de
la muerte de los pacientes
incurables. Estos tienen necesidad de
apoyo y de momentos de discusión y
de escucha adecuados para poder
procesar no solo valores y
emociones, sino también el sentido
de la angustia, del sufrimiento y de la
muerte en el ámbito de su servicio a
la vida. Tienen que poder percibir el
sentido profundo de la esperanza y la
conciencia que su misión es una
verdadera vocación a apoyar y



acompañar el misterio de la vida y de
la gracia en las fases dolorosas y
terminales de la existencia.[95]

Conclusión

El misterio de la Redención del
hombre está enraizado de una
manera sorprendente en el
compromiso amoroso de Dios con el
sufrimiento humano. Por eso
podemos fiarnos de Dios y trasmitir
esta certeza en la fe al hombre
sufriente y asustado por el dolor y la
muerte.

El testimonio cristiano muestra como
la esperanza es siempre posible,
también en el interior de la cultura
del descarte. «La elocuencia de la
parábola del buen Samaritano, como
también la de todo el Evangelio, es
concretamente esta: el hombre debe
sentirse llamado personalmente a
testimoniar el amor en el
sufrimiento».[96]



La Iglesia aprende del Buen
Samaritano el cuidado del enfermo
terminal y obedece así el
mandamiento unido al don de la
vida: «¡respeta, defiende, ama y sirve
a la vida, a toda vida humana!».[97]
El evangelio de la vida es un
evangelio de la compasión y de la
misericordia dirigido al hombre
concreto, débil y pecador, para
levantarlo, mantenerlo en la vida de
la gracia y, si es posible, curarlo de
toda posible herida.

No basta, sin embargo, compartir el
dolor, es necesario sumergirse en los
frutos del Misterio Pascual de Cristo
para vencer el pecado y el mal, con la
voluntad de «desterrar la miseria
ajena como si fuese propia».[98] Sin
embargo, la miseria más grande es la
falta de esperanza ante la muerte.
Esta es la esperanza anunciada por el
testimonio cristiano que, para ser
eficaz, debe ser vivida en la fe
implicando a todos, familiares,



enfermeros, médicos, y la pastoral de
las diócesis y de los hospitales
católicos, llamados a vivir con
fidelidad el deber de acompañar a
los enfermos en todas las fases de la
enfermedad, y en particular, en las
fases críticas y terminales de la vida,
así como se ha definido en el
presente documento.

El Buen Samaritano, que pone en el
centro de su corazón el rostro del
hermano en dificultad, sabe ver su
necesidad, le ofrece todo el bien
necesario para levantarlo de la
herida de la desolación y abrir en su
corazón hendiduras luminosas de
esperanza.

El “querer el bien” del Samaritano,
que se hace prójimo del hombre
herido no con palabras ni con la
lengua, sino con los hechos y en la
verdad (cfr. 1 Jn 3, 18), toma la forma
de cuidado, con el ejemplo de Cristo



que pasó haciendo el bien y sanando
a todos (cfr. Hch 10, 38).

Curados por Jesús, nos
transformamos en hombres y
mujeres llamados a anunciar su
potencia sanadora, a amar y a
hacernos cargo del prójimo como él
nos ha enseñado.

Esta vocación al amor y al cuidado
del otro,[99] que lleva consigo
ganancias de eternidad, se anuncia
de manera explícita por el Señor de
la vida en esta paráfrasis del juicio
final: recibid en heredad el reino,
porque estaba enfermo y me habéis
visitado. ¿Cuándo, Señor? Todas las
veces que habéis hecho esto con un
hermano vuestro más pequeño, a un
hermano vuestro que sufre, lo habéis
hecho conmigo (cfr. Mt 25, 31-46).

El Sumo Pontífice Francisco, en fecha
25 de junio de 2020 ha aprobado esta
Carta, decidida en la Sesión Plenaria
de esta Congregación el 29 de enero



de 2020, y ha ordenado su
publicación.

Dada en Roma, desde la sede de la
Congregación para la Doctrina de la
Fe, el 14 de julio de 2020, memoria
litúrgica de san Camilo de Lelis.

Luis F. Card. Ladaria, S.I.

Prefecto

✠ Giacomo Morandi

Arzobispo Titular de Cerveteri

Secretario

*Fuente oficial del documento

[1] Misal Romano reformado por
mandato del Concilio Ecuménico
Vaticano II, promulgado por la
autoridad del papa Pablo VI, revisado
por el papa Juan Pablo II,

https://press.vatican.va/content/salastampa/es/bollettino/pubblico/2020/09/22/carta.html


Conferencia Episcopal Española,
Madrid 2017, Prefacio común VIII, p.
515.

[2] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, Ed. Salterrae,
Maliaño (Cantabria – España) 2017,
n. 6.

[3] Benedicto XVI, Carta Enc. Spe
salvi (30 noviembre 2007), n. 22: AAS
99 (2007), 1004: «Si el progreso
técnico no se corresponde con un
progreso en la formación ética del
hombre, con el crecimiento del
hombre interior (cfr. Ef 3, 16; 2 Cor 4,
16), no es un progreso sino una
amenaza para el hombre y para el
mundo».

[4] Cfr. Francisco, Discurso a la
Asociación Italiana contra las
leucemias-linfomas y mielomas (AIL)
(2 marzo 2019): L’Osservatore
Romano, 3 marzo 2019, 7.



[5] Francisco, Exhort. Ap. Amoris
laetitia (19 marzo2016), n. 3: AAS 108
(2016), 312.

[6] Cfr. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Past. Gaudium et spes (7 diciembre
1965), n. 10: AAS 58 (1966),
1032-1033.

[7] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
4: AAS 76 (1984), 203.

[8] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 144.

[9] Francisco, Mensaje para la XLVIII
Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales (24 enero
2014): AAS 106 (2014), 114.

[10] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
87: AAS 87 (1995), 500.



[11] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), n.
37: AAS 83 (1991), 840.

[12] Juan Pablo II, Carta Enc. Veritatis
splendor (6 agosto 1993), n. 50; AAS
85 (1993), 1173.

[13] Juan Pablo II, Discurso a los
participantes al Congreso
Internacional sobre “Los
tratamientos de soporte vital y
estado vegetativo. Progresos
científicos y dilemas éticos” (20
marzo 2004), n. 7: AAS 96 (2004), 489.

[14] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Carta Placuit Deo
(22 febrero 2018), n. 6: AAS 110
(2018), 430.

[15] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 9.

[16] Cfr. Pablo VI, Mensaje en la
última sesión pública del Concilio (7



diciembre 1965): AAS 58 (1966),
55-56.

[17] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 9.

[18] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Carta Placuit Deo (22 febrero
2018), n. 12: AAS 110 (2018), 433-434.

[19] Francisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregación para la
Doctrina de la Fe (30 enero 2020):
L’Osservatore Romano, 31 enero
2020, 7.

[20] Benedicto XVI, Carta Enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), n. 31:
AAS 98 (2006), 245.

[21] Benedicto XVI, Carta Enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), n. 76: AAS
101 (2009), 707.



[22] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
49: AAS 87 (1995), 455: «El sentido
más verdadero y profundo de la
vida: ser un don que se realiza al
darse».

[23] Conc. Ecum. Vat. II, Const. Dogm.
Dei Verbum (8 noviembre 1965), n. 2:
AAS 58 (1966), 818.

[24] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
34: AAS 87 (1995), 438.

[25] Cfr. Declaración conjunta de las
Religiones Monoteístas Abrahámicas
sobre las cuestiones del final de la
vida, Ciudad del Vaticano, 28 octubre
2019: «Nos oponemos a cualquier
forma de eutanasia -que es el acto
directo, deliberado e intencional de
quitar la vida - así como al suicidio
médicamente asistido - que es el
apoyo directo, deliberado e
intencional para suicidarse porque
contradicen fundamentalmente el



valor inalienable de la vida humana
y, por lo tanto, son inherente y
consecuentemente erróneos desde el
punto de vista moral y religioso, y
deben ser prohibidos sin
excepciones».

[26] Cfr. Francisco, Discurso al
Congreso de la Asociación de
Médicos Católicos Italianos en el 70
aniversario de su fundación (15
noviembre 2014): AAS 106 (2014),
976.

[27] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 1;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Instr. Dignitas personae (8
septiembre 2008), n. 8: AAS 100
(2008), 863.

[28] Francisco, Carta Enc. Laudato
si’ (24 mayo 2015), n. 65: AAS 107
(2015), 873.



[29] Con. Ecum. Vat. II, Const. Past.
Gaudium et spes (7 diciembre 1965),
n. 27: AAS 58 (1966), 1047-1048.

[30] Francisco, Discurso al Congreso
de la Asociación de Médicos Católicos
Italianos en el 70 aniversario de su
fundación (15 noviembre 2014): AAS
106 (2014), 976.

[31] Cfr. Francisco, Discurso a la
Federación Nacional de las Ordenes
de Médicos Cirujanos y de los
Odontólogos (20 septiembre 2019):
L’Osservatore Romano, 21
septiembre 2019, 8: «Son formas
apresuradas de tratar opciones que
no son, como podría parecer, una
expresión de la libertad de la
persona, cuando incluyen el descarte
del enfermo como una posibilidad, o
la falsa compasión frente a la
petición de que se le ayude a
anticipar la muerte».

[32] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Carta Placuit Deo (22 febrero



2018), n. 3: AAS 110 (2018), 428-429;
cfr.Francisco, Carta Enc. Laudato
si’ (24 mayo 2015), n.162: AAS 107
(2015), 912.

[33] Benedicto XVI, Carta Enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), n. 53: AAS
101 (2009), 688: «Una de las pobrezas
más hondas que el hombre puede
experimentar es la soledad.
Ciertamente, también las otras
pobrezas, incluidas las materiales,
nacen del aislamiento, del no ser
amados o de la dificultad de amar».

[34] Cfr. Francisco, Exhort. Ap.
Evangelii gaudium (24 noviembre
2013), n. 53: AAS 105 (2013), 1042; se
puede ver también: Id., Discurso a la
delegación del Instituto “Dignitatis
Humanae” (7 diciembre 2013): AAS
106 (2014) 14-15; Id., Encuentro con
los ancianos (28 septiembre 2014):
AAS 106 (2014), 759-760.



[35] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
12: AAS 87 (1995), 414.

[36] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[37] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 475; cfr.
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[38] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 477. Es una
doctrina propuesta de modo
definitivo en la cual la Iglesia
compromete su infalibilidad: cfr.
Congragación para la Doctrina de la
Fe, Nota doctrinal ilustrativa de la
fórmula conclusiva de la Professio
fidei (29 junio 1998), n. 11: AAS 90
(1998), 550.



[39] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[40] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2286.

[41] Cfr. ibidem, nn. 1735 y 2282.

[42] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[43] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 169.

[44] Cfr. ibidem, n. 170.

[45] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
72: AAS 87 (1995), 484-485.

[46] Francisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregación para la
Doctrina de la Fe (30 enero 2020):



L’Osservatore Romano, 31 enero
2020, 7.

[47] Juan Pablo II, Carta Enc. Veritatis
splendor (6 agosto 1993), n. 15; AAS
85 (1993), 1145.

[48] Cfr. Benedicto XVI, Carta Enc.
Spe salvi (30 noviembre 2007), nn.
36-37: AAS 99 (2007), 1014-1016.

[49] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), II: AAS 72 (1980), 546.

[50] Juan Pablo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 febrero 1984), n. 5: AAS 76
(1984), 204.

[51] Cfr. Benedicto XVI, Carta. Enc.
Spe salvi (30 noviembre 2007), n. 38:
AAS 99 (2007), 1016.

[52] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 244: «No puede el
hombre “prójimo” pasar con



desinterés ante el sufrimiento ajeno,
en nombre de la fundamental
solidaridad humana; y mucho menos
en nombre del amor al prójimo.
Debe “pararse”, “conmoverse”,
actuando como el Samaritano de la
parábola evangélica. La parábola en
sí expresa una verdad
profundamente cristiana, pero a la
vez tan universalmente humana».

[53] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Declarac. Iura et bona (5
mayo 1980), IV: AAS 72 (1980),
549-551.

[54] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2278; Pontificio Consejo
para los Agentes Sanitarios, Carta de
los Agentes sanitarios, Ciudad del
Vaticano, 1995, n. 119; Juan Pablo II,
Carta Enc. Evangelium vitae (25
marzo 1995), n. 65: AAS 87 (1995),
475; Francisco, Mensaje a los
participantes en la reunión de la
región europea de la Asociación



Médica Mundial (7 noviembre 2017):
«Y si sabemos que no siempre se
puede garantizar la curación de la
enfermedad, a la persona que vive
debemos y podemos cuidarla
siempre: sin acortar su vida nosotros
mismos, pero también sin
ensañarnos inútilmente contra su
muerte»; Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 149.

[55] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2278; Congregación para
la Doctrina de la Fe, Declarac. Iura et
bona (5 mayo 1980), IV: AAS 72
(1980), 550-551; Juan Pablo II, Carta
Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 475;
Pontificio Consejo para los Agentes
Sanitarios, Nueva carta de los
Agentes sanitarios, n. 150.

[56] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 476.



[57] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 150.

[58] Cfr. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un encuentro de
estudio sobre la procreación
responsable (5 junio 1987), n.1:
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, X/
2 (1987), 1962: «Hablar de “conflicto
de valores o bienes” y de la
consiguiente necesidad de llevar a
cabo como una especie de
“equilibrio” de los mismos, eligiendo
uno y rechazando el otro, no es
moralmente correcto».

[59] Cfr. Juan Pablo II, Discurso a la
Asociación de Médicos Católicos
Italianos (28 diciembre 1978):
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, I
(1978), 438.

[60] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 150.



[61] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Respuesta a
algunas preguntas de la Conferencia
Episcopal Estadounidense acerca de
la alimentación y la hidratación
artificiales (1 agosto 2007): AAS 99
(2007), 820.

[62] Cfr. ibidem.

[63] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 152: «La
alimentación y la hidratación, aun
artificialmente administradas, son
parte de los tratamientos normales
que siempre han de proporcionarse
al moribundo, cuando no resulten
demasiados gravosos o de ningún
beneficio para él. Su indebida
suspensión significa verdadera y
propia eutanasia. “Suministrar
alimento y agua, incluso por vía
artificial, es, en principio, un medio
ordinario y proporcionado para la
conservación de la vida. Por lo tanto,



es obligatorio en la medida y
mientras se demuestre que cumple
su propia finalidad, que consiste en
procurar la hidratación y la nutrición
del paciente. De este modo se evitan
el sufrimiento y la muerte derivados
de la inanición y la deshidratación”».

[64] Francisco, Discurso a la plenaria
de la Pontificia Academia para la
Vida (5 marzo 2015): AAS 107 (2015),
274, citando a: Juan Pablo II, Carta
Enc. Evangelium vitae (25 marzo
1995), n. 65: AAS 87 (1995), 476. Cfr.
Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2279.

[65] Cfr. [65] Francisco, Discurso a la
Plenaria de la Pontificia Academia
para la Vida (5 marzo 2015): AAS 107
(2015), 275.

[66] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 147.



[67] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
2: AAS 76 (1984), 202: «El sufrimiento
parece pertenecer a la trascendencia
del hombre; es uno de esos puntos en
los que el hombre está en cierto
sentido “destinado” a superarse a sí
mismo, y de manera misteriosa es
llamado a hacerlo».

[68] Benedicto XVI, Carta. Enc. Spe
salvi (30 noviembre 2007), n. 38: AAS
99 (2007), 1016.

[69] Cfr. Francisco, Exhort. Ap.
Amoris laetitia (19 marzo 2016), n.
48: AAS 108 (2016), 330.

[70] C. Saunders, Velad conmigo.
Inspiración para una vida en
cuidados paliativos. Ed. Obra Social
de la Caixa, 2011, p. 56.

[71] Francisco, Discurso a los
participantes a la Asamblea Plenaria
de la Congregación para la Doctrina
de la Fe (30 enero 20202):



L’Osservatore Romano, 31 enero
2020, 7.

[72] Cfr. Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 148.

[73] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 febrero
1957): AAS 49 (1957) 134-136;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 547; Juan
Pablo II, Carta Ap. Salvifici doloris
(11 febrero 1984), n. 19: AAS 76
(1984), 226.

[74] Cfr. Pio XII, Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui
internationali. Romae habito, a
«Collegio Internationali Neuro-
Psycho-Pharmacologico » indicto (9
septiembre 1958): AAS 50 (1958), 694;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 548;



Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2779; Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 155: «Se da,
además, la posibilidad de provocar
con los analgésicos y los narcóticos la
supresión de la conciencia del
moribundo. Este uso merece una
consideración particular. En
presencia de dolores insoportables,
resistentes a las terapias analgésicas
habituales, en proximidad del
momento de la muerte o en la
previsión fundada de una crisis
particular en ese momento, una seria
indicación clínica puede conllevar,
con el consentimiento del enfermo, el
suministro de fármacos que
suprimen la conciencia. Esta
sedación paliativa profunda en la
fase terminal, clínicamente
fundamentada, puede ser
moralmente aceptable siempre que
se realice con el consenso del
enfermo, se informe a los familiares,
se excluya toda intencionalidad



eutanásica y el enfermo haya podido
satisfacer sus deberes morales,
familiares y religiosos: “acercándose
a la muerte, los hombres deben estar
en condiciones de poder cumplir sus
obligaciones morales y familiares y,
sobre todo, deben poder prepararse
con plena conciencia para el
encuentro definitivo con Dios”. Por
consiguiente, “no es lícito privar al
moribundo de la conciencia propia
sin grave motivo”».

[75] Cfr. Pio XII, Allocutio. Trois
questions religieuses et morales
concernant l’analgésie (24 febrero
1957): AAS 49 (1957) 145;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 548; Juan
Pablo II,Carta Enc. Evangelium vitae
(25 marzo 1995), n. 65: AAS 87 (1995),
476.

[76] Cfr. Francisco, Discurso al
Congreso de la Asociación de



Médicos Católicos Italianos en el 70
aniversario de su fundación (15
noviembre 2014): AAS 106 (2014),
978.

[77] Pio XII, Allocutio. Trois questions
religieuses et morales concernant
l’analgésie (24 febrero 1957): AAS 49
(1957) 146; Id., Allocutio. Iis qui
interfuerunt Conventui
internationali. Romae habito, a
«Collegio Internationali Neuro-
Psycho-Pharmacologico» indicto (9
septiembre 1958): AAS 50 (1958), 695;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Declarac. Iura et bona (5 mayo
1980), III: AAS 72 (1980), 548;
Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2779; Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
65: AAS 87 (1995), 476; Pontificio
Consejo para los Agentes Sanitarios,
Nueva carta de los Agentes
sanitarios, n. 154.



[78] Cfr. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes al Congreso
Internacional sobre «Los
tratamientos de soporte vital y
estado vegetativo. Progresos
científicos y dilemas éticos» (20
marzo 2004), n. 3: AAS 96 (2004), 487:
«Un hombre, aunque esté
gravemente enfermo o se halle
impedido en el ejercicio de sus
funciones más elevadas, es y será
siempre un hombre; jamás se
convertirá en un “vegetal” o en un
“animal”».

[79] Pontificio Consejo para los
Agentes Sanitarios, Nueva carta de
los Agentes sanitarios, n. 151.

[80] Ibidem, n. 151; cfr. Juan Pablo II,
Carta Enc. Evangelium vitae (25
marzo 1995), n. 74: AAS 87 (1995),
487.

[81] Cfr. Francisco, Discurso al
Congreso de la Asociación de
Médicos Católicos Italianos en el 70



aniversario de su fundación (15
noviembre 2014): AAS 106 (2014),
977.

[82] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
73 AAS 87 (1995), 486.

[83] Benedicto XVI, Discurso a los
participantes al Congreso de la
Pontificia Academia para la Vida
sobre el tema “Junto al enfermo
incurable y al moribundo:
orientaciones éticas y operativas” (25
febrero 2008): AAS 100 (2008), 171.

[84] Francisco, Audiencia General (10
junio 2015): L’Osservatore Romano,
11 junio 2015, 8.

[85] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1420.

[86] Cfr. Rituale Romanum ex
decreto Sacrosancti Oecumenici
Concilii Vaticani II instaruratum
auctoritate Pauli PP. VI



promulgatum, Ordo unctionis
infirmorum eorumque pastoralis
curae, Editio typica, Praenotanda,
Typis Polyglotis Vaticanis, Civitate
Vaticana 1972, n. 26; Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 1524.

[87] Francisco, Carta Enc. Laudato
si’ (24 mayo 2015), n. 235: AAS 107
(2015), 939.

[88] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
67: AAS 87 (1995), 478-479.

[89] Concilio de Trento, Ses. XIV, De
sacramento penitentiae, cap. 4: DH
1676.

[90] Cfr. CIC, can. 987.

[91] Cfr. CIC, can. 1007: «No se dé la
unción de los enfermos a quienes
persisten obstinadamente en un
pecado grave manifiesto».

[92] Cfr. CIC, can. 915 y can. 843 § 1.



[93] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Declarac. Iura et
bona (5 mayo 1980), II: AAS 72 (1980),
546.

[94] Cfr. Juan Pablo II, Carta Ap.
Salvifici doloris (11 febrero 1984), n.
29: AAS 76 (1984), 244-246.

[95] Cfr. Francisco, Discurso a los
presidentes de los Colegios de
Médicos de España e
Hispanoamérica (9 junio 2016):
AAS108 (2016), 727-728. «La
fragilidad el dolor y la enfermedad
son una dura prueba para todos,
también para el personal médico, son
un llamado a la paciencia, al
padecer-con; por ello no se puede
ceder a la tentación funcionalista de
aplicar soluciones rápidas y
drásticas, movidos por una falsa
compasión o por meros criterios de
eficacia y ahorro económico. Está en
juego la dignidad de la vida humana;



está en juego la dignidad de la
vocación médica».

[96] Juan Pablo II, Carta Ap. Salvifici
doloris (11 febrero 1984), n. 29: AAS
76 (1984), 246.

[97] Juan Pablo II, Carta Enc.
Evangelium vitae (25 marzo 1995), n.
5: AAS 87 (1995), 407.

[98] Santo Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 21, a. 3.

[99] Cfr. Benedicto XVI, Carta. Enc.
Spe salvi (30 noviembre 2007), n. 39:
AAS 99 (2007), 1016: «Sufrir con el
otro, por los otros; sufrir por amor de
la verdad y de la justicia; sufrir a
causa del amor y con el fin de
convertirse en una persona que ama
realmente, son elementos
fundamentales de humanidad, cuya
pérdida destruiría al hombre
mismo».



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-
bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/
https://opusdei.org/es-hn/article/samaritanus-bonus-eutanasia-cuidados-paliativos/

	Carta ‘Samaritanus Bonus’

