
opusdei.org

La luz de la fe (X):
los libros de Dios. la
Sagrada Escritura

En la Sagrada Escritura
escuchamos la Palabra de Dios.
Para ayudarnos a
comprenderla, conviene
conocer la tradición de la
Iglesia y acudir al Espíritu
Santo.

23/10/2018

En cualquier comunidad humana, es
normal que se relaten historias sobre
los propios orígenes. Una reunión



familiar, una fiesta o aniversario,
suele ser la ocasión para recordar
algún acontecimiento importante o
significativo: una anécdota de los
abuelos, los méritos de algún
antepasado ilustre, la fundación de la
ciudad o la independencia de la
nación. Estas narraciones no son un
simple pasatiempo o un ejercicio
puramente nostálgico de la memoria,
sino que contribuyen a formar la
identidad de la familia o grupo; de
este modo, sus miembros más
jóvenes descubren de dónde vienen y
comprenden mejor quiénes son. Así
se veía el pueblo de Israel, y así
transmitió las obras del Señor de
generación en generación: «Cuanto
oímos y aprendimos, lo que nuestros
padres nos contaron, no lo
ocultaremos a sus hijos; sino que
contaremos a la generación venidera
las alabanzas del Señor, su poder, y
las maravillas que ha obrado»[1].
También la Iglesia —nuevo Pueblo de
Dios— es una familia que recuerda y



actualiza constantemente los hechos
que le dieron origen: la historia del
antiguo Israel y sobre todo la muerte
y resurrección de Jesús.

En ocasiones, estos relatos familiares
o populares se ponen por escrito y,
tras recibir una elaboración literaria
más o menos compleja según los
casos, pueden llegar a ser
considerados obras de referencia
para la comunidad en la que
nacieron. Algunos pueblos antiguos
atribuían a sus propias escrituras un
origen divino: para ellos, tales libros
habían sido escritos directamente
por los dioses en el cielo. Pero
cuando la Iglesia afirma que «Dios es
el autor de la Sagrada Escritura»[2],
¿quiere decir con esto que también
cree que sus libros cayeron del cielo?,
¿cómo entiende la fe católica el
origen de las Escrituras?, ¿qué
relación tienen con la Iglesia?



¿Qué quiere decir que Dios sea el
autor de la Biblia y que nos hable a
través de ella?

La fe nos anuncia a un Dios que ha
creado el cielo y la tierra, y que
respeta la autonomía de su propia
obra. No busca avasallar la
inteligencia ni la libertad de las
criaturas racionales. Tampoco
impone su salvación al hombre, sino
que la propone para que, si quiere, la
acoja con todo su corazón. De modo
análogo, al darse a conocer a los
seres humanos, ha querido servirse
de un lenguaje que les resulte
comprensible, pues la lengua con la
que se comunican eternamente entre
sí el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo
—el “idioma divino”— nos resulta
inaccesible. Por eso, la Iglesia explica
que Dios da a conocer su amor a los
hombres, y lleva a cabo su plan de
salvación, actuando y hablando «por
medio de hombres y a la manera
humana»[3].



A la luz del misterio de Jesucristo,
«plenitud de toda la revelación»[4],
es más fácil entender esta lógica
divina. Él es verdadero Dios y
verdadero hombre. Su Humanidad
es camino para conocer el misterio
de Dios. Esto no impide que, por su
dimensión humana, haya querido
compartir nuestras limitaciones,
salvo el pecado. No solo tuvo hambre
y sed o se cansó, sino que también
habrá experimentado el esfuerzo que
implicaba aprender a leer, conocer el
oficio que san José le enseñaba, etc.
Era Dios, pero no renunció a las
limitaciones propias de lo humano.

Jesucristo ha querido hablarnos con
palabras humanas, comunicarnos su
mensaje de salvación con los modos
de expresarse de una época concreta.
Análogamente, cuando la Iglesia
habla de “inspiración divina” de la
Escritura, si bien afirma que el
Espíritu Santo es el autor principal
de los libros sagrados, esto no



implica que estén exentos de los
límites propios de cualquier obra
humana. En la Sagrada Escritura, «la
palabra de Dios, expresada en
lenguas humanas, se hace semejante
al lenguaje humano, como la Palabra
del eterno Padre, asumiendo nuestra
débil condición humana, se hizo
semejante a los hombres»[5].

La dimensión humana de la Biblia
nos hace accesible la Palabra de Dios.
Pero también implica que al leerla
nos encontramos con algunos
límites. Sin embargo, no siempre se
percibe todo el alcance ni se aceptan
todas las consecuencias de lo
anterior. Concretamente, algunos
tienen una noción demasiado simple
de la Biblia, de manera que no dejan
espacio para ningún tipo de
imperfección. Como explicaba san
Juan Pablo II, tales personas «tienden
a creer que, siendo Dios el ser
absoluto, cada una de sus palabras
tiene un valor absoluto,



independiente de todos los
condicionamientos del lenguaje
humano»[6]. Parece que eso es más
respetuoso con la grandeza de Dios,
pero, en realidad, equivale a
engañarse y a rechazar «los misterios
de la inspiración escriturística y de la
encarnación, ateniéndose a una
noción falsa del ser absoluto. El Dios
de la Biblia no es un ser absoluto
que, aplastando todo lo que toca,
anula todas las diferencias y todos
los matices»[7]. Precisamente en este
amoldarse a lo pequeño se
manifiesta la misericordia de Dios:
ese amor que le lleva a acomodarse a
nuestros modos de expresarnos, a
manifestarse de una manera amable,
para que su grandeza no nos impida
acercarnos a Él. Lo vemos en la obra
de la Redención, y lo vemos también
en el modo en que se da a conocer.
«Cuando se expresa en lenguaje
humano, no da a cada expresión un
valor uniforme, sino que emplea
todos los matices posibles con una



gran flexibilidad, aceptando también
sus limitaciones»[8].

Para evitar una visión demasiado
simple de la Biblia, es útil recordar
que los libros que la forman fueron
escritos no solo en épocas diversas,
sino en tres lenguas distintas:
hebreo, arameo y griego. Los textos
han sido escritos por seres humanos,
a través de los cuales Dios ha actuado
sin que por esto ellos dejen de ser
verdaderos autores de sus libros[9].
Así, por ejemplo, cuando san Pablo
manifiesta a unos cristianos su
indignación con palabras fuertes,
diciendo: «¡Oh gálatas
insensatos!» (Gál 3,1; cfr. 3,3), es él
quien está enojado, ¡no el Espíritu
Santo! Ciertamente, san Pablo
amonesta movido por el Espíritu
Santo, pero usa un modo de
expresarse de acuerdo con su
carácter y los giros lingüísticos de su
ambiente.



La Tradición, ¿añadidos de la
Iglesia a la Biblia?

Otra consecuencia del carácter
divino y humano de la Sagrada
Escritura es su relación con la Iglesia.
La Biblia no ha caído directamente
desde el cielo, sino que es la Iglesia la
que nos la presenta, asegurándonos
que Dios nos habla hoy a través de la
Sagrada Escritura. Volviendo a lo
dicho al inicio, el pueblo de Israel y
la Iglesia son la familia o comunidad
en la que nacieron, tomaron forma y
se transmitieron las narraciones,
profecías, oraciones, exhortaciones,
proverbios y demás textos que
encontramos en el Antiguo y en el
Nuevo Testamento.

En sentido propio, la fuente, el punto
de partida u origen de la Revelación,
es uno solo: Dios, que se manifestó de
manera plena en su Hijo hecho
hombre, Jesucristo. Él es la
Revelación de Dios. La vida y



enseñanzas de Jesús, y especialmente
su pasión, muerte y resurrección —
ocurridas “según las Escrituras” (cfr. 
1 Cor 15,3-4)— constituyen el
anuncio que Él mismo manda a los
apóstoles predicar por todo el
mundo. Esta buena noticia, el
Evangelio, que se transmite de
manera viva en la Iglesia, es el
contenido fundamental de la
Tradición apostólica, que se pone por
escrito (dando lugar al Nuevo
Testamento) y que se transmite
también en la vida de la Iglesia: el
modo en que enseña la fe, la forma
que toma su oración en la liturgia, el
estilo de vida que propone cuando
habla de moral.

La Tradición es la vida misma de la
Iglesia en cuanto que transmite el
Evangelio. Por eso, no es correcto
entenderla como si fuera solo una
parte de la Revelación, que estaría
formada por aquellas verdades que
no aparecen claramente en la Biblia.



Tampoco se reduce a las fórmulas y a
las prácticas que se han ido
añadiendo con el tiempo, ni a las
enseñanzas de los Padres o de los
concilios. Esta confusión se
encontraba en algunos autores que
hablaban de la Biblia y de la
Tradición como si ambas fueran las
“dos fuentes” de la Revelación
divina. Algunas verdades de fe se
conocerían gracias a la Escritura y
otras gracias a la Tradición: por
ejemplo, el primado de Pedro se
encuentra en los evangelios (cfr. Mt
16,17-19; Lc 22,31-32; Jn 21,1-19),
mientras que la Asunción de la
Virgen no aparece explícitamente en
el Nuevo Testamento. Parecía un
esquema sencillo que resolvía
muchos problemas. Sin embargo,
pensar que disponemos de dos
fuentes de la revelación, como si Dios
nos hablara o por una o por otra, no
corresponde a la realidad. La Biblia
nos llega dentro de la Tradición de la



Iglesia, formando parte de ella, y no
de forma separada.

Por el hecho de vivir y difundir su fe,
todos los católicos son sujetos activos
de la Tradición, tal como todos los
miembros de una familia participan
de alguna manera en la
comunicación de su identidad. La
vida santa de los que siguen a Cristo
va manifestando los distintos
aspectos del Evangelio; como dice el
Papa Francisco: «Cada santo es una
misión; es un proyecto del Padre
para reflejar y encarnar, en un
momento determinado de la historia,
un aspecto del Evangelio»[10]. Nada
ni nadie queda fuera: «La Iglesia, en
su doctrina, en su vida y en su culto
perpetúa y transmite a todas las
generaciones todo lo que ella es, todo
lo que cree»[11].

¿Por qué leer desde la Tradición?

La Tradición de la Iglesia es viva.
Esto contrasta con la concepción que



a veces se tiene de la “tradición” o
“tradiciones”, como cosas del pasado:
las tradiciones ancestrales de un
pueblo, las fiestas tradicionales o
incluso los trajes tradicionales. Sin
embargo, en la Iglesia, la Tradición
viene del pasado, pero no se queda
en el pasado. Para explicarlo,
Benedicto XVI usa una comparación
iluminadora: «La Tradición no es
transmisión de cosas o de palabras,
una colección de cosas muertas. La
Tradición es el río vivo que se
remonta a los orígenes, el río vivo en
el que los orígenes están siempre
presentes»[12].

Dentro de este río vivo, que nace de
Cristo y que nos trae al mismo Cristo,
la Iglesia recibe y transmite una
colección de libros que le son dados
como testimonio inspirado de la
Revelación divina, es decir, un
conjunto de Escrituras que le
comunican lo que Dios mismo quiso
que quedara consignado por escrito



para nuestra salvación. «Por esta
Tradición conoce la Iglesia el Canon
íntegro de los libros sagrados, y la
misma Sagrada Escritura se va
conociendo en ella más a fondo y se
hace incesantemente operativa, y de
esta forma, Dios, que habló en otro
tiempo, habla sin intermisión con la
Esposa de su amado Hijo»[13].

La Tradición, que es como el hogar
donde nace la Sagrada Escritura, se
convierte también en el camino para
comprenderla mejor. Sucede algo
similar al ejercicio que hacemos para
apreciar toda la riqueza de una obra
literaria: no nos basta con hacer una
lectura aislada de ella, sino que nos
fijamos en el contexto en que fue
escrita, el horizonte intelectual de su
autor, la comunidad en la que tuvo
origen. Así, cuando la Iglesia
propone que la Tradición viva es un
criterio de interpretación bíblica[14]
o sostiene que el «lugar originario de
la hermenéutica de la Biblia»[15] es



la Iglesia, lo que propone es que una
lectura realizada en comunión con
todos los que han creído en Cristo
nos abre a las riquezas de la Sagrada
Escritura. Es evidente que cualquier
persona puede leer y en cierta
medida entender la Biblia, aunque
no haya recibido el don de la fe. La
diferencia está en que, cuando un
bautizado lee los libros bíblicos, no lo
hace buscando solamente descifrar el
contenido de unos textos antiguos,
sino que se propone descubrir el
mensaje que Dios ha querido dejar
en ellos y que ahora le quiere
comunicar.

Desde este perspectiva, también se
entiende mejor por qué para
comprender la Biblia se recomienda
tanto acudir al Espíritu Santo. Antes
de su muerte, Jesús anunció a sus
discípulos que el Espíritu Santo les
enseñaría y recordaría todo lo que
les había dicho (cfr. Jn 14,26) y que
este los llevaría hacia la verdad



entera (cfr. Jn 16,13). La lectura de la
Sagrada Escritura es un momento
privilegiado en el que se hace
realidad esta promesa: el Espíritu
Santo, autor de los libros sagrados,
nos hace entender mejor la vida y
enseñanzas de Cristo recogida en los
evangelios, anunciada por los
profetas y explicadas en la
predicación apostólica. El Espíritu
Santo es el vínculo de amor entre los
creyentes, y nos introduce a la
comunión con la Iglesia de todos los
tiempos. El Espíritu Santo es «por
quien la voz del Evangelio resuena
viva en la Iglesia, y por ella en el
mundo»[16].

Juan Carlos Ossandón

* * *

Bibliografía

– Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum (18-XI-1965).



– Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
50-141.

– San Juan Pablo II, Discurso De tout
coeur, 23-IV-1993.

– Benedicto XVI, Audiencia general,
26-IV-2006; Ex. Ap. Verbum Domini
(30-IX-2010), especialmente la
primera parte.

* * *

– G. Aranda Pérez, «Inspiración de la
Sagrada Escritura» en C. Izquierdo
(ed.), Diccionario de teología, Eunsa,
Pamplona 32014, 511-517.

– V. Balaguer, «La Constitución
dogmática Dei Verbum», Annuarium
Historiae Conciliorum 43 (2011)
271-310.

– J. Dupont, «Écriture et Tradition», 
Nouvelle revue théologique 85 (1963)
337-356.



– C. Izquierdo, «Tradición» en C.
Izquierdo (ed.), Diccionario de
teología, Eunsa, Pamplona 32014.

– J. Ratzinger, Mi vida. Recuerdos
(1927-1977), Encuentro, Madrid 1997,
capítulo «El comienzo del Concilio y
el traslado a Münster».

[1] Sal 78,3-4. Cfr. Francisco, Ex. ap. 
Amoris Laetitia (19-III-2016), n. 16.

[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
105.

[3] Concilio Vaticano II, Const. Dei
Verbum, n. 12.

[4] Ibid., n. 2.

[5] Dei Verbum, n. 13. Antes de la Dei
Verbum, esta analogía había sido
propuesta por Pío XII en la encíclica 
Divino Afflante Spiritu (30-IX-1943), n.



24 (EB 559; EB=Enchiridion
Biblicum). Más tarde la han hecho
suya san Juan Pablo II —Discurso De
tout coeur, 23-IV-1993, nn. 6-7 (EB
1245-1246)—, el Catecismo de la
Iglesia Católica (n. 101) y Benedicto
XVI —Ex. Ap. Verbum Domini (30-
IX-2010), n. 18—.

[6] San Juan Pablo II, Discurso De
tout coeur, 23-IV-1993, n. 8 (EB 1247).

[7] Ibídem.

[8] Ibídem.

[9] Cfr. Dei Verbum, n. 11.

[10] Francisco, Exp. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 19.

[11] Dei Verbum, n. 8.

[12] Benedicto XVI, Audiencia
general, 26-IV-2006.

[13] Dei Verbum, n. 8.



[14] Cfr. Dei Verbum, n. 12.

[15] Cfr. Verbum Domini, nn. 29-30.

[16] Dei Verbum, n. 8.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/sagrada-
escritura-tradicion-biblia/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/sagrada-escritura-tradicion-biblia/
https://opusdei.org/es-hn/article/sagrada-escritura-tradicion-biblia/
https://opusdei.org/es-hn/article/sagrada-escritura-tradicion-biblia/

	La luz de la fe (X): los libros de Dios. la Sagrada Escritura

