
opusdei.org

Sacerdotes
numerarios o
agregados: Para que
los demás “se
luzcan”

Los sacerdotes incardinados en
la Prelatura del Opus Dei: una
misión de servicio dedicada a
promover la santidad y el
apostolado de los demás
miembros de la Obra y de
quienes participan de las
actividades del Opus Dei.

24/06/2024



La aventura de los doce apóstoles
había comenzado cuando vieron que
convirtió el agua en vino durante
una boda. Más tarde le vieron
perdonar a los pecadores e imponer
las manos a los enfermos.
Colaboraron activamente para dar de
comer a la multitud y escucharon el
discurso del pan de vida. La
misericordia por todas las personas
fue una lección diaria para aquel
grupo que Jesús había escogido de
entre sus seguidores, hombres y
mujeres que le acompañaban
entusiasmados.

Al cabo de tres años, los apóstoles
llegaban a Jerusalén para la Pascua.
Traían consigo la preciosa
experiencia de todo ese tiempo de
convivencia cercana con el Señor,
pero su fe todavía era inmadura: les
faltaba la lección de la cruz y la
contemplación del Resucitado.
Aquellos días, en el Cenáculo, Jesús
instituiría la Eucaristía delante de



sus ojos. Y allí mismo, en aquella
sala, los consagraría sacerdotes, para
que perpetuaran su sacrificio de
amor a través de los siglos.

«Haced esto en memoria mía» (Lc
22,19): estas palabras, que se
quedaron grabadas a fuego en sus
corazones, han llegado con toda su
fuerza hasta nosotros. Desde aquel
momento, y obedeciendo a este
mandato, los sacerdotes las repiten
con admiración y gratitud en la
celebración eucarística. Jesús deja lo
más santo —su cuerpo y su sangre—
en manos de unos hombres
normales, y los envía para atar y
desatar en la tierra, desempeñando
su función sacerdotal en favor de los
hombres (cfr. Mt 16,19). Por voluntad
de Cristo, este sacerdocio ministerial
es una realidad esencial: sin él no
habría Iglesia.

Sacerdotes con el carisma del 2 de
octubre[1]



Demos ahora un salto en el tiempo
desde la Jerusalén del siglo I hasta el
Madrid del siglo XX. El Opus Dei se
encuentra en sus primeros compases,
y san Josemaría comparte ese
carisma naciente con algunos
sacerdotes diocesanos amigos, a
quienes pide colaboración para las
tareas que está poniendo en pie. Sin
embargo, la mayoría de aquellos
buenos sacerdotes no llegarán a
hacer suya la luz que Dios ha
entregado a san Josemaría, y con el
tiempo se desvincularán de sus
actividades[2]. Es entonces cuando el
fundador comprende que los
sacerdotes que esta familia necesita
con una dedicación plena tendrán
que salir de entre los laicos que se
iban incorporando y viviendo
aquella vocación. Pronto comienza a
preguntar a algunos de ellos si están
libremente dispuestos a plantearse la
llamada de Dios al sacerdocio, para
servir de un modo nuevo a la familia
que acaba de nacer. Años después,



en 1943, san Josemaría recibirá una
luz que resolverá la manera de
incardinarlos en la Obra; y, desde
1944, comenzarán a recibir la
ordenación sacerdotal fieles
numerarios en grupos más o menos
numerosos. Unas décadas más tarde,
tras la muerte de san Josemaría,
estando el beato Álvaro al frente del
Opus Dei, recibirán también la
ordenación por primera vez algunos
agregados.

San Josemaría escribirá tres cartas
para sus hijos sacerdotes, en las que
desgrana los rasgos específicos del
sacerdocio de estos numerarios y
agregados en la Obra[3]. Cuando
comenzó a escribir la tercera de estas
cartas, en 1956, han transcurrido
trece años desde la ordenación de los
tres primeros, Álvaro del Portillo,
José Luis Múzquiz y José María
Hernández Garnica, y han sido
ordenados sacerdotes ya más de 150
numerarios. En estos documentos



encontramos respuesta a las
cuestiones más importantes: cuál es
su identidad específica, cuál es su
misión pastoral y, finalmente, qué
estilo de vida tienen, dada su
vocación en el Opus Dei.

Cambia todo y no cambia nada

Desde bien antes de discernir su
posible llamada al sacerdocio, los
numerarios y agregados han
abrazado ya el don del celibato al
acoger su vocación. Hasta su
ordenación, la llamada divina los ha
llevado a imitar la vida oculta de
Cristo: años de intenso trabajo y
evangelización. Cristianos corrientes,
como todos en la Obra, procuran
vivir con verdadera alma sacerdotal:
ofrecen a Dios toda su existencia
como ofrenda viva, santa, agradable
a él (cfr. Rm 12,1), comunicando la
vida de Cristo a tantos amigos y
conocidos. ¿Qué significa, entonces,
el sacerdocio para estos hombres



célibes que, durante años, han
procurado vivir como apóstoles en
sus lugares de trabajo?

Por un lado, cambia todo, porque la
transformación que obra el
sacramento es radical. La ordenación
sacerdotal da un nuevo sentido a sus
vidas, los convierte en ministros de
los misterios de Dios (cfr. 1Cor 4,1);
los reviste de un nuevo modo de ser
y de situarse en el mundo,
encarnando el único sacerdocio de
Jesucristo (cfr. Hb 5,1). Son
ordenados, en palabras de san
Josemaría, «para ser, nada más y
nada menos, sacerdotes-sacerdotes,
sacerdotes cien por cien»[4]. Sin
embargo, al mismo tiempo que 
cambia todo, en nada cambia lo
esencial de su vocación a la Obra. En
todo caso, la entrega a Cristo y su
compromiso con la Iglesia se
reafirman. Por eso, los numerarios y
agregados que son llamados al
sacerdocio en la Obra no sufren «una



crisis de identidad; su vocación al
Opus Dei permanece inalterada e
íntegra»[5].

Desde su época de seminarista, san
Josemaría comprendió la identidad
del sacerdote como un servicio. «Solo
queremos servir»[6]: esta fue la
experiencia de su propia vida. En
1930, a los pocos años de haber sido
ordenado sacerdote, una persona le
preguntó por detalles de su futura 
carrera sacerdotal. San Josemaría
escribió para sí mismo esta
anotación: «El sacerdocio —le dije—
no es una carrera, ¡es un apostolado!
—Así lo siento. Y he querido ponerlo
en estas notas, para que, con la
ayuda del Señor, jamás se me olvide
la diferencia»[7]. En la carta
mencionada antes, fechada en 1956,
san Josemaría destacaba este anhelo
desde la primera línea: «Os habéis
ordenado, hijos míos sacerdotes,
para servir. Dejadme que comience
con el recuerdo de que vuestra



misión sacerdotal es una misión de
servicio. Os conozco, y sé que esta
palabra —servir— resume vuestros
afanes, vuestra vida toda, y es
vuestro orgullo y mi consuelo»[8]. El
horizonte vital del sacerdote es, en
fin, repetir lo que Jesús hizo en la
última cena: arrodillarse a los pies de
sus amigos.

Arrodillarse para ayudar a los
laicos en su vocación

Pedro Casciaro recuerda cómo un día
san Josemaría lo invitó a tomarse un
tiempo para discernir la llamada al
sacerdocio. Cuando decidió que
efectivamente ese camino podía ser
para él, cuenta cómo, arrodillado a
su lado en el oratorio de la casa
donde estaban, el fundador del Opus
Dei señaló la alfombra roja colocada
a los pies del altar y le dijo: «El
sacerdote tiene que ser como esa
alfombra; sobre ella se consagra el
Cuerpo del Señor; está en el altar, sí,



pero está para servir; más aún, está
para que los demás pisen blando, y
ya ves, no se queja, no protesta...
¿Comprendes cuál es el servicio del
sacerdote? Ya verás que más
adelante, en tu vida, reflexionarás
sobre esto»[9].

En el caso del sacerdote numerario o
agregado, el contenido fundamental
de este servicio consiste en ponerse a
disposición de sus hermanas y sus
hermanos —¡arrodillarse!— para
ayudarlos a llevar a cabo su misión.
El nuevo lugar que el sacerdote
ocupa en la Obra cristaliza como un
servicio a la santidad y al apostolado
de los demás y, por eso, también
como una custodia de la unidad que
los hace posibles. ¿Quién se fija en
una alfombra? ¿Quién evita usarla
cuando su razón de ser es
precisamente que los demás se
sientan cómodos y queden al abrigo
del frío del suelo? Como una buena
alfombra que reposa con discreción,



el sacerdote de la Obra permanece a
gusto en un segundo plano, porque
sabe que dejando brillar a sus
hermanos laicos él es más eficaz: así
cumple su misión. Como aconsejaba
el prelado del Opus Dei a sus hijos
sacerdotes: «Que el protagonismo y
el brillo de vuestra vida sean los de
Jesucristo, y que brillen en todo caso
vuestras hermanas y vuestros
hermanos»[10].

Este deseo de servicio se plasma en
muchos detalles. Es normal en la
Obra que el sacerdote no se deje
servir por el hecho de ser sacerdote,
sino que sea uno más entre sus
hermanos laicos[11]. Más aún, se
siente con «más obligación que los
demás»[12] de servir con alegría, y
esta actitud evita cualquier posible
rastro de clericalismo en el estilo de
vida de las personas del Opus Dei.

Cuatro tareas de una misión



Volvamos ahora a la escena del
Cenáculo para fijarnos en el
comportamiento de Jesús:
contemplemos cómo ejerce el único
sacerdocio, del que todos los demás
sacerdotes participan. El Maestro se
arrodilla y toma una jofaina para
limpiar los pies de sus amigos
caminantes. Los moja con agua, frota
para quitarles el polvo, y los seca con
la toalla que se ha ceñido a la
cintura. Hace todo esto con calma,
como si no existiera nada más
importante que hacer en ese
momento; o mejor: porque no existe
nada más importante. De la misma
manera, el sacerdote se arrodilla
porque quiere ayudar a sus
hermanos a ser santos. Pero, ¿cómo
hace concretamente para cuidarlos?
¿Qué tareas sacerdotales tiene que
realizar? ¿Cuál es su misión
específica?

«Junto a lo propio del ministerio
sacerdotal en la Iglesia —que tiene su



centro en la Eucaristía—, los
sacerdotes de la Prelatura se dedican
principalmente al servicio
ministerial de los demás fieles [de la
Obra] y a la atención sacerdotal de
sus actividades apostólicas»[13]. Esta
es la misión que han recibido de la
Iglesia: vivificar, con su sacerdocio,
esta pequeña familia dentro del
pueblo de Dios. Esto significa, por un
lado, que su configuración con Cristo
sacerdote pasa por vivir
personalmente el carisma, para
transmitirlo con la mayor fidelidad
posible: sirve más eficazmente aquel
sacerdote que mejor quiera encarnar
el espíritu del Opus Dei. Además, su
sacerdocio está principalmente al
servicio de la santidad de los
miembros de la Obra, laicos en su
mayoría, de los socios de la Sociedad
Sacerdotal de la Santa Cruz y de
quienes participan en sus actividades
apostólicas.



Como es lógico, la dedicación
habitual a estas tareas no limita el
ejercicio de su sacerdocio, aunque
sin duda lo orienta, porque es la
razón de ser de su ministerio.
Cualquier otra labor sacerdotal, por
importante que parezca, es
secundaria, ya que está subordinada
a la misión para la que ha recibido la
ordenación. «Concretamente —
añade el Padre, puntualizando más
todavía esta tarea—, por la peculiar
misión pastoral de la Prelatura, se
ocupan sobre todo de la celebración
de los sacramentos de la Eucaristía y
de la Penitencia, de la predicación de
la Palabra de Dios, de la dirección
espiritual y de una extensa tarea de
formación doctrinal»[14]. Veamos un
poco más detenidamente estas cuatro
tareas de su misión.

En primer lugar, los sacerdotes
numerarios o agregados vivifican la
Obra a través de la celebración de los
sacramentos, particularmente la



Eucaristía y la Penitencia: los
sacramentos del día a día, los que
acompañan la vida cotidiana del
cristiano. La celebración diaria de la
santa Misa constituye la tarea
fundamental del sacerdote: es la
fuente de la que mana toda la fuerza
de Dios. Como escribió san Juan
Pablo II, «la Iglesia vive de la
Eucaristía. Esta verdad no expresa
solamente una experiencia cotidiana
de fe, sino que encierra en síntesis el
núcleo de [su] misterio»[15]. Y cuando
un sacerdote vive realmente de la
Eucaristía, se nota en su vida y a su
alrededor, en frutos de santidad y de
impulso apostólico.

Los sacerdotes de la Obra también
dedican muchas horas al sacramento
de la Penitencia. San Josemaría
deseaba que escuchar confesiones
fuera para sus hijos «pasión
dominante y ejercicio gustoso»[16].
Con la práctica piadosa de la
confesión aprendemos «a tener más



dolor y, por tanto, más amor»[17]. El
sacerdote tiene todas esas veces la
oportunidad de ser el buen
samaritano para sus hermanos y
para quienes se acercan a su
ministerio: limpiar sus heridas,
aliviarles con palabras empapadas
de esperanza, y correr con los gastos
de su convalecencia. La recepción
frecuente de los sacramentos es la
fuerza principal de quienes quieren
llevar la santidad a todos los
rincones del mundo y a todos los
pliegues de la vida. Cuando el
sacerdote centra su vida en facilitar
el acceso a los sacramentos, toma
conciencia cada vez, nuevamente, de
la primacía de la gracia: de la acción
de Jesús mismo en su trabajo.
«Ocultarme y desaparecer es lo mío,
que sólo Jesús se luzca»[18]: así
resumía san Josemaría su labor
sacerdotal.

En segundo lugar, el sacerdote es
ministro de la Palabra, y tiene como



«obligación principal anunciar a
todos el Evangelio de Cristo»[19]. En el
Opus Dei el sacerdote vivifica y
enciende a sus hermanos también
con la predicación, que tiene como
objetivo facilitar, de diversos modos,
el encuentro personal de cada uno
con Jesús[20]. Con gran claridad lo
expresaba san Pablo: «No nos
predicamos a nosotros mismos, sino
a Cristo Jesús, Nuestro Señor» (2 Co
4,5). Para mover el corazón de las
personas, la predicación ha de estar
llena de vida, hacer pensar, tocar el
corazón, dar esperanza. En
particular, la oración en voz alta es
una peculiaridad —sin duda, no
exclusiva— del ministerio sacerdotal
en el Opus Dei, dirigida a fomentar la
relación personal de cada uno con
Dios. Para rezar y para ayudar a
rezar, para mostrar los puentes que
existen entre la fe y la vida, para
llegar con don de lenguas a las
necesidades y circunstancias de los
demás, el sacerdote necesita dedicar



tiempo al estudio, de modo que
pueda mejorar tanto el estilo como el
fondo de sus palabras. Como el
cometido de la predicación es
siempre y solo sobrenatural, el
sacerdote necesita un trato asiduo
con el Espíritu Santo, que acompaña
íntimamente los corazones de los
hombres, y poner en sus manos el
fruto de este ministerio de la Palabra.

En tercer lugar, el sacerdote es
acompañante de las almas. Como
aseguraba san Josemaría, con la
dirección o acompañamiento
espiritual «se comenzó y se hizo la
Obra; y con esa labor principalmente
hay que darle continuidad»[21]. Esta
tarea es, por tanto, imprescindible
para su desarrollo, forma parte de la
entraña del carisma, y corresponde
tanto a los laicos como a los
sacerdotes. El sacerdote acompaña a
mucha gente, a todo tipo de
personas, sin excluir a nadie, pero de
manera especial cuida de sus



hermanos y hermanas del Opus Dei.
Se trata de una «labor hermosísima,
sacrificada, sin brillo, pero muy grata
a Dios y muy fecunda»[22], porque
tiene, además, un gran efecto
multiplicador. Protegiendo siempre
la libertad de cada uno, su función
«es abrir horizontes, ayudar a la
formación del criterio, señalar los
obstáculos, indicar los medios
adecuados para vencerlos, corregir
las deformaciones o desviaciones de
la marcha, animar siempre: sin
perder jamás el punto de mira
sobrenatural, que es una afirmación
optimista, porque cada cristiano
puede decir que lo puede todo con la
ayuda divina (cfr. Fil 4,13)»[23]. El
sacerdote, desde su cometido de
aconsejar en lo espiritual, procura
que todas las personas puedan
encontrar en él la cercanía,
compasión y ternura de Jesús mismo,
a quien representa[24].



Finalmente, la cuarta tarea con la
que el sacerdote ha de aportar vida
en la Obra es la de una dedicación
entusiasta a la formación doctrinal, a
la transmisión de la fe. En nuestro
contexto cultural es imprescindible
empeñar muchas energías a este
aspecto de la tarea sacerdotal. Cada
vez en más casos, se trata de un
primer anuncio que muchas veces
requiere, a su vez, un
replanteamiento personal de muchos
temas. «La doctrina es siempre la
misma, pero los caminos para que los
hombres la asimilen y se enamoren,
distintos»[25]. Esta misión, por tanto,
se realiza a través de medios que se
acomodan a las necesidades de cada
momento: meditaciones, clases,
conferencias, seminarios,
publicaciones, intervención en los
medios de comunicación o en las
redes sociales, etc. El sacerdote
necesita una formación intelectual
de calado, que enriquezca su vida
espiritual, y que le permita



compartir con sus hermanos un
profundo conocimiento de la fe. Esta
formación no pretende transmitir
solamente unos conocimientos, sino
dar a cada uno y a cada una las
herramientas necesarias para que
elaboren una síntesis personal de su
fe y, así, sean capaces de iluminar a
todos y de aprender también de
todos.

Lógicamente, no todos los sacerdotes
serán expertos en cada una de estas
tareas, ni se verán atraídos por todas
ellas con la misma intensidad. En
cada lugar se procura con prudencia
encontrar las tareas que se amoldan
de mejor manera a cada uno,
tomando en cuenta también las
necesidades de la Obra. Está claro
que hay muchas más cosas buenas
por hacer, pero estos cuatro trabajos,
distribuidos de acuerdo a las
características personales de cada
uno, son el núcleo de su ministerio:
en ellos el sacerdote numerario o



agregado se hace santo y hace santos
a sus hermanos. Esta es su manera
concreta de limpiar los pies a los
suyos. «Es preciso que seamos como
el cañamazo, que no se ve —decía
san Josemaría—, para que los demás
brillen con el bordado del oro y de
las sedas finas de sus virtudes,
sabiendo ponernos en un rincón, a
fin de que vuestros hermanos luzcan
con su trabajo profesional
santificado, en su estado y en el
mundo»[26]. Todo esto exige del
sacerdote una fuerte conciencia de
su misión y una íntima unión con
Cristo, en especial cuando otros
trabajos puedan parecer quizás más
urgentes, eficaces o atractivos.
Empeñarse en esta tarea supone una
renovada fidelidad a la luz del 2 de
octubre, de la que forma parte
también, como otra faceta de esa
misma fidelidad, la adaptación a las
necesidades espirituales y culturales
del momento.



Un estilo propio hecho de
secularidad, unidad y libertad

La identidad y la misión sacerdotal
se encarnan en la vida de cada uno
con tonos y maneras propios, pero
dando lugar a una forma pastoral
concreta. Sin duda, «el hecho de que
los sacerdotes de la Prelatura vivan,
como los demás, el espíritu de la
Obra, implica un cierto estilo
sacerdotal»[27]: un estilo con rasgos
que podemos descubrir en el
sacerdocio de san Josemaría,
desentrañando todo lo que hay en él
de perenne y de universal. Aunque
existe solamente un único sacerdote,
Jesucristo, y es único el sacerdocio
del que participan todos los
sacerdotes de la Iglesia en todo
tiempo, también es cierto que
encontramos en la Iglesia diversos
estilos sacerdotales, de acuerdo a la
vocación y a la misión peculiar de
cada uno. A la hora de delinear el
estilo de un sacerdote del Opus Dei,



podemos volver de nuevo sobre la
imagen de la alfombra. Si lo
pensamos, de hecho, existen muchos
tipos de alfombras, y elegir una
puede llegar a ser una tarea
complicada, por la enorme
diversidad de tejidos y de materiales
diversos con los que están
confeccionadas, por los tamaños y
formas distintas, etc. ¿Qué tipo de 
alfombra es el sacerdote numerario o
agregado?

En este caso, el estilo está marcado
por varios factores: la vida de
familia, en la que participan
activamente; la dedicación a sus
hermanos, a sus hermanas y a las
tareas apostólicas del Opus Dei; la
espiritualidad concreta que empapa
su trato con Dios y con las demás
personas, y otros aspectos de su
misión que dan un sello peculiar a su
sacerdocio. Este sello no se debe
entender como un molde, como un
principio de uniformidad, porque



cada uno conserva su carácter y su
personalidad. Se trata, más bien, de
un estilo que brota con sencillez del
carisma que se hace vida y que, por
eso mismo, sirve a ese carisma.

Con todo, quizás la nota prioritaria
de este estilo propio sea la
secularidad que los sacerdotes han
vivido antes de su ordenación, y que
no pierden por su sacerdocio. Esta
secularidad conlleva una manera de
pensar y de comprender la realidad,
que san Josemaría denominaba 
mentalidad laical. Se trata de un
rasgo fundamental del ministerio
sacerdotal de numerarios y
agregados, entre otros motivos,
porque las actividades apostólicas a
las que están llamados a servir son
seculares: dirigidas por laicos, y
orientadas a ellos. El sacerdote
numerario o agregado está al
servicio de quienes dirigen aquellas
tareas; es un apoyo para ellos y ellas,
sin pretender ocupar un espacio de



gobierno que no es propio de esta
mentalidad laical. Precisamente por
su amor al sacerdocio y por esta
secularidad tan característica, san
Josemaría aconsejaba a los
sacerdotes que no se metieran
«jamás en lo temporal. Son los laicos,
cada uno según su conciencia, los
que se ocupan de las cosas de la
tierra»[28]. De esta manera, los
sacerdotes pueden prevenir mejor el
riesgo del clericalismo, y fomentar la
libertad personal de los laicos.

El estilo propio del sacerdote
numerario o agregado también está
fuertemente marcado por la misión
de ser instrumento de unidad en el
lugar en el que vive, especialmente
en los centros de la Obra y en
algunas instancias de su gobierno. El
corazón del sacerdote aprende de
Jesús a servir con gusto a todas las
personas, velando para que se
acerquen al Señor sin apegarse a
aquel que es solo su instrumento, y



velando «con todas sus fuerzas para
que jamás se formen grupos o
capillitas»[29] a su alrededor. Los
sacerdotes no hacen una labor
personalista: son conscientes de que
están realizando la labor de Cristo en
el mundo, a través del Opus Dei. Las
almas están en sus manos, pero no
son suyas: son de Dios.

Al mismo tiempo, ya que su corazón
es grande, a la medida del de Cristo,
escribía san Josemaría que cada
sacerdote hijo suyo «no puede
conformarse con cumplir los
encargos apostólicos que le hayan
hecho. Ha de tener iniciativa (…)»[30].
Esto rige aún con más motivo en
lugares con pocos cristianos o donde
las actividades del Opus Dei
requieran una dedicación de tiempo
menos absorbente. «No es nuestro
modo estar con los brazos cruzados,
esperando que las almas lleguen»[31],
porque tampoco fue el modo de
hacer de Jesús: en el evangelio vemos



cómo el Señor sale en busca de las
almas. No espera que lo vengan a
ver; se dirige a donde está la gente:
en las plazas de las aldeas, en la
orilla del lago, en el Templo.

Al actuar «con iniciativa para tener
un abundante trabajo sacerdotal»[32],
el sacerdote numerario o agregado
tiene en cuenta, como es lógico, que
su primera preocupación está ligada
a impulsar la vida interior y el
apostolado de todos los miembros de
la Obra. Para conseguir esto último,
además de estar siempre al servicio
de la Prelatura del Opus Dei,
obedeciendo al prelado y sus vicarios
como todo sacerdote a su ordinario,
cuenta con el apoyo y consejo de los
directores respecto a esas
actividades. Por otro lado, «en la
medida de lo posible, también
colaboran en actividades de las
diócesis»[33]. Es algo natural, porque
el sacerdote del Opus Dei se sabe
secular, igual que sus hermanos



diocesanos, tanto por mentalidad
como por formación. Por este
motivo, lo unirán lazos de amistad
con otros sacerdotes y colaborará
con ellos, siempre que sus propias
labores se lo permitan, ofreciéndose
para confesar o ayudar en las
diversas actividades que se
desarrollen en las parroquias. En
definitiva, es grande la trascendencia
apostólica del sacerdote que está en
el sitio al que ha sido llamado y que,
al mismo tiempo, no tiene miedo de
lanzarse a nuevos retos apostólicos,
complicándose la vida por amor al
Señor.

* * *

«Muchas cosas grandes dependen del
sacerdote: tenemos a Dios, traemos a
Dios, damos a Dios»[34]. Esta es la
misión gigante que el Señor confió
aquella noche en el Cenáculo a los
primeros sacerdotes de su Iglesia.
Antes de hacerlo, sin embargo, quiso



grabar en sus corazones la única
actitud que hace posible el servicio
sacerdotal: agacharse, arrodillarse,
como el último, a limpiar los pies de
los demás. Esa es la principal escuela
para vivir un sacerdocio santo,
llamado a vivificar la Iglesia desde el
carisma que Dios ha querido para el
Opus Dei. En esta misión ningún
sacerdote está solo, porque María,
«madre de los sacerdotes»[35], los
escucha cuando la buscan,
necesitados de su auxilio.

[1] En este artículo se profundiza en la
vocación de los numerarios y
agregados que son ordenados
sacerdotes. No es el caso de aquellos
otros sacerdotes, también «con el
carisma del 2 de octubre», que, sin
embargo, están incardinados en una
iglesia particular y se mantienen
siempre al servicio de ella.

[2] Cfr. J. L. González – J. Aurell,
«Josemaría Escrivá en los años



treinta: los sacerdotes amigos», 
Studia et Documenta, vol. 3, 2009, pp.
41-106.

[3] Se trata de las cartas número 10, 25
y 26, fechadas en 2-II-1945, 28-
III-1955 y 8-VIII-1956
respectivamente, y finalmente
enviadas en 1966, 1964 y 1966, por
ese mismo orden.

[4] San Josemaría, «Sacerdote para la
eternidad», en Amar a la Iglesia, n.
35.

[5] P. Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1987, p. 216.

[6] San Josemaría, Carta 10, n. 17.

[7] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
127. Cfr. A. Vázquez de Prada, El
fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid, 1997, p. 117.



[8] San Josemaría, Carta 26, n. 1. Unos
años después, el Concilio Vaticano II
subrayaría esta comprensión del
sacerdocio: por la ordenación y por
la misión que han recibido «los
presbíteros son promovidos para
servir a Cristo, Maestro, Sacerdote y
Rey, de cuyo ministerio
participan» (Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 1).

[9] P. Casciaro, Soñad y os quedaréis
cortos, Rialp, 4º edición, Madrid,
1994, p. 69.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 21.

[11] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 21.

[12] San Josemaría, Carta 26, n. 7.

[13] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 20. Cfr. Código de Derecho
Canónico, c. 295in fine.



[14] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 20.

[15] San Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, n .1.

[16] San Josemaría, Carta 26, n. 30.

[17] San Josemaría, A solas con Dios, n.
259.

[18] San Josemaría, Carta 28-I-1975,
citado en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, Rialp,
Madrid 2011, p. 301.

[19] Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto 
Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[20] La predicación puede tomar
formas distintas: una clase doctrinal,
una plática, una homilía, una
meditación, etc. Son géneros
distintos, con finalidades distintas
que conllevan enfoques y métodos
diferentes. Por otro lado, también los



laicos glosan la Palabra de Dios en la
vida del Opus Dei, pero en
situaciones en las que no es
requerido el ministerio sacerdotal,
como en el círculo breve, el
comentario el Evangelio, las charlas
de formación, etc.

[21] San Josemaría, Carta 26, n. 35.

[22] Ibid., n. 35.

[23] Ibid. , n. 37.

[24] Cfr. Francisco, Discurso en un
simposio sobre el sacerdocio, 17-
II-2022.

[25] San Josemaría, Cartas 26, n. 38.

[26] Ibid., n. 8.

[27] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28-X-2020, n. 20.

[28] San Josemaría, Carta 26, n. 51.

[29] San Josemaría, Carta 10, n. 32.



[30] San Josemaría, Carta 26, n. 35.

[31] Ibid.

[32] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 21.

[33] Ibid.

[34] San Josemaría, Carta 26, n. 17.

[35] Francisco, Homilía, 29-III-2018.

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/sacerdotes-
numerarios-agregados-opus-dei-para-
que-los-demas-se-luzcan/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/sacerdotes-numerarios-agregados-opus-dei-para-que-los-demas-se-luzcan/
https://opusdei.org/es-hn/article/sacerdotes-numerarios-agregados-opus-dei-para-que-los-demas-se-luzcan/
https://opusdei.org/es-hn/article/sacerdotes-numerarios-agregados-opus-dei-para-que-los-demas-se-luzcan/
https://opusdei.org/es-hn/article/sacerdotes-numerarios-agregados-opus-dei-para-que-los-demas-se-luzcan/

	Sacerdotes numerarios o agregados: Para que los demás “se luzcan”

