
opusdei.org

¿Por qué el Opus Dei
es una prelatura
personal?

El profesor Carlos José
Errázuriz aborda en este
ensayo la configuración jurídica
del Opus Dei. Con la Prelatura
presonal, "se ha realizado lo
que pedía el mismo patrimonio
carismático del Opus Dei".

09/07/2008

1. Planteamiento de la cuestión

El Opus Dei es una prelatura
personal desde su erección como tal



mediante la Constitución apostólica 
Ut sit de Juan Pablo II, del 28 de
noviembre de 1982, ejecutada el 19
de marzo de 1983. Los estatutos de la
prelatura se abren con la neta
afirmación «Opus Dei est Praelatura
personalis(...)» (n. 1 § 1).

Con estos datos elementales podemos
dar ya una primera respuesta a la
pregunta que encabeza estas
páginas: la constitución de la
prelatura ha tenido lugar en virtud
de una decisión de la Autoridad
Suprema de la Iglesia, que ha
aplicado a la realidad fundada por
San Josemaría el 2 de octubre de
1928 la configuración institucional
de prelatura personal para la
realización de peculiares obras
pastorales, prevista por el Concilio
Vaticano II en el Decreto 
Presbyterorum Ordinis, n. 10. Sin
embargo, el interrogante que ahora
nos interesa resolver, más específico,
tiene que ver con las esencias y se



concentra, por tanto, en la forma
verbal es: ¿En qué sentido puede
decirse que el Opus Dei es una
prelatura personal?

Cabe una respuesta muy simple que
aparentemente soluciona el
problema: el Opus Dei es una
prelatura personal desde el punto de
vista jurídico, o sea en el ámbito del
derecho canónico. Se trata de una
afirmación perfectamente
verdadera, e incluso obvia. No
obstante, su significado y alcance
distan de ser tan obvios.

La dificultad fundamental nace de lo
que en general se entiende por
existencia “jurídica”, ya sea civil o
canónica, de una determinada
realidad social. Un muy difundido
sentir común y no pocas
disquisiciones teóricas sobre el
derecho coinciden en concebir esa
existencia como algo separado de la
vida efectiva de las personas en



sociedad. El derecho, visto como un
sistema de normas sociales capaces
de imponerse eficazmente en un
determinado ámbito, estructura de
algún modo la realidad social, en
cuanto regula y encauza conductas, y
crea instituciones que aúnan la
actividad de los individuos. Pero se
tiende a percibir esa estructuración
como extrínseca respecto a las
personas humanas y a sus relaciones
interpersonales reales. Una cosa
serían las realidades sociales en sí
mismas, otra el modo en que
aparecen ante el sistema jurídico.
Por supuesto que se reconoce la
capacidad del derecho de influir en
las mismas realidades sociales, pero
no se le considera algo inherente a
estas realidades, sino más bien un
instrumento destinado a cambiarlas.

Aplicando el anterior esquema a
nuestro caso, resulta fácil admitir
que el Opus Dei ha entrado en un
nuevo encuadramiento jurídico-



canónico al ser erigido en prelatura
personal, de modo que ahora se le
aplican las normas previstas en la
Iglesia para este tipo de entes. Puede
también añadirse sin problemas que
esta nueva configuración jurídica se
adecúa perfectamente a la realidad
del Opus Dei. Más problemático
resulta, en cambio, sostener que el 
ser una prelatura personal –no ya el
“aplicarle” o el “adecuársele” tal
condición– corresponde
precisamente a la realidad del Opus
Dei. Ante todo, porque esa figura,
como cualquier otra del mundo
jurídico, no sería más que una suerte
de instrumento del sistema
normativo. Además, porque el Opus
Dei es claramente una realidad
ligada a la vida carismática, al
impulso del Espíritu Santo en la
Iglesia, lo que parece implicar que no
puede consistir en una forma
jurídica acuñada por el
ordenamiento canónico. En fin, la
mejor comprobación de este enfoque



derivaría del hecho tan sencillo de
que antes de su erección en prelatura
personal, el Opus Dei ciertamente ya
existía, y había sido objeto de
sucesivas configuraciones canónicas,
inadecuadas claro está, a diferencia
de la definitiva, pero que en el fondo
serían tan extrínsecas –tan
“jurídicas”– como ésta última. En
consecuencia, la afirmación “el Opus
Dei es una prelatura personal” no
correspondería a la misma realidad
fundada por San Josemaría el 2 de
octubre de 1928.

En estas páginas me propongo
mostrar que la afirmación conforme
a la cual el Opus Dei es una prelatura
personal enuncia en verdad un
aspecto intrínseco y esencial de su
misma realidad carismática.
Procederé en dos fases: primero
procuraré aplicar una visión realista
del derecho a la noción de prelatura
personal; después, intentaré explicar



por qué esa noción resulta válida
para el Opus Dei.

2. La comprensión realista del
concepto jurídico de prelatura
personal

La concepción del derecho como
orden normativo extrínseco a la
realidad social, a la cual se aplica e
impone coactivamente, condiciona el
modo de entender todos los
conceptos jurídicos, tanto en el
ámbito civil como en el eclesial.
Incluso aquellos que claramente
trascienden el derecho, como el de
persona, tienden a ser enfocados
como creaciones de un determinado
ordenamiento, forjados de manera
pragmática, o sea para determinar el
ámbito en el que es válida una
determinada norma. Así, pues, el
concepto jurídico de persona no
correspondería a lo que
intrínsecamente es el ser humano
(esto sería propio del concepto



filosófico de persona), sino que sería
sólo un punto de referencia humano
al que el orden jurídico recurre para
fijar el objeto de sus reglas.
Naturalmente cuando se trata de un
concepto que se elabora dentro del
mismo ordenamiento, como sucede
con el de prelatura personal, el
enfoque técnico-operativo parece
aún más obvio: la noción sería una
especie de artefacto convencional,
modelado por determinadas normas,
que sirve para atribuir a las
relaciones sociales una determinada
calificación útil en vistas a alcanzar
ciertos efectos prácticos.

Desde semejante perspectiva, la
prelatura personal aparece como
una etiqueta jurídica, cuyo uso es
relevante en virtud de ciertas
consecuencias jurídicas: atribución
de competencias, derechos,
obligaciones, sanciones, etc. De este
modo, una realidad social concreta
que ha sido configurada como



prelatura personal, y es el caso de la
realidad social del Opus Dei, sería
jurídicamente una prelatura
personal únicamente en cuanto
recibe esa denominación y sus
consecuencias en el ordenamiento
canónico. La realidad jurídica tiende
así a transformarse en un simple
nombre, que a su vez sería puro
instrumento para la atribución a una
realidad social de determinados
efectos de derecho positivo. El
positivismo jurídico está
emparentado con el nominalismo: en
efecto, si la realidad no encierra de
por sí nada jurídicamente relevante,
sino que el derecho le adviene desde
fuera, los conceptos jurídicos
equivalen a meros esquemas
normativos, son tan instrumentales
como las mismas normas que los
modelan y utilizan.

Para escapar de este círculo vicioso
es necesario replantearse qué es el
derecho, volver a preguntarse qué



significa que algo es “jurídico”. Es
una operación no fácil, pues el peso
de los hábitos mentales del
positivismo penetra incluso en el
modo de concebir el derecho eclesial.
La concepción extrínseca del derecho
ha marcado hondamente la cultura
de muchos especialistas y de mucha
gente común. Sin embargo, es de
todo punto necesario superar esa
visión: basta considerar el
desprestigio en que cae el derecho
cuando es entendido como pura
forma pragmática de ordenar la vida,
y sobre todo el hecho de que esa
forma puede ponerse al servicio de
cualquier objetivo social, ya que en el
ámbito jurídico no habría más que
intereses y poderes fácticos que dan
lugar a soluciones meramente
consensuadas y relativas.

La tradición clásica y cristiana del
derecho, dentro de su variedad de
matices, ofrece una respuesta de
fondo de signo radicalmente opuesto.



Quizá el modo más sencillo y eficaz
de captar esa respuesta consiste en
plantearla desde el punto de vista de
la relación entre el derecho y la
justicia. La justicia como virtud de
dar a cada uno su derecho, según la
definición atribuida al jurista
romano Ulpiano y acogida por tantos
pensadores jurídicos hasta nuestros
días, está intrínsecamente ligada al
derecho de cada uno, que es su
presupuesto. A su vez, este derecho
se delinea como el objeto de la
justicia, de modo que derecho y
justicia están inseparablemente
unidos. El derecho es así lo justo: una
realidad, un bien que pertenece a
alguien en cuanto le es debido por
otro, ya sea un bien intrínseco a la
persona (como la vida, la libertad,
etc.) o un bien externo a ella que es
objeto de relaciones interpersonales.
En esto consiste lo que es realmente
jurídico, que es otra manera de decir
lo que es realmente justo, tanto si se
funda en el mismo ser de las



personas y de sus relaciones, como si
se basa en la libertad humana que
puede configurar y determinar las
relaciones de justicia entre las
personas y respecto a la sociedad.

Éste es el trasfondo que permite
comprender adecuadamente
cualquier noción jurídica, que es
siempre noción relativa a lo que es
justo, y por tanto relativa a
relaciones reales sobre bienes reales
entre personas humanas. Volviendo
al ejemplo anterior, cuando en las
normas o en los actos jurídicos se
habla de persona, se trata de la
misma realidad substancial que, con
ese mismo nombre, es aferrada por
el sentido común y profundizada por
la filosofía. La relevancia jurídica del
concepto de persona deriva de su
relación con lo que es derecho en las
relaciones interpersonales. Pero esta
relación con el derecho,
específicamente connotada por el
uso jurídico de la noción de persona,



es posible y necesaria precisamente
porque los seres humanos son
personas, porque sólo quien lo es
puede ser titular de un bien que es
suyo y le es por ende debido, y
porque sólo una persona es capaz de
deber algo a otra en justicia.

También un concepto institucional
como el de prelatura personal ha de
ser entendido bajo esta luz. Una
prelatura personal, al igual que una
diócesis o cualquier otra
circunscripción eclesiástica, no es
una superestructura que recubre
extrínsecamente a ciertos efectos
organizativos y funcionales la
correspondiente realidad eclesial
formada por la vida y actividad de
los fieles y de sus pastores. Si así
fuera, ser o no prelatura personal
tendría una relevancia muy limitada,
carente de importancia e interés
salvo para algunos expertos, los
canonistas, vistos como quienes se
ocupan de aspectos técnicos, es decir



de trámites, papeleos, actos formales,
rótulos externos, etc.

En cambio, lo que se capta mediante
el concepto de prelatura personal es
una realidad interpersonal que
participa en el ser mismo de la
Iglesia de Cristo. Es una comunidad
de fieles, estructurada
jerárquicamente en torno a un
prelado, con cuyo ministerio
colaboran presbíteros y diáconos, y
con un ámbito personal y una misión
específicas que la conforman como
complementaria a las diócesis en las
que está presente. En una palabra, es
una parte de la Iglesia, tan real y tan
viva como la misma Iglesia.

Es verdad que la noción es de índole
institucional, es decir, se refiere
directamente a la dimensión unitaria
y permanente que trasciende los
individuos que actualmente
conforman una determinada
prelatura personal y se van



sucediendo a lo largo de la historia.
Mas se trata de una institución
compuesta en cada momento por
fieles reales, sin los cuales se
transformaría en una mera
posibilidad. En consecuencia, la
comprensión auténtica de la noción
conduce a percibir que una prelatura
personal, lo mismo que una diócesis,
es un conjunto real de personas –
específicamente, una expresión
concreta de la comunión jerárquica
entre los fieles–, no un aparato
burocrático ni una denominación
oficial extrínseca.

Por ser un concepto de índole
jurídica, al hablar de prelatura la
atención se dirige a los aspectos
externos que pueden ser objeto de
relaciones de justicia: tanto a las
relaciones institucionales de la
misma prelatura con otros sujetos
eclesiásticos y civiles, como a las
relaciones de justicia existentes
dentro del ámbito delimitado por la



institución: las relaciones entre los
fieles de la prelatura, y las de éstos
con sus pastores. Si la noción de
prelatura personal se comprende de
modo realista, esta atención selectiva
a la dimensión externa de justicia –
por lo demás esencial en la Iglesia en
su peregrinar terreno– no implica de
ningún modo ignorar que la realidad
eclesial está constituida ante todo
por la comunión vertical e invisible
con la Santísima Trinidad y por el
misterio de la comunión de los
santos. No se trata en absoluto de
aislar lo jurídico, sino de captarlo
con realismo en su dimensión
específica, precisamente para poder
de ese modo poner de manifiesto su
inserción en el misterio sobrenatural
de la Iglesia y, en particular, mostrar
el vínculo intrínseco –en virtud de la
sacramentalidad de la Iglesia– de lo
justo con la salvación. En efecto, los
derechos de los fieles dicen relación
principalmente con los bienes
salvíficos (ante todo la palabra de



Dios y los sacramentos), y el deber de
los ministros sagrados que han de
dispensar esos bienes, así como el
deber de todos los fieles de vivir en la
comunión eclesial, son exigencias de
justicia en las que está en juego la
salvación del mismo titular del
deber.

Las consideraciones anteriores no
llevan consigo olvidar cuanto de
histórico hay en la noción de
prelatura personal. Estamos ante una
determinada manera en que la
Iglesia se autoorganiza, con una
concreción positiva en las leyes
canónicas y en la praxis eclesial,
incluso con un nombre preciso que,
aunque refleje bien la substancia del
concepto, implica obviamente una
determinación convencional. Sin
embargo, eso no se opone al realismo
de la noción en el sentido ya
explicado: toda realidad eclesial se
da en la historia y posee aspectos
ligados a lo contingente, Sin



embargo, los aspectos fundamentales
de la prelatura responden a
características esenciales de la
Iglesia, al ser Iglesia: la igualdad
fundamental entre los fieles, la
constitución jerárquica, etc. En el
caso del Opus Dei, además, es
determinante un carisma, un don
divino que exige fidelidad. A
continuación intentaré precisamente
mostrar por qué la fidelidad a ese
carisma implica la prelatura
personal.

3. La realidad eclesial del Opus Dei
como prelatura personal

Para entender por qué el Opus Dei es
una prelatura personal, además de
comprender qué es una prelatura
personal, se requiere captar esta
realidad en el Opus Dei. En una
óptica realista, su erección en
prelatura no ha sido un
revestimiento extrínseco, la
atribución de una nueva fachada. La



erección comporta que el Opus Dei es
real e intrínsecamente una prelatura
personal[1].

Surge de entrada una dificultad que
parece oponerse a la visión realista
de la dimensión de prelatura en el
Opus Dei. En efecto, está claro que
antes de su configuración como tal
mediante un acto pontificio el Opus
Dei no era prelatura personal. Hay
obviamente un antes y un después de
ese acto. De ahí podría deducirse que
ser prelatura es algo extrínseco,
advenedizo (por más conveniente o
congruente que sea) respecto a la
realidad eclesial de origen
carismático que se manifestó el 2 de
octubre de 1928.

No cabe duda de que la erección de
la prelatura no ha sido un simple
reconocimiento de la realidad ya
existente por parte de la autoridad
papal. Ha habido algo nuevo, que ha
venido a integrar esa realidad. Los



fieles incorporados al Opus Dei
comenzaron a ser fieles de una
prelatura, con los correspondientes
vínculos de comunión entre ellos y
con el prelado; la cabeza del Opus
Dei en 1982, Mons. Álvaro del
Portillo, pasó a ser prelado de una
prelatura personal, con la potestad
jerárquica que le es propia; el clero
del Opus Dei empezó a constituir el
presbiterio de la prelatura. Todo esto
comporta una novedad respecto a la
situación antecedente.

Sin embargo, esto no significa que
desde 1928 el Opus Dei fuera una
realidad esencialmente distinta de la
prelatura que se erigió en 1982. Éste
es el punto que requiere mayor
atención, ya que anteriormente las
sucesivas aprobaciones del Opus Dei
(como pía unión, sociedad de vida
común sin votos, e instituto secular)
habían encuadrado su realidad
dentro de instituciones eclesiales de
naturaleza asociativa, aquellas que



los fieles pueden constituir para
promover fines eclesiales comunes.
La inadecuación de estas
configuraciones canónicas a la
realidad carismática del Opus Dei
obedecía también a otros motivos de
mucha relevancia, sobre todo en
razón de que la secularidad de sus
fieles no encontraba cabida en el
ámbito del estado de perfección o
vida consagrada por la profesión de
los consejos evangélicos. Sin
embargo, ahora nos interesa el otro
aspecto aludido, igualmente esencial,
que dice relación precisamente con
la supuesta naturaleza asociativa del
Opus Dei.

La consideración histórica del Opus
Dei ayuda a penetrar en su
verdadera naturaleza. Me limitaré a
señalar algunos datos esenciales que
me parecen especialmente
significativos[2].



Ante todo, conviene advertir que la
vocación de San Josemaría en la
Iglesia se manifiesta originariamente
como vocación al sacerdocio, con un
horizonte específico que sólo se
esclarece en un segundo momento,
cuando ve el Opus Dei[3]. Como
resulta patente a partir de 1928, el
horizonte vocacional del Fundador
es en sí esencialmente sacerdotal, es
decir, se inscribe en el ámbito del
sacerdocio ministerial o jerárquico.
San Josemaría fue llamado al
sacerdocio precisamente para fundar
el Opus Dei, y fundó el Opus Dei
precisamente en cuanto sacerdote.
Tratándose de una institución
volcada a la santificación y al
apostolado de los fieles laicos, que
subraya precisamente su sacerdocio
común como bautizados y su
condición secular, podría parecer
paradójico que el Fundador fuera un
sacerdote. No hay tal paradoja, sin
embargo, si tiene en consideración
que en la Iglesia es tan esencial la



igualdad fundamental entre todos los
fieles como su constitución
jerárquica. El Señor quería suscitar
un sacerdote para los laicos que
llamaría al Opus Dei. A ese sacerdote
confió un ministerio
verdaderamente sacerdotal de
unidad y de capitalidad en esta
familia sobrenatural. Se trataba de
un ministerio destinado a
permanecer en el tiempo, de modo
que pasaría a los sucesores del
Fundador. Muy significativo en tal
sentido es que se perpetuara también
el modo familiar de llamar a quien
hace cabeza en el Opus Dei: “Padre”.

Conviene reflexionar también sobre
el hecho de que el 2 de octubre de
1928 San Josemaría fue la única
persona que vio el Opus Dei, y que
siempre lo consideró fundado ese
mismo día, aunque hubiera luego
complementos y profundizaciones de
una realidad ya esencialmente
completa[4]. En este “ver” –era el



verbo que empleaba– estaba la
realidad personal de quienes habrían
de venir en el futuro. Esas personas
todavía no estaban, y no obstante el
Opus Dei ya estaba. No se trataba de
algo que harían entre todos, sino de
un encargo divino que recibía el
Fundador. Hacía falta una
actualización, que requeriría
ciertamente el concurso de la
libertad de quienes fueran llegando,
pero que no sería el fruto de la
conjunción de sus voluntades,
sencillamente porque la nueva
realidad se situaba desde el inicio en
una dimensión –la de la estructura
comunitario-jerárquica de la Iglesia–
que escapa al poder de los fieles en el
ámbito asociativo. El Opus Dei no
nació cuando otro fiel se sumó al
Fundador, sino cuando Dios lo
suscitó en San Josemaría y le aclaró
el sentido específico que habría de
asumir su sacerdocio jerárquico en la
Iglesia, el cual como en todo fiel
ordenado suponía el sacerdocio



común en cuanto bautizado. La
misma ausencia de otros fieles en el
momento fundacional contribuye a
poner de manifiesto la naturaleza no
asociativa de la fundación.

Desde el principio San Josemaría vio
que en el Opus Dei habría otros
sacerdotes además de él. Más
adelante comprendió que esos
sacerdotes habrían de proceder de
los mismos fieles laicos del Opus Dei.
Ambos aspectos están cargados de
sentido a efectos de nuestro tema.
Por un lado, la pluralidad de
sacerdotes en el Opus Dei se requería
con una finalidad ministerial bien
determinada: la atención pastoral de
los fieles del Opus Dei y de todos los
que se acercaran a sus apostolados,
es decir, la colaboración en la misma
misión jerárquica que el Fundador
ya realizaba desde el comienzo. La
relación ministerial-jerárquica con
los fieles laicos se confirma así como
un rasgo estructural esencial en la



realidad del Opus Dei[5]. El hecho de
que, sin perjuicio de que el carisma
se extendiera a otros sacerdotes
incardinados en las diócesis, los
sacerdotes dedicados a la tarea
pastoral específica del Opus Dei
procedieran de los mismos laicos del
Opus Dei, muestra de modo
especialmente claro que se verifica lo
que resulta natural en la Iglesia, esto
es, que surjan vocaciones
sacerdotales del interior de la misma
comunidad de fieles a la que se
dedicará su ministerio.

A la vez, como parte del carisma, el
Fundador fue siempre hondamente
consciente de que la vocación al
Opus Dei era, en su esencia, la misma
para él que para sus hijos, para
sacerdotes y laicos, para hombres y
mujeres, para célibes y casados. Esta
conciencia de igualdad no es
explicable desde la variedad de
funciones eclesiales y de grados de
disponibilidad para las actividades



institucionales que se da en la Obra.
Sólo se entiende a la luz de la igual
dignidad bautismal de todos los
fieles, que es lo que se pone en juego
en el Opus Dei. Se trata de una
determinación vocacional y de
pertenencia eclesial que tiene
precisamente el sentido de confirmar
y reforzar el sitio de cada uno en la
Iglesia y en el mundo. Igualdad de
pertenencia y distinción jerárquica
entre los fieles son dos rasgos que en
el Opus Dei han convivido desde el
principio con la sencilla armonía que
poseen en la misma Iglesia,
configurando además la esencia
misma de la institución y de su
patrimonio carismático.

Por otra parte, la actividad
institucional del Opus Dei concierne
exclusivamente al ámbito de los
bienes salvíficos, ante todo de la
palabra de Dios y los sacramentos: a
San Josemaría le gustaba presentar
esa actividad como «una gran



catequesis»[6]. De ahí que la
actividad institucional se distinga
netamente de la que, a título
personal o asociados con otros,
llevan a cabo los fieles del Opus Dei.
Esta distinción vale también para las
iniciativas educativas, de salud, de
promoción social, etc., que ellos
promueven con otras personas, aun
cuando el Opus Dei les proporcione
asistencia pastoral y en ocasiones
incluso asuma institucionalmente la
garantía eclesial de la conformidad
de esas iniciativas con el Evangelio.
La distinción entre actividad
institucional y actividad personal es
capital para entender la naturaleza
exclusivamente eclesial del Opus Dei
en cuanto institución, sobre todo
porque está en juego la legítima
libertad en el ámbito temporal de
que gozan los fieles del Opus Dei,
igual a la de cualquier otro católico.
Sólo desde la libertad y
responsabilidad personales es
posible que se empeñen en la más



delicada fidelidad a la doctrina de la
Iglesia al procurar santificar todas
sus actividades en el mundo,
transformándolas en cauce de
apostolado personal y de verdadera
cristianización.

Las sucesivas aprobaciones
canónicas ofrecieron soluciones a las
necesidades institucionales que
comportaba el desarrollo del Opus
Dei (primero en ámbito diocesano y
luego a nivel internacional, y
teniendo en cuenta también la
cuestión de la pertenencia de los
sacerdotes), pero ninguna de ellas
llegó a captar la realidad del Opus
Dei. Más allá de sus grandes
diferencias, hay un rasgo muy
significativo que las une: pía unión,
sociedad de vida común sin votos e
instituto secular son conceptos
jurídicos que corresponden a
realidades eclesiales de naturaleza
asociativa. De ahí procede su
incapacidad más profunda para



reflejar lo que es el Opus Dei como
un comunidad de fieles que se
conforma intrínsecamente según la
estructura jerárquica de la misma
Iglesia.

Lo que sin duda dificultaba
especialmente la comprensión de
esta naturaleza comunitario-
jerárquica, no asociativa, era el
hecho de que el Opus Dei surgiera
desde un carisma, el recibido por San
Josemaría y por quienes después
fueron llegando, y que ese carisma
implicase una vocación personal de
radicalidad espiritual y apostólica en
los respectivos fieles (algunos –entre
ellos los primeros– con el carisma del
celibato apostólico). Ambos aspectos
se percibían, conforme a una muy
larga experiencia eclesial, como
propios por antonomasia de la vida
religiosa, de modo que las mismas
vocaciones seculares tendían a ser
concebidas por analogía a la de los
religiosos. Ciertamente la



secularidad de los fieles del Opus Dei
no podía ser captada mediante esa
analogía, pero más en el fondo no se
podía entender que constituyeran
una comunidad que no se unía para
una obra específica de índole
asociativa, sino en virtud de vínculos
concretos de comunión eclesial entre
ellos, vínculos que, como en toda
comunidad jerárquica de fieles,
comportan esencialmente una
estructura jerárquica, con un pastor
que hace cabeza y con otros pastores
que colaboran con él.

Tampoco podía captarse
adecuadamente el hecho de que una
misma institución de origen
carismático y vocacional pudiera
incluir tanto hombres como mujeres.
Además, el hecho de que existiera
separación en la vida y apostolado de
los fieles del Opus Dei de uno y otro
sexo podía ser falseado mediante la
aplicación de las categorías
asociativas, y hacer pensar que se



trataba en realidad de dos
instituciones accidentalmente
unidas. La realidad es que siempre
hubo profunda unidad entre
hombres y mujeres del Opus Dei,
pertenecientes a una misma realidad
eclesial de índole comunitario-
jerárquica.

También los pasos canónicos
relativos a la adscripción de
sacerdotes y a la potestad atribuida a
quien hacía cabeza, se situaban en
un contexto asociativo, no
comunitario-jerárquico. Respondían
ciertamente a exigencias del carisma,
pero de un modo inadecuado: la
realidad profundamente unitaria del
Opus Dei seguía estando muy
imperfectamente reflejada, porque
en el fondo se la concebía
estructuralmente a la manera de una
institución asociativa. Sacerdotes y
laicos aparecían ligados a la misma
institución carismática, pero no
aparecían ligados esencialmente



entre sí. De modo que tanto la
igualdad fundamental entre ellos en
cuanto fieles, como su mutua
ordenación, estaban recogidos en un
marco que no captaba la esencia
misma de la institución. Asimismo, la
potestad de quien hacía cabeza se
contemplaba como ligada al aspecto
asociativo clerical, de modo que
quien la ejercía era un miembro de
la asociación, no el titular de una
potestad jerárquica en una
comunidad de fieles. Por eso
tampoco se explicaba la diferencia
entre los sacerdotes provenientes de
los laicos del Opus Dei y que dedican
su ministerio al Opus Dei, y los
sacerdotes incardinados en las
diócesis que reciben la misma y
única vocación al Opus Dei para
santificarse mediante su ministerio
en su misma diócesis, sin
incorporarse por tanto a la prelatura
ni a su presbiterio.



Con la erección en prelatura
personal, el proceso de
reconocimiento y de respuesta por
parte de la Iglesia en cuanto
institución a las exigencias de la
realidad carismática ha llegado a
término. No se ha dado una
mutación genética, sino el pleno
despliegue del organismo nacido en
1928 y desarrollado, entre tanto, por
todos los continentes. Se ha realizado
lo que pedía el mismo patrimonio
carismático del Opus Dei, un
patrimonio que, como es propio del
ser de la Iglesia, no es sólo espiritual
sino que comporta y exige también
expresiones externas, inseparables
de ese espíritu.

En el Opus Dei, además, se ha
verificado un hecho especialmente
significativo para nuestro tema: el
Fundador poseyó una formación y
una mentalidad jurídica, y en
particular canónica, sumamente
vivas y penetrantes. Sobre la base de



sus estudios de derecho, que llevó a
cabo secundando un consejo de su
padre, recibido precisamente cuando
acababa de descubrir su vocación
sacerdotal, San Josemaría puso sus
dotes profesionales de jurista al
servicio de la misión fundacional que
Dios le había confiado. Así se
santificó y contribuyó al bien de la
Iglesia también como jurista. El
Señor le concedió abundantes luces
en todo el itinerario jurídico del Opus
Dei. Resalta de modo especial la
clarividencia con la que pronto captó
el núcleo de la solución jurídica
definitiva, por la que tanto trabajó y
que ofreció no ver realizada durante
su existencia terrena. Su sucesor,
Mons. Álvaro del Portillo, en una
carta con motivo de la erección de la
prelatura, quiso empezar la
narración del itinerario jurídico
evocando una anécdota de 1936 que
testimonia esa conciencia del
Fundador, muy desde el principio,
sobre la necesidad de una



jurisdicción eclesiástica de carácter
personal[7]. La prelatura del Opus
Dei fue algo querido y buscado con
toda su alma por San Josemaría para
cumplir el encargo divino del 2 de
octubre de 1928, precisamente
porque estaba en la entraña misma
de ese encargo.

Quizá el mejor modo de comprender
el proceso jurídico que ha tenido
lugar sea pensar en la implantación
de la Iglesia en un nuevo territorio o
ámbito social al que llegan la palabra
de Dios, los sacramentos y los demás
bienes de la salvación. Lo más
novedoso es que en el caso del Opus
Dei se implanta una realidad eclesial
jerárquicamente estructurada
gracias a una iniciativa carismática.
Además, se trata de una realidad
eclesial que de ninguna manera
pretende sustituir a las diócesis, sino
que vive y opera en ellas, con una
legítima autonomía cuyo fin
exclusivo es el servicio a ellas y a



toda la Iglesia. No aspira en modo
alguno a transformarse en una
Iglesia local, precisamente porque su
mismo carisma le lleva a confirmar a
sus fieles como fieles de las Iglesias
locales a las que pertenecen. Sin
embargo, más allá de estas
diferencias subsiste un fenómeno
análogo: la erección de cualquier
circunscripción eclesiástica opera en
una realidad preexistente, de
naturaleza comunitario-jerárquica,
que pide esa erección. Esto es lo que
ha ocurrido con el Opus Dei en 1982.
De ahí que la atribución del concepto
jurídico de prelatura personal sea
completamente real: el Opus Dei es
una prelatura personal.

Carlos José Errázuriz M.

-----------------------------

[1] Para una visión realista de la
dimensión jurídica de la prelatura
del Opus Dei, cfr. J. Hervada, Aspetti
della struttura giuridica dell'Opus Dei,



en Il diritto ecclesiastico, luglio-
dicembre 1986, 3-4, pp. 410-430.
Versión castellana en Lex Nova
[Fidelium Iura], 1 (1991), pp. 301-322.
Para un examen del debate de la
doctrina canónica sobre las
prelaturas personales en una óptica
realista, cfr. E. Baura, Le attuali
riflessioni della canonistica sulle
prelature personali. Suggerimento per
un approfondimento realistico, in
AA.VV., Le prelature personali nella
normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padova 2002, pp. 15-53.

Ciertamente el Opus Dei no es sólo
prelatura personal. El Opus Dei
trasciende su configuración
institucional como prelatura, y existe
de entrada otra realidad institucional
que es también Opus Dei a pleno
título: la Sociedad Sacerdotal de la
Santa Cruz, como asociación de
clérigos inseparable de la prelatura.
Más radicalmente, es toda la vida de
los fieles de la Obra la que debe ser



Opus Dei, y no sólo sus relaciones
con el Opus Dei como institución
(que por cierto están en función de
esa vida). Además, su alcance
apostólico va más allá de las
actividades relacionadas con la
prelatura y llega de formas diversas
a muchas personas y actividades
eclesiales. En fin, aunque la
prelatura es de este mundo, el Opus
Dei posee una clara dimensión
escatológica.

[2] Las obras hasta ahora más
relevantes para profundizar en esos
datos esenciales son la biografía de
A. Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, 3 vol., Ed. Rialp, Madrid
1997-2003; y en el ámbito
específicamente jurídico, A. de
Fuenmayor – V. Gómez-Iglesias - J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un carisma,
EUNSA, Pamplona 1989.



[3] Sobre este aspecto, cfr. A. Aranda,
Sacerdote de Jesucristo. Sobre la
misión eclesial del Beato Josemaría
Escrivá Fundador del Opus Dei, en 
Romana. Boletín de la Prelatura de la
Santa Cruz y Opus Dei, 17 (1993), pp.
307-327.

[4] Cfr. J.L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pp. 65-107.

[5] Al respecto, cfr. el capítulo de P.
Rodríguez en P. Rodríguez – F. Ocáriz
– J.L. Illanes, El Opus Dei en la Iglesia.
Introducción eclesiológica a la vida y
al apostolado del Opus Dei, Ed. Rialp,
Madrid 1993.

[6] Cfr. entrevista al ABC de Madrid,
24-III-1971.

[7] Ante dos lápidas mortuorias de
prelados que habían tenido una
vasta y peculiar jurisdicción de



índole secular y personal, en la
iglesia de Santa Isabel en Madrid,
San Josemaría dijo a un hijo suyo,
Pedro Casciaro: «Ahí está la futura
solución jurídica de la Obra». Cfr. el
texto de la Carta del 28-XI-1982 en A.
del Portillo, Rendere amabile la
verità. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo, Libreria Editrice
Vaticana, Città del Vaticano 1995, pp.
64-65.

Carlos José Errázuriz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/por-que-el-
opus-dei-es-una-prelatura-personal/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/por-que-el-opus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/es-hn/article/por-que-el-opus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/es-hn/article/por-que-el-opus-dei-es-una-prelatura-personal/

	¿Por qué el Opus Dei es una prelatura personal?

