opusdei.org

Para viajar a Roma

Si se desea visitar una ciudad
sin perderse un rincon es
imprescindible tener un buen
guia. Conocer la Ciudad Eterna
de la mano de san Josemaria
puede ayudar a descubrir los
mismos lugares que él visito y
que le sirvieron para enraizar
su fe en la de los primeros
cristianos. Descarga el libro
electronico en el que te
contamos sobre 11 lugares de
Roma de la mano del fundador
del Opus Dei.

07/04/2025



Si se desea visitar una ciudad sin
perderse un rincon es imprescindible
tener un buen guia. Conocer la
Ciudad Eterna de la mano de san
Josemaria puede ayudar a descubrir
los mismos lugares que €l visito y
que le sirvieron para enraizar su fe
en la de los primeros cristianos.
Ofrecemos una recopilacion en
formato epub con los articulos
publicados sobre lugares de Roma.

Descargar archivo en epub

Acudiendo a las ensefianzas del
Fundador del Opus Dei, esta guia
tiene el objetivo de de extraer todo el
fruto posible de algunos recorridos
que se presentan. Porque para un
cristiano, que goza de la luz de la fe,
Roma no es solo una ciudad de gran
interés artistico o histdrico, sino
mucho mas: es su Casa, una vuelta a
sus origenes, el escenario de una
maravillosa historia -la del Amor
infinito de Dios que quiere llegar a la


https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/epub/Lugares_de_Roma.epub

humanidad entera— que sera siempre
actual y que nos interpela en este
Afio de la Fe, cuando todos los hijos
de la Iglesia tenemos por delante el
reto de la nueva evangelizacion.

Indice

Presentacion

1. La Basilica de San Pedro
2. La plaza de San Pedro

3. El Pantedn y Santa Maria "sopra
Minerva"

4. Las catacumbas de San Calixto

5. La Basilica de la Santa Cruz de
Jerusalén

6. El foro romano

7. El Coliseo



8. La Via Appia

9. La memoria de San Pablo
10. Las «edicole» de la Virgen
11. San Juan de Letran
Presentacion

San Josemaria es un buen guia para
recorrer muchos lugares de Roma
que €l visitd para enraizar su fe en la
de los primeros cristianos:

— Las catacumbas de san Calixto

— La Basilica de la Santa Cruz de
Jerusalén

— El foro romano

— El Coliseo

—La Via Appia

— La memoria de Pablo

— Las «edicole» de la Virgen



— San Juan de Letran

El objetivo de estos articulos sobre
los Lugares de Roma es conocer un
poco mejor los principales vestigios
de la historia de la Iglesia que se
conservan en la Ciudad Eterna. Lo
haremos siguiendo los pasos del
Fundador del Opus Dei: acudiendo a
sus ensefianzas con el fin de extraer
todo el fruto posible del recorrido.
Porque para un cristiano, que goza
de la luz de la fe, Roma no es solo
una ciudad de gran interés artistico o
histdrico, sino mucho mas: es su
Casa, una vuelta a sus origenes, el
escenario de una maravillosa
historia —la del Amor infinito de Dios
que quiere llegar a la humanidad
entera— que sera siempre actual y
que nos interpela especialmente al
comienzo del tercer milenio, cuando
todos los hijos de la Iglesia tenemos
por delante el reto de la nueva
evangelizacion.



El dia 23 de junio de 1946 el
fundador del Opus Dei viajo por
primera vez a Roma. Este
acontecimiento evidencia muchos
aspectos de la vida de san Josemaria:
su abandono en las manos de Dios y
fortaleza heroica para cumplir su
Voluntad; su confianza en la Iglesia y
su amor al Papa; los suefios de
expansion apostolica —que parecian
imposibles-y el afan de romanidad:
entrafna universal, catdlica, asentada
en el fundamento visible de la
unidad de la Iglesia, que es Pedro.

Una vez preguntaron a san
Josemaria cuando habia pensado por
primera vez en viajar a Roma, y su
respuesta fue tan concisa como
reveladora: “No he pensado nunca
venir a Roma. He debido venir,
porque el Opus Dei nacio

romano” (1). En otras ocasiones
explicaba con mas detalle el sentido
de la romanidad de la Iglesia, de la
que participa el Opus Dei: “Para mi,



Romana es sinéonimo de Catolica,
Universal y Ecuménica” (2),
comentaba en 1964 durante un
encuentro. Y algunos afios mas tarde,
escribia: “Venero con todas mis
fuerzas la Roma de Pedro y de Pablo,
bafiada por la sangre de los martires,
centro de donde tantos han salido
para propagar en el mundo entero la
palabra salvadora de Cristo. Ser
romano no entrafia ninguna muestra
de particularismo, sino de
ecumenismo auténtico; supone el
deseo de agrandar el corazon, de
abrirlo a todos con las ansias
redentoras de Cristo, que a todos
busca y a todos acoge, porque a todos
ha amado primero” (3).

La Iglesia de Cristo es romana,
porque la Providencia divina dispuso
que en Roma estuviese la sede de
Pedro, fuente de unidad y garantia
de la transmision del deposito de la
fe revelada. Ldgico es, por tanto, que
los cristianos quieran romanizarse



cada vez mas, de manera que se
cumpla también en cada uno lo que
San Josemaria auguraba a algunos de
sus hijos recién llegados a la Urbe:
“Roma os dejara un zarpazo en el
alma, una huella profunda y
duradera, si habéis aprovechado
bien el tiempo. Y sabréis ser hijos
mas fieles de la Iglesia, y tener un
amor mas sobrenatural al Santo
Padre” (4).

Notas

AGP: Archivo general de la Prelatura
del Opus Dei

1. San Josemaria, AGP, P01, 1968, p.
224

2. San Josemaria, AGP, P01, 11-1964, p.
17

3. San Josemaria, Homilia Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972 (publicado en La
Iglesia, nuestra Madre)



4. San Josemaria, AGP, P01, 1973, p.
283

1. La basilica de San Pedro

San Pedro recibio el martirio durante
la persecucion contra los cristianos
decretada por Nerdn después del
incendio de Roma, en el afio 64. E1
Principe de los Apdstoles habia
llegado a la Urbe algunos afios antes,
siguiendo el mandato del Sefior que
recoge el Evangelio segun Marcos:
“id al mundo entero y predicad el
Evangelio a toda criatura. El que crea
y sea bautizado se salvard; pero el
que no crea se condenara”(1).

iCon qué veneracion mirarian a
Pedro los cristianos de Roma...! No
en vano habia sido el primero en
confesar la divinidad del Sefior, le
habia acompafiado durante los tres
afos de su vida publica y habia



recibido del Maestro las llaves del
Reino de los Cielos: era la cabeza de
la Iglesia, y su presencia en la capital
del Imperio convertia a esta ciudad
en el centro y el corazdn de la
naciente expansion cristiana.

Cuando empezo la persecucion, el
primer Papa entendi6 que estaba
cercano el cumplimiento de la
profecia que muchos afios atras le
habia hecho el Sefior, junto al Mar de
Tiberiades. Tenia bien grabada la
escena, que San Juan relata en su
Evangelio:

“Le dijo Jesus: —Apacienta mis ovejas.
En verdad, en verdad te digo: cuando
eras mas joven te cefiias td mismo y
te ibas adonde querias; pero cuando
envejezcas extenderas tus manos y
otro te cefiira y llevara adonde no
quieras —esto lo dijo indicando con
qué muerte habia de glorificar a
Dios. Y dicho esto, afiadio: -
Sigueme”(2).



Una vida al servicio de la Iglesia

Después de una vida al servicio de la
Iglesia, habia llegado para Pedro el
momento de seguir a Cristo hasta
identificarse totalmente con El. No
tardo en ser apresado y ajusticiado
en una cruz: cabeza abajo, porque en
su humildad juzgo que no era digno
de morir del mismo modo que
Nuestro Seifior.

Es probable que el lugar de su
martirio fueran los horti neronis,
unas tierras que el emperador poseia
en los alrededores de la antigua
Roma, junto a la colina Vaticana. Alli
Caligula habia comenzado a edificar
un circo privado, cuya construccion
prosiguio Claudio y que fue
terminado en tiempos de Neron.
Quizas la ejecucion de Pedro ocurrio
durante uno de los espectaculos que
se celebraban en ese lugar. A veces
Nerodn abria las puertas de su estadio
a los ciudadanos de Roma, y él



mismo corria en su carro vestido de
auriga ante el pueblo que lo
aclamaba. De la dindmica de
aquellos festejos durante la
persecucion a los cristianos nos ha
dejado un buen testimonio el
historiador pagano Tacito: «L.os que
morian eran tratados con escarnio.
Cubiertos de pieles de animales, eran
degollados por perros; o eran
suspendidos en cruces; o, incluso,
cuando ya se ponia el sol, se los
quemaba vivos para iluminar la
oscuridad de la noche» (3).

Una tumba de humilde tierra

Los cristianos recogieron el cuerpo
sin vida de Pedro y lo enterraron
junto a la ladera de la colina
Vaticana, muy cerca del estadio de
Neron, fuera de las propiedades del
emperador. La tumba era de humilde
tierra, pero desde el primer
momento se convirtio en meta de
frecuentes visitas de los cristianos



romanos. Es facil imaginar la
emocion que sentirian al recordar el
fecundo apostolado de Pedro en
Roma. Antiguas tradiciones afirman
que el primer Papa se alojaba en el
Esquilino, en la casa del Senador
Pudente, que fue una de las primeras
domus ecclesiae en la Urbe y sobre la
que después se edifico la basilica de
Santa Pudenciana.

También debio de ser frecuente la
presencia de Pedro en la casa de
Aquila y Priscila —el matrimonio
colaborador de San Pablo, del que el
Apostol de las Gentes habla varias
veces en sus cartas—, que se
encontraba en el Aventino, donde
hoy se alza la pequeiia Iglesia de
Santa Prisca.

Muchas peticiones elevarian los
primeros cristianos ante la tumba de
San Pedro: fortaleza en la fe, un
corazon grande como el suyo para
amar al Maestro, animos para



comenzar y recomenzar... En sus
luchas, jcuanto les ayudaria meditar
el episodio de las negaciones, el
arrepentimiento del Apodstol y la
triple pregunta -Simoén, ;me amas? —
con la que el Sefior le confio el
cuidado de su Iglesia! (4).

Resultaria natural que esta
veneracion se tradujese, también
materialmente, en un progresivo
enriquecimiento de su tumba. Es
seguro que al menos desde el siglo II,
ya se habia edificado un modesto
monumento funerario sobre la
primitiva sepultura de tierra. Por
otro lado, no olvidaban los cristianos
las palabras que el Sefior dirigio a
Simén, dandole un nuevo nombre
mientras le indicaba la nueva mision
que deberia llevar a cabo: tu eres
Pedro, y sobre esta piedra edificaré
mi Iglesia, y las puertas del infierno
no prevaleceran contra ella (5).



Segun la tradicion, el altar de la
basilica constantiniana se habia
construido en el siglo IV sobre el
antiguo monumento funerario de
Pedro; y exactamente encima,
englobando y protegiendo los
precedentes, se habian situado los
sucesivos altares de Gregorio Magno
y de Calixto II, en los siglos VI y XII,
respectivamente. Por ultimo, cuando
Clemente VIII mando erigir en 1594
el actual altar de la Confesion, se
dispuso cubriendo de nuevo los
anteriores.

Una seguridad confirmada por la
arquelogia

Durante muchos siglos, movidos por
la fe y por su confianza en esta
tradicion, los peregrinos que
llegaban a Roma de todas partes han
venerado la memoria del Principe de
los Apostoles en su Basilica,
convencidos de que alli se encuentra
su tumba. Actualmente, gracias a las



excavaciones arqueoldgicas
realizadas a mediados del siglo XX
por deseo de Pio XII, es posible rezar
ante el mismo sepulcro de San Pedro.

Esas excavaciones no hicieron sino
confirmar, punto por punto, los datos
que habia transmitido la tradicion: se
descubrio el circo de Nerdn, una
necropolis con enterramientos
paganos y cristianos en buen estado
de conservacion, y sobre todo se
encontro el humilde monumento
dedicado a Pedro, que correspondia
a las antiquisimas descripciones
literarias de ese ediculo y que, en
efecto, se hallaba justo debajo de los
sucesivos altares de la Basilica.
También se comprobo que, rodeando
esa tumba, habia otras muchas
excavadas apretadamente, para que
estuviesen lo mas cerca posible de la
central; y fue enormemente
revelador el estudio de los grafitti —o
inscripciones- en las paredes, pues
indicaban de modo evidente que



aquél era un lugar de culto cristiano
y contenian numerosas aclamaciones
a Pedro.

A través de la apertura practicada
durante las excavaciones se puede
ver el 16culo de marmol del
monumento de Constantino. En la
foto de la derecha, el interior del
loculo.

Uno de esos escritos habia sido
grabado junto a un pequefio l6culo, o
apertura en el muro. Ese nicho
contenia los restos de un varon
anciano, de constitucion robusta, y
en algun momento habian sido
envueltos en una tela color purpura
y oro. La inscripcién sobre el 14culo,
en griego, decia: PETROS ENI, Pedro
esta aqui.

Ante la tumba de San Pedro

Pedro esta aqui. jQué deseos tan
grandes tendria el Fundador del
Opus Dei de acercarse a la Basilica



vaticana para rezar ante la tumba de
San Pedro...! Paso su primera noche
romana rezando en el balcon del
apartamento que ocupaba con otros
fieles de la Obra en la plaza de Citta
Leonina, con la mirada puesta en las
habitaciones del Santo Padre. El dia
siguiente, 24 de junio, lo dedico por
completo al principal motivo de
aquel urgente viaje: la solucion
juridica para la Obra, que antes de
embarcar habia puesto, lleno de
confianza y abandono, en las manos
de Nuestra Sefiora, cuando de
camino a Roma paso por los
santuarios del Pilar, Montserrat y la
Merced, en Barcelona. “Teniamos
que abrir una senda en la Iglesia, un
camino nuevo, y los obstaculos
parecian insuperables”, rememoraba
en 1966 (6).

El fundador del Opus Dei paso todo el
dia 24 sin salir del apartamento. A
primera hora de la mafiana, celebro
la Santa Misa en un altar instalado



provisionalmente en el vestibulo de
la casa, pues aun no se habia
terminado el oratorio. El resto de esa
jornada fue de intenso trabajo con
don Alvaro, su mds estrecho
colaborador y después primer
sucesor al frente del Opus Dei. San
Josemaria quiso retrasar el momento
de visitar la Basilica de San Pedro
para ofrecer al Sefior un sacrificio
que le resultaba costoso, por los
ardientes deseos de rezar ante la
tumba del Apdstol que albergaba
desde su juventud.

Acudio a la Basilica el dia 25 por la
mafana. San Josemaria recorrio
recogido y en silencio el breve
trayecto por la Plaza de San Pedro y
la Basilica hasta el altar de la
Confesion, bajo el que reposan los
restos del Principe de los Apdstoles,
donde estuvo rezando
detenidamente. S6lo después, se
detuvo a contemplar la grandiosidad
del templo. No se conoce el contenido



de su oracion, pero se puede suponer
que renovo alli la profesion de fe —
como solia

aconsejar siempre a quienes se
acercaban a ese lugar- y manifesto
una vez mas su confianza y fidelidad
inquebrantables al Papay a la
Iglesia.

Un recorrido por la Basilica

Durante los casi treinta afios que
pasaron hasta su marcha al Cielo,
san Josemaria acudié muchas veces
mas a rezar en la Basilica de San
Pedro. No seguia siempre el mismo
recorrido por el interior del templo,
aunque si tenia costumbre de
detenerse en algunos lugares fijos.
Como cada vez que entraba en
cualquier iglesia, en primer lugar
solia dirigirse a la Capilla del
Santisimo para saludar al Sefior, y
rezaba alli una Comunion espiritual.
Esa Capilla se encuentra en la nave
derecha de la Basilica, a medio



camino entre la puerta de entrada y
el altar de la Confesion. El Santisimo
estd reservado en un monumental
sagrario disefiado por Bernini, con
dos esculturas de angeles —una a
cada lado- que adoran a Jesus
Sacramentado.

Hay un segundo Sagrario en la
Capilla que Juan XXIII dedicé a San
José en 1963, situada en el extremo
izquierdo del crucero de la Basilica;
también iba en ocasiones a rezar
ante la imagen del Santo Patriarca,
que esta representado joven y con el
Nifio en brazos.

Mas adelante, no podia faltar el
saludo a la Virgen: habitualmente lo
hacia ante la Madonna del Soccorso.
Su capilla esta situada en la nave
derecha, a continuacion de la del
Santisimo, y toma el nombre de un
cuadro de la Virgen pintado en el
siglo XI, que ya se encontraba en la
primitiva basilica vaticana.



Naturalmente, el paso por el altar de
la Confesion —en el centro del
crucero- era obligado. Alli solia rezar
un Credo, saboreando las palabras.
Bajo el altar esta la Confesion, obra
de Maderno, en la que noventa y
nueve lamparas votivas alumbran de
manera ininterrumpida sefialando el
lugar donde, pocos metros mas
abajo, reposan los restos de San
Pedro. Desde la balaustrada se puede
observar el Nicho de los Palios,
llamado asi porque alberga un cofre
en el que se guardan los palios de
lana que el Papa entrega a los
Arzobispos en sefial de unidad con la
Sede de Pedro. Sobre el altar, se alza
majestuoso el baldaquino de Bernini:
una obra ciertamente grandiosa, que
ayuda a elevar el corazon con
magnanimidad al Sefior.

Otro lugar donde acostumbraba
detenerse era la tumba de San Pio X.
Los sagrados restos del Papa Sarto se
encuentran en la nave izquierda,



cerca de la entrada, en una urna
colocada bajo el altar de la Capilla de
la Presentacion. Alli reposan de
manera definitiva desde 1952,
aunque ya entre 1945 y 1951 —afio en
que fue beatificado- su cuerpo
descanso en esa misma capilla, en el
16culo provisorio que hay para los
pontifices difuntos. San Josemaria
profesaba una gran devocion hacia
San Pio X, a quien nombrd Intercesor
del Opus Dei, encomendandole las
relaciones de la Obra y de sus fieles
con la Santa Sede.

Desde el 14 de septiembre del 2005

Hay otro lugar de la Basilica que
desde el 14 de septiembre del 2005
esta recibiendo muchas visitas de
hijas e hijos suyos, Cooperadores y
amigos de la Obra. En la nave de la
izquierda, poco después de la tumba
de San Pio X, se encuentra la entrada
a la grandiosa Sacristia de San Pedro.
A través de las ventanas del pasillo -



en realidad un cavalcavia—- que
conduce hasta ese recinto se puede
observar la estatua del fundador del
Opus Dei instalada en los muros
exteriores del templo. Detenerse alli
a contemplar el gesto acogedor de
san Josemaria es una ocasion
inmejorable para rogarle que haga
crecer cada dia mas el amor a la
Iglesia y al Papa de todos los fieles
cristianos.

Notas
1. Mc 16, 15-16
2.]n 21, 17-19

3. Tacito, Anales XV, 15-17
4. Cfr. Jn 21, 15-17
5. Mt 16,18

6. San Josemaria, AGP P18, p. 313




2. La plaza de San Pedro

San Josemaria, recogido en oracion,
pisa por primera vez la plaza de San
Pedro el 25 de junio de 1946.

La majestuosa fachada de la Basilica
de San Pedro fue terminada en 1614,
con la colocacion en la balaustrada
superior de las trece estatuas que
representan a Cristo resucitado, a
San Juan Bautista y a once Apostoles.
Sin embargo, por contraposicion, la
plaza carecia de forma definida: los
edificios que rodeaban la basilica
eran desiguales y la ordenacion del
espacio que habia delante de la
fachada no era adecuada para acoger
dignamente a quien se acercaba a
venerar la tumba de San Pedro.

Ademas, no habia ningun tipo de
proteccion del sol o de la lluvia, por
lo que, durante las ceremonias
solemnes, era necesario disponer
pasajes cubiertos con lonas a lo largo
del trayecto entre el palacio



apostolico y la basilica. Estas razones
motivaron que, desde el comienzo de
su pontificado, Alejandro VII pensara
en la necesidad de crear un acceso
mas digno y funcional para la
Basilica de San Pedro.

El proyecto de organizacion de la
plaza fue encargado a Bernini, que
trabajo intensamente entre 1656 y
1667. El resultado es la maravilla que
contemplamos en la actualidad. E1
propio Bernini explicaba que, con los
dos hemiciclos ovales formados por
las doscientas ochenta y cuatro
columnas, habia querido simbolizar
los brazos de la Madre Iglesia que
acogen a toda la humanidad.

No sabemos si Bernini imaginé que
un dia la plaza se quedaria pequefia
para albergar la cantidad de fieles
que se congregarian en oracion, o
para asistir a una ceremonia
liturgica, a la declaracion de un
Dogma o de un nuevo santo, en



union con el Romano Pontifice.
Ademas de las imagenes imborrables
de la multitud reunida para la
beatificacion y la canonizacion de
san Josemaria, los ultimos momentos
de la vida de Juan Pablo II con
cientos de miles de personas
congregadas de noche rezando el
Rosario por el Papa, y las muestras
de unidad vividas en torno a la
eleccion de Benedicto XVI, han
plasmado en la plaza de San Pedro
estas palabras de san Josemaria:
“Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!, jtodos, con Pedro, a Jesus
por Maria! Y, al reconocernos parte
de la Iglesia e invitados a sentirnos
hermanos en la fe, descubrimos con
mayor hondura la fraternidad que
nos une a la humanidad entera:
porque la Iglesia ha sido enviada por
Cristo a todas las gentes y a todos los
pueblos” (1).

Una vida de servicio a la Iglesia



El 25 de junio de 1946, san Josemaria
piso por vez primera la plaza de San
Pedro. La cruzd recogido en oracion,
saboreando en intimidad con Dios
los momentos previos a la
realizacion de uno de los suefios de
su vida: rezar ante la tumba de San
Pedro.

Desde ese dia, y durante los
veintinueve afios que vivio en la
Ciudad Eterna, el Fundador del Opus
Dei acudié muchas veces a rezar ante
la basilica vaticana y el apartamento
papal. Cuando se desplazaba por
Roma, procuraba siempre que era
posible pasar por San Pedro y, desde
el borde de la plaza, sin descender
del coche, rezaba un Credo por la
Iglesia y el Romano Pontifice. Don
Alvaro contd en alguna ocasion san
Josemaria intercalaba algunas
palabras: al llegar a “Creo en el
Espiritu Santo, la Santa Iglesia
Catdlica”, decia tres veces seguidas:
“Creo en mi Madre la Iglesia



Romana, y afiadia: a pesar de los
pesares”. Un dia, creyo oportuno
contar esta devocion suya a Mons.
Tardini, que fue Cardenal y
desempenio el cargo de Secretario de
Estado en el Vaticano. Este le
pregunto qué queria decir con esa
expresion.”Sus errores personales y
los mios”, respondio san Josemaria

(2).

Comentando el sentido de esta
anécdota, don Alvaro explicaba que
el Fundador del Opus Dei deseaba
subrayar “la necesidad de que los
colaboradores del Papa fuesen muy
santos y que estuviesen llenos del
Espiritu Santo, para que en toda la
Iglesia hubiera mas santidad” (3). Era
el amor lo que le llevaba a actuar asi;
un amor que transmitio a sus hijos
durante toda su vida y que quedo
refrendado para toda la Iglesia el 6
de octubre de 2002: “Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam! Llevar
todas las almas a Jesus por



mediacion de Santa Maria, en union
con el Sucesor de Pedro, Cabeza
visible de la Iglesia universal, y con
los Obispos del orbe entero, fue la
aspiracion mas intima de San
Josemaria Escriva de Balaguer, que
por gracia de Dios el Santo Padre
Juan Pablo II ha inscrito
solemnemente en el catalogo de los
santos” (4). Las Misas
multitudinarias de los dias 6 y 7 de
octubre plasmaron de modo grafico
este deseo del fundador del Opus Dei.
La plaza de San Pedro se convirtio en
un marco perfecto para simbolizar,
incluso visualmente, el omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam!

«Il1 dolce Cristo in terra»

En la actualidad, quien llega a Roma
y quiere ver al Papa acude a la plaza
de San Pedro. El Angelus de los
domingos —costumbre iniciada por
Juan XXIII-, las audiencias de los
miércoles y las multitudinarias



ceremonias liturgicas atraen cada
vez a mas personas que se acercan
para videre Petrum.

“Esta Iglesia Catolica es romana. Yo
saboreo esta palabra: jromana! Me
siento romano, porque romano
quiere decir universal, catolico;
porque me lleva a querer
tiernamente al Papa, il dolce Cristo in
terra, como gustaba repetir Santa
Catalina de Siena, a quien tengo por
amiga amadisima” (5). Asomado al
balcon del apartamento pontificio, en
el sagrato de la basilica o mientras da
una vuelta en coche para saludar a
los presentes, es facil para todos los
que acuden a la plaza ver en algun
momento al Sucesor de Pedro. Las
personas cambian, pero hay un
testigo que, aunque mudo, ocupa
desde hace siglos una posicion
privilegiada: el enorme obelisco que
se alza en el centro de la plaza, y que
lleva casi dos mil afios contemplando
las principales paginas de la historia



de la Iglesia; en primer lugar, el
martirio de San Pedro.

Data del siglo XX a. C., y fue erigido
en la antigua ciudad egipcia de
Helidpolis, en honor del sol, en
tiempos del emperador Amenemhet
II. Fue traido a Roma por deseo de
Caligula, en el afio 40 de nuestra era;
y se cuenta que, para transportarlo
indemne, se llend una nave de
lentejas. El obelisco fue colocado en
el centro del circo de Caligula,
posteriormente circo de Neron, a
pocos metros a la izquierda de los
muros de la actual basilica vaticana.
Alli abrazo el martirio San Pedro y
en las proximidades recibid
sepultura su santo cuerpo. En 1586,
Sixto V hizo que se trasladara al
punto central de la actual plaza. Los
preparativos duraron siete meses, y
en el traslado tomaron parte
novecientos siete hombres y se
utilizaron setenta y cinco caballos.
Sobre el obelisco se coloco una cruz



que contiene en su base un
fragmento del Lignum Crucis.

«Mater Ecclesiae»

La plaza de San Pedro fue
completandose a lo largo de los
siglos. En 1613, Maderno recibio de
Paolo V el encargo de realizar una
fuente a un lado del obelisco. En
1670, Carlo Fontana la replico en la
parte opuesta, devolviendo la
simetria. Ademas de las
representaciones de Cristo y de los
Apostoles que hay sobre la fachada
de la basilica, sobre las columnas se
alzaron, entre 1662 y 1703, ciento
cuarenta estatuas de santos. En 1847,
se colocaron las dos imagenes de San
Pedro y San Pablo en los laterales de
la base de la escalinata del atrio. Y
asi quedaron las cosas, sin mas
cambios dignos de mencion, hasta
que, el 8 de diciembre de 1981, Juan
Pablo II bendijo el mosaico de la
Mater Ecclesiae, también llamada de



la columna, porque es copia de una
representacion pintada en el interior
de la Basilica de San Pedro sobre una
de las columnas de la antigua
basilica constantiniana. Desde
entonces se puede ver en el chaflan
del lamado Palacio del mayordomo,
a la derecha de la plaza.

Momentos antes de bendecir la
imagen, el Papa pronuncio estas
palabras: —“Ahora bendeciré la
imagen de la Virgen “Madre de la
Iglesia”, manifestando el deseo de
que todos los que vengan a esta plaza
de San Pedro eleven hacia Ella la
mirada, para dirigirle, con
sentimiento de filial confianza, el
propio saludo y la propia oracion. “

Desde ese momento, siguiendo el
consejo del Romano Pontifice, don
Alvaro comenzé a rezar, ademads del
Credo, una Salve a la Virgen cada vez
que se acercaba a la plaza. También
era un modo de poner en practica



estas palabras de san Josemaria:
“iMadre! —Llamala fuerte, fuerte. —
Te escucha, te ve en peligro quiza, y
te brinda, tu Madre Santa Maria, con
la gracia de su Hijo, el consuelo de su
regazo, la ternura de sus caricias: y te
encontrards reconfortado para la
nueva lucha” (6).

Notas

1. San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n.139.

2. Monsefior Alvaro Del Portillo,
Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, pp.
14-15.

3. Ibid

4. Monsenor Javier Echevarria,
Prelado del Opus Dei, Decreto, 6-
X-2002, publicado en Romana,
Boletin de la Prelatura de la Santa
Cruz y Opus Dei, Roma, julio-



diciembre 2002, Afio XVIIIL, N. 35, p.
289.

5. San Josemaria, Homilia Lealtad a
la Iglesia, 4-VI-1972.

6. San Josemaria, Camino, 516.

3. El Pante6n y Santa Maria ‘sopra
Minerva’

Al entrar en la Piazza della Rotonda,
el Panteon se alza de improviso ante
los ojos del visitante, como si su mole
de piedra gris emergiera incélume de
la profundidad de los siglos. Es quiza
el edificio mejor conservado de la
antigua Roma, y su enorme cupula
constituye un alarde arquitectonico
sin parangon.

Pero lo mas impresionante viene
cuando uno atraviesa el pdrtico de
vetustas columnas, penetra entre las



abiertas puertas de bronce y llega al
interior del templo. Descubre alli la
inesperada maravilla de la luz, que
afluye desde la abertura redonda del
techo, resbala por las paredes
cilindricas e invade todo el espacio
con su serenidad dorada, llena de
majestad y reposo.

El Pantedn, como su nombre indica,
era el templo que los romanos
habian dedicado a una pluralidad de
dioses. En la forma que ha llegado
hasta hoy, fue construido bajo
Adriano, entre los afios 118 y 128 de
nuestra era. Siglos mas tarde, cuando
el Imperio romano ya habia sido en
gran parte evangelizado, el
emperador Focas lo dono a la Iglesia,
y en el afio 609 el Papa Bonifacio IV
lo transformo en la iglesia de Santa
Maria ad Martyres. A partir de
entonces, el templo fue también un
gran relicario, porque el Papa quiso
que custodiase los restos de millares
de cristianos, muchos de ellos



martires, que hasta ese momento se
encontraban en las catacumbas.

En esa época ya tardia, casi en los
albores de la Edad Media, la
dedicacion del antiguo Pantheon
pagano a los martires ponia de
manifiesto en qué alto grado la
Iglesia se reconocia deudora de
quienes habian sido testigos de Cristo
hasta el extremo de entregar su vida
por la fe. Nifios como Tarsicio,
virgenes como Inés y Cecilia, madres
de familia como Perpetua, ancianos
como Policarpo... habian sido, en su
debilidad, mas fuertes que todas las
legiones. Habian triunfado, como el
Maestro, en la locura de la Cruz, y
por eso merecian ser cantados y
venerados en los siglos sucesivos.

En la historia de la Iglesia son muy
numerosos los santos que han
pasado al menos una temporada en
Roma y se han distinguido por su
devocion a los martires. Un ejemplo



es Catalina de Siena, que residio en la
Ciudad Eterna al final de su vida —del
28 de noviembre de 1378 al 29 de
abril de 1380, y gustaba ir a rezar
ante las memorias de los Apostoles y
de los primeros cristianos que
habian dado su vida por la fe.

Santa Catalina habia acudido a Roma
a ruegos del Papa Urbano VI,
necesitado de su oracion y consejo
ante la gravisima crisis del Cisma de
Occidente. La santa residia en una
casa situada muy cerca del Pantedn,
acompafada por mas de veinte
caterinati —asi llamaban a sus
discipulos- que la habian seguido
desde Siena.

También el Fundador del Opus Dei
nutrié desde muy joven una gran
devocion por los martires que han
sido en todas las Iglesias semillas de
otros cristianos; asi lo recordaba en
un texto mas reciente: “Venero con
todas mis fuerzas la Roma de Pedro y



de Pablo, bafiada por la sangre de los
martires, centro de donde tantos han
salido para propagar en el mundo
entero la palabra salvadora de
Cristo” (1).

Santa Maria sopra Minerva

Detras del Pantedn, y muy cerca de la
calle donde vivia Santa Catalina, se
encuentra la iglesia de Santa Maria
sopra Minerva, donde reposan sus
sagrados restos, en un sarcofago
situado bajo el altar mayor. Esta
iglesia —la unica de estilo gotico en
Roma- conserva en su interior gran
cantidad de obras de arte de autores
muy reconocidos, pero desde finales
del siglo XIV ha sido visitada ante
todo por fieles deseosos de acudir a
la intercesion de la gran santa de
Siena.

En la Urbe, Catalina se entrego de
lleno al servicio a la Iglesia y del
Romano Pontifice: por invitacion del
Papa Urbano VI, habl6 durante un



consistorio a los cardenales,
instandoles a confiar en el Sefior y a
mantnerse firmes en la defensa de la
verdad; escribid cartas a los reyes de
los principales paises de Europa,
para convencerlos de que
reconocieran al unico y verdadero
Vicario de Cristo; también se dirigio —
con su estilo persuasivo, lleno de
fuego- a varias personalidades de la
cristiandad de aquel tiempo,
animandoles a que acudieran a
Roma per fare muro, para crear una
muralla en torno al Papa; y pacifico a
los mismos habitantes de Roma
cuando, a causa de las intrigas
urdidas por los cismaticos, se
produjeron tumultos en la ciudad.

Y, por encima de todo, Catalina se
dedicé a rezar. Ella misma contaba
en una carta escrita pocos meses
antes de morir, cuando ya estaba
gravemente enferma, cOmo eran sus
jornadas: “Cerca de las nueve,
cuando salgo de oir Misa, veréis



andar una muerta camino de San
Pedro y entrar de nuevo a trabajar
[orando] en la nave de la Santa
Iglesia. Alli me estoy hasta cerca de
la hora de visperas. No quisiera
moverme de alli ni de dia ni de
noche, hasta ver a este pueblo
sumiso y afianzado en la obediencia
de su Padre, el Papa” (2).

Santa Catalina hacia suyos los
sufrimientos de la Iglesia en aquellas
horas dificiles. En Roma, el Sefior
quiso aceptar el ofrecimiento de su
vida por la Iglesia, que la santa le
habia reiterado en muchas
ocasiones. Asi, agotada por el dolor
que oprimia su corazon a causa del
cisma que desgarraba el Cuerpo
Mistico de Cristo, y padeciendo
ademas graves dolencias fisicas,
entrego su alma a Dios rodeada de
sus discipulos, a los que no se
cansaba de recomendar que viviesen
la caridad fraterna y que también



ellos estuviesen dispuestos a dar la
vida por la Iglesia.

San Josemaria tenia devocion a Santa
Catalina desde su juventud: en su
honor, por ejemplo, llamo
familiarmente catalinas a los
cuadernos donde iba anotando
apuntes de la intimidad de su alma.

Anos mas tarde, ante las dificultades
por las que atravesaba la Iglesia, el
Fundador del Opus Dei acudio a
quien en una situacion similar habia
sido una apasionada defensora de la
verdad: “se me ha avivado la
devocion, que en mi es vieja, a Santa
Catalina de Siena” —escribia en una
carta de 1964—: “porque supo amar
filialmente al Papa, porque supo
servir sacrificadamente a la Santa
Iglesia de Dios y... porque supo
heroicamente hablar”3.

Los cristianos hemos de saber
hablar, para exponer de modo vivo y
convincente las maravillas de Dios: la



realidad de la Iglesia, la belleza
incomparable de la existencia
cristiana, que da respuesta a las
aspiraciones mas profundas del
corazon humano. Asi, como los fieles
cristianos de los primeros siglos,
cambiaremos este mundo nuestro;
facilitaremos que cada vez mas
personas se adhieran a la verdad y
deseen proclamarla, para hacer
participes a otros muchos de la
libertad de los hijos de Dios, que
conduce al bien de la sociedad
humana y de las relaciones entre los
pueblos: “la ignorancia es el mayor
enemigo de nuestra Fe, y ala vez el
mayor obstaculo para que se lleve a
término la

Redencidén de las almas4, seniala San
Josemaria. Debemos difundir la
verdad, porque veritas liberabit vos
(Ioh VIII, 32). La verdad nos libera,
mientras que la ignorancia esclaviza.
Hemos de sostener el derecho de
todos los hombres a vivir, a poseer lo



necesario para llevar una existencia
digna, a trabajar y a descansar, a
elegir estado, a formar un hogar, a
traer hijos al mundo dentro del
matrimonio y poder educarlos, a
pasar serenamente el tiempo de la
enfermedad o de la vejez, a acceder a
la cultura, a asociarse con los demas
ciudadanos para alcanzar fines
licitos, y, en primer término, a
conocer y amar a Dios con plena
libertad, porque la conciencia -si es
recta- descubrira las huellas del
Creador en todas las cosas” (5).

Notas

1. San Josemaria, Lealtad a la Iglesia,
4-VI-1972.

2. Santa Catalina de Siena, Carta 373.

3. Carta a Florencio Sanchez Bella,
citada en A. Vazquez de Prada, E1
Fundador del Opus Dei, III, Los
caminos divinos de la tierra, p.532.



4. San Josemaria, Carta 9-1-1951, n. 8,
citada en A.Vazquez de Prada, op.
cit., p. 286.

5. San Josemaria, Amigos de Dios, n.
171.

4. Las catacumbas de San Calixto

San Josemaria nos guia por las
catacumbas de Roma para que
apreciemos las hazafas,
verdaderamente recias, que llevaron
a cabo aquellos primeros cristianos.
Con una confianza segura en la
ayuda de Dios, sin hacer cosas raras,
entraron en todas partes: en el foro,
en los palacios, hasta en la casa del
emperador.

La persecucion ordenada por Neron
en el afio 64 condujo al martirio a
una gran cantidad de cristianos. Fue
una dura prueba para la joven Iglesia



de Roma, que desde ese momento
tuvo que afrontar ademas una
terrible campafa de calumniasy
desprestigio entre el vulgo. Los
cristianos eran calificados de ateos -
se negaban a dar culto al
emperador-, peligrosos para la
unidad del Imperio y enemigos del
género humano; y se les atribuian las
peores atrocidades: infanticidios,
antropofagia y desdrdenes morales
de todo tipo. Tertuliano (160-220) lo
describia asi: “No hay calamidad
publica ni males que sufra el pueblo
de que no tengan la culpa los
cristianos. Si el Tiber crece y se sale
de madre, si el Nilo no crece y no
riega los campos, si el cielo no da
lluvia, si tiembla la tierra, si hay
hambre, si hay peste, un mismo grito
enseguida resuena: jlos cristianos a
las fieras!” (1).

Hasta el 313, afio en que se alcanzo la
paz con el Edicto de Milan, la Iglesia
vivio perseguida. Es cierto que estas



persecuciones no tuvieron siempre la
misma intensidad y que, quitando
algunos periodos concretos, los
cristianos hacian vida normal; pero
el riesgo de encontrar el martirio
siempre estaba presente: bastaba la
acusacion de un enemigo para que se
diera inicio a un proceso. Quien se
convertia era plenamente consciente
de que el cristianismo suponia una
opcion radical que implicaba la
busqueda de la santidad y la
profesion de la fe, llegando —si fuera
necesario- a la entrega de la propia
vida. El martirio era considerado
entre los fieles un privilegio y una
gracia de Dios: una posibilidad de
identificarse plenamente con Cristo
en el momento de la muerte. Junto a
esto, la conciencia de la propia
debilidad les llevaba a implorar la
ayuda del Sefior para saber
abrazarlo, si se presentaba la
ocasion, y a venerar como modelos a
los que habian alcanzado la palma
del martirio. Es facil imaginar como



emocionaria a la comunidad
cristiana de Roma oir los detalles de
la muerte santa de sus hermanos en
la fe. Estos relatos eran a un tiempo
consuelo y fortaleza para los
creyentes, y semilla para nuevas
conversiones. Las reliquias de los
martires se recogian y sepultaban
con devocion, y a partir de ese
momento se acudia a ellos como
intercesores.

Desde muy antiguo, la ley romana
establecia que las necropolis -
ciudades de los muertos, en griego—
debian situarse fuera de las murallas
de la ciudad. “Al hombre muerto ni
se le sepultara ni se le quemara en la
Urbe” 2. Los romanos solian
incinerar los cuerpos de los difuntos,
pero también existian algunas
familias que tenian por costumbre
enterrar a los seres queridos en
campos de su propiedad, costumbre
que se fue imponiendo



posteriormente por influencia del
cristianismo.

Al principio no habia separacion, y se
enterraba juntos a fieles y paganos. A
partir del siglo II, gracias a las
donaciones de algunos cristianos de
buena posicién social, la Iglesia
comenzo a tener sus propias
necropolis, a las que los fieles
comenzaron a llamar cementerios —
coimeteria, del griego koimao,
dormir-: lugares donde los cuerpos
reposan en espera de la resurreccion.
Asi fueron surgiendo las catacumbas
cristianas, que no eran —como a veces
se piensa- escondrijos o sitios de
reunion para las celebraciones
liturgicas, sino lugares de sepultura
donde se custodiaban los restos
mortales de los hermanos en la fe.
Originariamente, el término
catacumba hacia referencia a la zona
de la via Apia que se encuentra entre
la tumba de Cecilia Metella y la
ciudad de Roma. Con el tiempo, paso



de ser un toponimico a designar en
general el cementerio cristiano bajo
tierra. En los primeros siglos fueron
enterrados en ellas muchos martires
y, junto con las tumbas de San Pedro
y San Pablo, las catacumbas pasaron
a ser lugares de memoria y
veneracion muy queridos para los
cristianos de Roma. jCuantas veces,
en los momentos dificiles, se
escaparian a implorar la ayuda de
Dios por intercesion de aquellos que
habian proclamado el Evangelio con
su sangre! Movidos por la devocion,
era normal que los fieles quisiesen
ser sepultados y esperar la
resurreccion en compaiiia de los
demas miembros de la comunidad
cristiana vy, si era posible, cerca de
algun Apostol o de algun martir.

En la via Apia

Las Catacumbas de San Calixto se
encuentran a la salida de Roma por
la via Apia. En el siglo II, comenzo a



utilizarse la zona como lugar de
enterramiento,

y algunos de sus propietarios,
indudablemente cristianos,
facilitaron que fuesen enterrados alli
otros hermanos en la fe. Por esta
época recibio sepultura la joven
martir Cecilia, cuya memoria fue
muy venerada desde el momento de
su muerte. Perteneciente a una
familia patricia, Cecilia se convierte
al cristianismo en su juventud. Se
casa con Valeriano, a quien también
acerca a la fe, y los dos deciden vivir
virginalmente. Poco después,
Valeriano —que se ocupaba de
recoger y sepultar los restos de los
martires— es descubierto y
decapitado. Cecilia también es
delatada ante las autoridades.
Intentan asfixiarla en las calderas de
su casay, tras salir ilesa, es
condenada a muerte por
decapitacion. La ley romana
contemplaba que el verdugo podia



dar tres golpes con la espada. Cecilia
los recibe, pero no muere
inmediatamente. Tendida en el suelo,
antes de exhalar el ultimo suspiro,
tuvo fuerzas para extender tres
dedos de la mano derecha y uno de
la izquierda, testimoniando hasta el
final su fe en el Dios Uno y Trino.
Cuando siglos mas tarde, en 1599, se
inspeccionaron sus reliquias, el
cuerpo incorrupto de Santa Cecilia se
encontraba aun en esa posicion.
Maderno la inmortalizé en una
escultura que hoy se encuentra en la
iglesia de Santa Cecilia en el
Trastevere —su antigua casa, donde
reposan desde el siglo IX los restos de
la santa—y de la que hay una copia
en las Catacumbas de San Calixto, en
el lugar donde fue inicialmente
sepultada.

En el siglo III, el cementerio es
donado al Papa Ceferino (199-217),
que confia su gestion al didcono
Calixto. Nace asi el primer



cementerio propiedad de la Iglesia de
Roma, que un siglo mas tarde
custodiara ya los restos mortales de
dieciséis papas, casi todos martires.
Calixto trabajo al frente de las
catacumbas casi veinte afios, antes
de convertirse en el sucesor del Papa
Ceferino como cabeza visible de la
Iglesia. Durante ese tiempo, amplid y
mejoro la disposicion de las areas
principales del cementerio: en
especial, la Cripta de los Papasy la
Cripta de Santa Cecilia.

Otro martir que con su testimonio
conmovio a la comunidad cristiana
es San Tarsicio. En el siglo IV, San
Damaso Papa grabo sobre su
sepulcro la fecha exacta en que
recibi6 el martirio: el 15 de agosto
del afio 257, durante la persecucion
de Valeriano. Tarsicio era un
adolescente que ayudaba como
acolito a repartir la Comunion entre
los cristianos presos en las carceles.
Aquel 15 de agosto fue descubierto,



apresado y amenazado para que
entregara las Sagradas Formas.
Tarsicio se negd, y prefirié morir
lapidado a permitir la profanacion
del Cuerpo de Cristo.

Con la paz de Constantino, las
catacumbas continuan siendo
lugares de sepultura, y también se
convierten en meta de
peregrinacion. Sin embargo, en el
siglo V, tras el saqueo de Roma
llevado a cabo por Alarico, aumenta
la inseguridad en el exterior de las
murallas de la ciudad y seran cada
vez menos frecuentadas. En el siglo
IX, se decide llevar los huesos de los
santos a las iglesias que estan dentro
de la ciudad; y durante la Edad
Media las catacumbas van cayendo
progresivamente en el olvido: nadie
acude a esos lugares y en muchos
casos se pierde la memoria de su
ubicacion.



Aunque el interés por las catacumbas
renace a partir del siglo XV, habra
que esperar hasta el XIX para que
vuelvan a ser valoradas como lugar
santo y tesoro de la cristiandad.
Giovanni Battista De Rossi, fundador
de la arqueologia cristiana moderna
y redescubridor de las Catacumbas
de San Calixto, cuenta en sus
memorias como convencio a Pio IX
para visitar las excavaciones. Cuando
llegaron a la Cripta de los Papas, De
Rossi le explico las inscripciones y le
mostro la lapida que San Damaso
hizo colocar en el siglo IV con los
nombres de los sucesores de Pedro
martirizados y alli sepultados. Fue
entonces cuando Pio IX tomo
conciencia de donde se encontraba.
Con los ojos brillantes por la
emocion, se arrodillo y estuvo un
rato absorto en oracion. Era la
primera vez, después de casi mil
afos, que un Papa volvia a poner los
pies en este lugar santificado por la
sangre de los martires.



4 de julio de 1946

Al poco de llegar a Roma, san
Josemaria comentd su deseo de ir a
rezar a las catacumbas. “¢Veis que no
estamos solos?”, decia a sus hijos
durante el encierro en la Legacion de
Honduras, afios antes. “Como los
primeros fieles en la quietud de las
catacumbas romanas, podemos
clamar: “Dominus illuminatio mea et
salus mea, quem timebo?” (Sal 26,1);
el Sefior es mi luz y mi salvacion, ¢a
quién temereé? Solo asi podemos
explicarnos las hazafas,
verdaderamente recias, que llevaron
a cabo aquellos primeros cristianos.
Con una confianza segura en la
ayuda de Dios, sin hacer cosas raras,
entraron en todas partes: en el foro,
en los palacios, hasta en la casa del
emperador” (3).

El 4 de julio de 1946 san Josemaria
fue a primera hora de la mafiana a
las Catacumbas de San Calixto. El



fundador del Opus Dei celebro la
Santa Misa en la Cripta de los Papas,
y don Alvaro del Portillo en la de
Santa Cecilia. Después visitaron las
Catacumbas de San Sebastian y los
primitivos sepulcros de los Apostoles.

Desde los comienzos de la Obra, a
san Josemaria le gustaba citar a los
primeros cristianos como modelo y
ejemplo para explicar la vida de los
fieles del Opus Dei. No en vano, los
calificaba como “predecesores
nuestros, en el viejo y novisimo
apostolado de la Obra” (4). Se calcula
que el numero de sepulturas
cristianas en las catacumbas de San
Calixto ronda las quinientas mil. La
mayor parte son tumbas sencillas,
con algun simple grabado para
distinguirlas. A partir del siglo IV -
acabada la persecucion-, se hacen
mas frecuentes las inscripciones en
las lapidas. Junto al nombre, como
para sefialar un elemento
caracteristico de la vida de esa



persona, se solia indicar la profesion.
Allf habia panaderos, carpinteros,
sastres, pintores, maestros, médicos,
abogados, funcionarios del Estado,
soldados...; un claro reflejo de la
variedad de oficios de los cristianos,
que —como dice San Agustin—
mezclados entre los demas hombres
corrientes, hacian la vida de todos,
pero animados “por una fe distinta,
una esperanza distinta y un amor
distinto” (5).

iComo disfrutaria san Josemaria
pensando en aquellos predecesores
en la fe que buscaban la santidad en
medio del mundo, al tiempo que eran
fermento en la masa de la sociedad!
El amor y la veneracion que sentia
hacia ellos, le llevaba a ponerles
muchas veces como ejemplo en su
predicacion: “no tengo otra receta
para ser eficaz que la que tenian los
primeros cristianos. No hay otra, mis
hijos” (6).



Alo largo de su vida, el Fundador del
Opus Dei se refirio en numerosas
ocasiones a pinturas o grabados
presentes en las catacumbas para
ilustrar temas como el amor a la
Virgen, la fraternidad, o la unidad
con el Papa, que ya testimoniaban
graficamente los fieles de los
primeros siglos. No obstante, si
hubiese que destacar una imagen de
los primeros cristianos que le
enamorara especialmente,
seguramente habria que hablar del
Buen Pastor.

En el cuarto de trabajo de san
Josemaria en Villa Tevere se puso
una lapida de travertino con una
reproduccion del Buen Pastor que se
encuentra en las catacumbas, y estos
versos de Juan del Enzina: “tan buen
ganadico, / y mas en tal valle, / placer
es guardalle. / Y tengo jurado / de
nunca dejalle, / mas siempre
guardalle”. “Desde el primer dia,
desde aquel 2 de octubre de 1928,



siento el impulso divino, paterno y
materno, hacia vosotros y hacia
vuestras vidas. Nada de ninguno de
vosotros me es extrano, ni de esos
miles de hijas e hijos mios que no
conozco” (7).

Le gustaba hablar del Buen Pastor
para fomentar nuestra preocupacion
apostolica por todas las almas:
“Sefior, tengo un pufial clavado en el
corazon: la necesidad de ayudarlos.
Ve Tu mismo detras de ellos, Buen
Pastor, y cargalos sobre tus hombros;
que se reproduzca aquella figura
amabilisima que contemplamos en
las catacumbas. Cuando el pastor
encuentra la oveja que habia
perdido, la pone sobre sus hombros
g0Z0s0, V, al llegar a casa, convoca a
los amigos y vecinos y les dice:
alegraos conmigo, porque he
encontrado la oveja que se me perdio
(Lc 15, 5-6)” (8).



Durante su vida, el fundador del
Opus Dei no sélo hablé del Buen
Pastor; también lucho por serlo,
encarnando esas palabras que Cristo
pronuncia en el Evangelio:

“Yo soy el Buen Pastor. El Buen
Pastor da su vida por sus ovejas” (9).
Como ha testimoniado el Prelado del
Opus Dej, san Josemaria “medito
durante toda su vida las escenas
evangélicas del Buen Pastor. Amaba
muchisimo esa alegoria y estaba
dispuesto a conocer a las ovejas una
a una; a dar la vida por ellas; a
llevarles a los mejores pastos; y a no
dejar de atender a la que se hubiera
perdido o detenido en el

camino” (10).

Ala entrada de las Catacumbas de
San Calixto, antes de descender las
escaleras que llevan a la Cripta de los
Papas, se puede ver una imagen del
Buen Pastor, copia de la original del
siglo IV que ahora se encuentra en el



Museo Vaticano. También hay una
igual en Villa Tevere, cerca de la
Iglesia prelaticia de Santa Maria de la
Paz, donde reposan los restos de san
Josemaria. Al verla, son
innumerables los recuerdos que
evoca: Jesucristo, los primeros
cristianos, el Papa, todas las
almas...”jCon qué ternura hablaba
Cristo, Senor Nuestro, del Buen
Pastor! {Como lo describe! Nos dice
que las ovejas seguian al pastor, y le
querian, y se sabian bien
cuidadas...” (11).

Notas

1. Tertuliano, Apologeticum, 40, 12.
2. Doce Tablas, 10.1.

3. San Josemaria, AGP, P12, p. 32.

4. San Josemaria, Instruccion, n. 298.

5. San Agustin, De civitate Deli, 54, 2.



6. San Josemaria, Apuntes tomados
de la predicacion oral, 29-11-1964.

7. San Josemaria, AGP, P18, pp.
151-152.

8. San Josemaria, AGP, P18, p. 276.
9.Jn 10, 11.

10. Mons. Javier Echevarria,
Memoria del Beato Josemaria, p. 329.

11. San Josemaria, Apuntes tomados
en una tertulia, 13-III-1955.

5. La Basilica de la Santa Cruz de
Jerusalén

La primera vez que San Josemaria
acudio a rezar a la Basilica de la
Santa Cruz de Jerusalén fue el 4 de
agosto de 1946. Llevaba en Roma 2
meses.



Entre los judios estaba prohibido
sepultar a los condenados en el
cementerio comun, y ése fue uno de
los motivos por los que llevaron el
cuerpo de Jesus a un sepulcro
particular, donado por José de
Arimatea (Mt 27,60). También los
instrumentos de tortura usados para
las ejecuciones se consideraban
impuros, y por eso se enterraban o
eran arrojados en alguna hendidura
del terreno, fuera del alcance de la
gente.

No menos ignominiosa que esos
instrumentos debia de resultar la
colina del Golgota —donde
crucificaron a Jesucristo- para los
habitantes de Jerusalén, como
revelan las connotaciones siniestras
de su nombre latino: locus calvariae,
lugar de la calavera. Después de la
Resurreccién del Sefior, sin duda
produjo gran sorpresa en la ciudad el
hecho de que los cristianos se
acercasen con frecuencia a aquel



desolador paraje, para arrodillarse
en la tierra que habia sido bafiada
por la sangre de Cristo y rezar junto
al agujero donde habia sido plantada
la Cruz; también acudian a besar la
roca en que habia reposado su
cuerpo muerto.

Muy posiblemente esa costumbre
tuvo que ser interrumpida en
algunas épocas, a causa de las
persecuciones y de otros avatares,
como la destruccion de Jerusalén en
el afio 70 de nuestra era. No obstante,
aun debia de conservarse en el siglo
I, pues el emperador Adriano
(117-138) mando rellenar con tierra
la depresion que separaba el Golgota
del Santo Sepulcro y en esa nueva
plataforma hizo edificar dos templos:
uno dedicado a Juno, sobre el
Sepulcro; y otro dedicado a Venus, en
la cima del Golgota. Se sabe que
Adriano sintio gran animadversion
hacia el cristianismo al final de su
vida, y es casi seguro que la



construccion de estos templos tenia
como fin borrar para siempre las
huellas terrenas de la Redencion.

Los primeros historiadores
eclesidsticos comentaban no sin
cierta ironia el paradodjico resultado
que, con el correr del tiempo,
tuvieron estos esfuerzos de los
paganos. “jPobres hombres!” -les
apostrofaba Eusebio de Cesarea-.
“iCreian que era posible esconder al
género humano el esplendor del sol
que se habia levantado sobre el
mundo! Aun no comprendian que es
imposible mantener oculto bajo
tierra a Quien ha obtenido ya la
victoria sobre la muerte”(1). En
efecto, en el siglo IV, cuando la Iglesia
gozo al fin de libertad, los dos
templos paganos permitieron
localizar sin margen de error la
situacion de los Santos Lugares:
basto derruirlos y excavar debajo
para encontrar el Santo Sepulcro y la
cima del Calvario.



La invencion (encuentro) de la
Santa Cruz

La gran impulsora del
redescubrimiento de los Lugares de
la Pasion fue la Emperatriz Santa
Elena, que en el afio 326 viajo a
Tierra Santa. La madre de
Constantino era ya de avanzada edad
—debia de frisar los ochenta afios—,
pero no queria morir sin antes haber
rezado en la tierra donde el Sefior
habia vivido, muerto y resucitado.

Tenemos pocos datos sobre la
juventud de Elena. Probablemente
nacio en Bitinia y tuvo origen
humilde. Segun San Ambrosio era
stabularia —esto es, camarera o
sirvienta en una posada- antes de
casarse con Constancio Cloro en el
273, union de la que nacio
Constantino al afio siguiente.
Constancio era un ambicioso oficial
del ejército romano, que en el 293
alcanzo la dignidad de César.



Ese mismo afio repudio a su esposa,
que no tenia sangre noble, y Elena
quedo en la sombra hasta que en el
306 su hijo Constantino le dio el
titulo de Emperatriz. En ese
momento Elena ya era cristiana, y se
sirvio de la privilegiada posicion que
ocupaba para hacer el bien,
ejercitando la caridad entre los
necesitados e impulsando la
extension y dignidad del culto. Tanto
brillaba por su fe y su piedad, que
San Ambrosio no dudaba en tejer su
alabanza diciendo: “Mujer grande,
que ofreci6 al emperador mucho mas
que lo que recibio de é1”(2).

A su paso por Tierra Santa se debe la
construccion de las primitivas
basilicas de la Natividad, en Belén, y
de la Ascension, en el Monte de los
Olivos. En cuanto al Golgota, cuando
Elena llego a Jerusalén acababan de
ser demolidos los templos paganos,
de modo que la Emperatriz pudo
cumplir su suefio de arrodillarse en



la tierra sobre la que Nuestro
Salvador habia sido levantado en la
Cruz y de rezar en la roca del Santo
Sepulcro. Sin embargo, alli mismo
reparo en que no se habia hallado
todavia la mas importante de las
reliquias.

San Ambrosio nos la describe con
gran viveza, caminando entre las
ruinas de los templos romanos
acompafiada de soldados y obreros.
Y preguntandose: “He aqui el lugar
de la batalla: ¢pero donde esta el
trofeo de la victoria? ;Yo estoy en un
trono y la cruz del Sefior enterrada
en el polvo? ;Yo estoy rodeada de oro
y el triunfo de Cristo entre las
ruinas? (...). Veo que has hecho todo
lo posible, diablo, para que fuese
sepultada la espada que te ha
reducido a la nada”(3).

Las nuevas excavaciones que la
Emperatriz mandoé hacer tuvieron
fruto cuando, al remover un terreno



cercano al Golgota, se encontraron
tres cruces, y la tabla sobre la que se
habia escrito en hebreo, griego y
latin: Jesus Nazareno Rey de los
Judios. Asi se produjo la invencion -
el descubrimiento: inventio en latin
significa venir hasta algo, encontrar-
de la Santa Cruz del Sefior, que habia
permanecido oculta durante tres
siglos. La Santa Emperatriz dejo la
mayor parte de las reliquias en
Jerusalén, pero llevo consigo a Roma
tres fragmentos de la Vera Crux -de
la cruz del Sefnor-, el titulo de la
condena, uno de los clavos y algunas
espinas de la corona que sus
verdugos impusieron a Jesus.
También hizo trasladar una gran
cantidad de tierra del Golgota y las
gradas de piedra de la escalera que el
Sefior recorrio cuatro veces el dia de
su pasion, para comparecer ante
Pilatos en el Pretorio.

La Basilica Sessoriana, o «Sancta
Hierusalem»



Existen numerosos documentos de
los siglos IV y V que describen como
a partir de la visita de Santa Elena los
cristianos veneraban las reliquias de
la Pasion que habian quedado en
Jesuralén. Asi lo atestiguan Eusebio,
Rufino, Teodoreto y San Cirilo de
Jerusalén. Egeria, una mujer que
peregring a los Santos Lugares en el
siglo IV, habla de multitudes de fieles
que ya por entonces acudian de todo
el Oriente cristiano para tomar parte
en las solemnidades en honor de la
Cruz.

Otro historiador, Socrates el
Escolastico, recogio a mediados del
siglo V una piadosa tradicion segun
la cual, durante la travesia maritima
que realizo la emperatriz para volver
a Roma desde Jerusalén, habria
sobrevenido una fuerte tempestad.
La nave se debatia entre las olas a
punto de naufragar, hasta que Santa
Elena —después de atarlo con una
cuerda para echarlo por la borda-



hizo que tocara las aguas el Santo
Clavo que llevaba consigo, y el mar
se calmo al instante.

Ese Clavo, los tres fragmentos de la
Cruz y el INRI fueron piadosamente
custodiados por Santa Elena en su
residencia imperial: el palacio
Sessoriano. Al cabo de algunos afios,
posiblemente después de la muerte
de su madre, Constantino quiso que
se construyera alli una basilica que
tomo el nombre del palacio, Basilica
Sessoriana, aunque también era
llamada Sancta Hierusalem. Como
cimiento simbolico de esta
construccion se puso la tierra del
Golgota que la Emperatriz habia
traido desde Palestina, y los
preciosos fragmentos de la Santa
Cruz se ofrecian a la vista de los
fieles en un relicario de oro
adornado con gemas.

De la primitiva basilica
constantiniana solo se conservan



algunos restos pertenecientes a los
muros exteriores. A esa edificacion
siguid otra del siglo XII, a su vez
sustituida por el templo de estilo
barroco tardio, terminado en 1744,
que puede contemplarse
actualmente. A pesar de estos
cambios arquitectonicos y de otras
vicisitudes histéricas, como las
invasiones padecidas por Roma, toda
una coleccion de documentos
atestigua que las reliquias que se
veneran en esta basilica son las
mismas que trajo Santa Elena desde
Tierra Santa.

Es del todo natural que este lugar se
convirtiese enseguida en meta de la
piedad del pueblo cristiano. Muy
pronto se empezo a celebrar alli la
liturgia del Viernes Santo. Hasta el
siglo XIV, el Papa en persona, con los
pies descalzos, encabezaba la
procesion que iba desde la Basilica
del Laterano hasta la Basilica de la
Santa Cruz, para adorar el vexillum



crucis, la bandera de la Cruz, el
estandarte de la salvacion.

El 4 de agosto de 1946

San Josemaria acudio a rezar a la
Basilica de la Santa Cruz de Jerusalén
el 4 de agosto de 1946. Llevaba en
Roma apenas 2 meses, desde el 23 de
junio. Desde su llegada a la Ciudad
Eterna, habia trabajado
intensisimamente, en medio de los
calores de aquel verano y pese a las
molestias de la diabetes en la
preparacion de los documentos que
debian presentarse para obtener el
Decretum Laudis. Este paso suponia
la aprobacion de la Obra como
instituciéon de derecho pontificio
dotada de un régimen universal.

A san Josemaria le apremiaba esta
aprobacion, que facilitaria la
expasion apostolica del Opus Dei, y
puso todo su empefio para abreviar
los tiempos.



El 4 de agosto, a las cinco menos
cuarto de la tarde el Cardenal
Prefecto del Dicasterio competente
tuvo una entrevista con don Alvaro
del Portillo para tratar sobre las
fechas de presentacion de los
documentos. Fue entonces cuando el
Fundador del Opus Dei decidi6 pasar
esa tarde de domingo rezando en la
Basilica de la Santa Cruz de
Jerusalén, mientras don Alvaro
estaba con el Cardenal.

Es facil adivinar como seria la
oracion de san Josemaria aquella
tarde: de peticion confiada, llena de
fe; y al mismo tiempo de aceptacion
rendida de la Voluntad divina. Alli,
ante las reliquias de la Pasion,
seguramente penso una vez mas en
que “encontrar la Cruz de Jesucristo
en el camino, nos asegura de que
seguimos sus pisadas”(4).

El Decretum Laudis finalmente, seria
concedido por la Santa Sede mas de



seis meses después, el 24 de febrero
de 1947. Aunque este retraso era
motivo de pena para el Fundador del
Opus Dei, lo recibio sin perder la paz,
como una oportunidad de abrazar la
Cruz. Y transmitio esa actitud a sus
hijos:

“Siempre apacibles, y animosos ante
las contradicciones, si vienen, ante lo
que la gente llama fracasos. El éxito o
el fracaso esta en la vida interior. E1
éxito esta en recibir con sosiego la
Cruz de Jesucristo, en extender los
brazos abiertos, porque para Jesus
como para nosotros la Cruz es un
trono, es la exaltacion del amor; es el
colmo de la eficacia redentora, para
llevar las almas a Dios, para llevarlas
segun nuestro modo laical: con
nuestro trato, con nuestra amistad,
con nuestro trabajo, con nuestra
palabra, con nuestra doctrina, con la
oracion y la mortificacion”(5).

Notas



1. Eusebio de Cesarea, De vita
Constantini, 3, 16.

2. San Ambrosio, De obitu Theodosii,
n. 41.

3. San Ambrosio, De obitu Theodosii,
nn. 43-44.

4. San Josemaria Escriva de Balaguer,
Carta 14-11-1944, n. 19.

5. San Josemaria Escriva de Balaguer,
Carta 31-V-1954, n. 30.

6. El foro romano

Entre las ruinas del Foro Romano, es
facil que venga a la cabeza el recurso
que tantas veces utilizaba san
Josemaria para describir el Opus Dei
en pocas palabras: la manera mas
facil de entender el Opus Dei es



pensar en la vida de los primeros
cristianos.

En la época imperial, después de un
largo periodo de paz y prosperidad,
Roma habia alcanzado la
impresionante cifra de un millon de
habitantes. S6lo una exigua minoria
residian en tranquilas y espaciosas
villas, mientras que el comun de la
poblacion debia contentarse con
vivir en casas de vecinos, o insulae.
Eran edificios de varias plantas,
construidos con materiales de escasa
calidad y muy cercanos unos de
otros, de manera que el plano de la
Urbe consistia en una densa y
enmarafada red de calles 'y
callejuelas.

La Roma de aquellos tiempos
disfrutaba de avances muy notables
para la época, como el alcantarillado,
las termas y los acueductos. Pero
para hacerse idea de las condiciones
de vida hay que considerar que los



apartamentos eran reducidisimos -a
menudo de una sola habitacion para
cada familia—, que no tenian agua
corriente, calefaccién, ni vidrios en
las ventanas, y que con mucha
frecuencia los incendios asolaban
barrios enteros debido, entre otras
cosas, a la angostura de las calles.

Los romanos paliaban estas
incomodidades de sus viviendas
permaneciendo alli el menor tiempo
posible. Madrugaban mucho, para
aprovechar al maximo la luz solar:
cuando aun estaba amaneciendo, ya
habian salido a la calle y se dirigian
al lugar donde desempefiaban su
profesion u oficio. Muchisimos
encaminaban sus pasos hacia los
foros, centro neurdlgico de la vida
ciudadana.

El esplendor del Imperio

iQué contraste se daba entre las
modestas construcciones de las
barriadas populares y la



magnificencia de los edificios
publicos...! Estos ultimos reflejaban
el inmenso poderio del Imperio y
eran como un compendio de la
historia de Roma.

Al principio —en el siglo VI a. C.—el
Foro Romano funcionaba como
mercado, pero enseguida se
erigieron lugares de culto. Uno de los
primeros fue el templo de Vesta,
donde ardia perennemente el fuego
sagrado en honor de esta divinidad
local. Al lado estaba la Regia, el
palacio real que segun la leyenda fue
construido por Numa, segundo rey
de Roma. Cuando cay6 la monarquia,
este edificio se uso como archivo
para guardar los Calendarios y los
Anales, en los que se registraba la
historia de la Urbe.

Con la Republica aumento la
actividad politica, y el Foro se fue
poblando de construcciones
destinadas al gobierno y la



administracion. Todavia hoy se
conserva en buen estado el de la
Curia, donde deliberaba el Senado.
En cambio queda muy poco del
Comitium, la plaza circular en la que
se reunian las asambleas para elegir
a los magistrados. También son
escasos los restos de la tribuna
llamada de los rostra —o espolones—,
desde la que se arengaba al pueblo.
Los episodios mas cruciales de la
historia de Roma durante la
Republica tuvieron su origen en esta
zona del Foro: los discursos de los
Gracos para mejorar la situacion de
la plebe; la polémica entre Mario y
Sila; las soflamas de Ciceron contra
Catilina; la decision del Senado para
exigir a Julio César que abandonase
el mando militar, orden que éste
desobedeci6 cruzando el Rubicon y
tomando la Urbe; y la concesion del
titulo de Augusto a Octavio en el 29
a.C., que se considera el inicio de la
época imperial.



El nuevo cambio de régimen trajo
consigo ampliaciones y mejoras cada
vez mas espectaculares de los foros.
Junto al antiguo Forum Romanum,
fueron surgiendo los llamados Foros
Imperiales, construidos por César,
Augusto, Trajano, Nerva 'y
Vespasiano. Todo era formidable en
esos espacios publicos: las amplias
calles tenian pavimento de
travertino, lo mismo que las plazas,
que solian estar presididas por
enormes estatuas; en los edificios se
alternaba el brillo de los bronces con
los tonos grises, blancos y ocres de
los marmoles. Cada detalle se habia
dispuesto cuidadosamente para
durar e impresionar, tanto en las
construcciones religiosas como en las
civiles.

Entre estas ultimas destacaban por
su prestancia las basilicas, en las que
se celebraban los juicios y se
realizaban transacciones
comerciales. Su interior era muy



amplio, con el espacio distribuido en
naves separadas por columnas. En el
exterior tenian dos porticos laterales
bajo los que se alojaban, en hilera,
numerosas tiendas que vendian todo
tipo de productos. Los restos de la
basilica de Majencio y Constantino
dan idea de las enormes dimensiones
que llegaban a alcanzar estos
edificios.

Los monumentos conmemorativos y
las estatuas que adornaban los foros
no tenian, en cambio, ninguna
finalidad practica, al menos
inmediata. Los mds llamativos eran
las columnas, como la de Trajano, y
los arcos de triunfo, como los de Tito,
Septimio Severo, Constantino... Con
relieves labrados, se representaban
graficamente las campafias militares
victoriosas, para dejar constancia a
los siglos venideros de los momentos
de gloria protagonizados por cada
emperador, que ademas desfilaba
con sus tropas por la Via Sacra, entre



los aplausos y aclamaciones del
pueblo.

Naturalmente, existia el riesgo de
que, con tanto encomio y
aclamacion, el poder se le subiera a
la cabeza al emperadory,
lamentablemente, pretendiese que
sus subditos olvidaran su condicion
de hombre mortal. Asi ocurrio en
algunos casos, cuando la maxima
autoridad se atribuyo¢ la condicion de
dios, o rindid honores divinos a sus
predecesores e incluso a alguno de
sus parientes. Augusto, por ejemplo,
dedic6 un templo al Divus Julius;
Antonino Pio construyo otro en
honor de su esposa Faustina; y
Majencio edifico un tercero para
recordar a su hijo Rémulo.

La consideracion del emperador
como ser divino estaba en auge
cuando el cristianismo llegé6 a la
Urbe. Para los romanos, era
perfectamente compatible con su



politeismo, como muestra el hecho
de que los propios emperadores
deificados construyeron templos
cada vez mas grandes y costosos en
honor de Marte, Venus, Apolo,
Cibeles... Lo que no se admitia, en
cambio, era que una religion
pretendiese ser la unica verdadera y
difundiese, como logica
consecuencia, la idea de que las
demas eran falsas. Las autoridades
toleraban cualquier novedad con tal
de que se integrase en el relativismo
imperante. Pero ése no era el caso de
la fe cristiana.

La sal de la tierra

“Hermanos, cuanto puede ser bella la
Jerusalén celestial, si asi resplandece
la Roma terrena” (1). Estas palabras
de San Fulgencio, transmitidas por
uno de sus discipulos, reflejan la
gran admiracion que suscitaba la
Urbe entre quienes, viajando desde
las provincias imperiales, la



visitaban por primera vez. En esos
momentos, a comienzos del siglo VI,
Roma ya habia sido evangelizada: los
antiguos templos paganos llevaban
mas de un siglo cerrados, y en el
mismo Foro Romano se habian
construido algunas iglesias
cristianas. En el himno que dedica a
San Lorenzo, el poeta Prudencio
exulta por la victoria de la fe en el
corazon del Imperio: los quirites, o
ciudadanos romanos de antigua
estirpe, llenan los atrios de las
iglesias; los principales del Senado,
que antafio tenian como gran honor
desfilar como flamines en las
procesiones por la Via Sacra, ahora
besan el umbral de los santuarios de
los martires; las familias nobles ven
con agrado que sus hijos e hijas
dediquen su vida al servicio de la
Iglesia; el fuego que ardia en el
templo de Vesta se encuentra
extinguido, e incluso la decana de las
virgenes vestales que lo guardaban,
Claudia, se ha convertido al



cristianismo; la Cruz, en resumen,
domina sobre los antiguos signos
paganos (2).

¢Como fue posible este cambio?
Aparte de la accion de Dios, uno de
los factores que lo explican es que los
primeros cristianos jamas se
consideraron ajenos a su ciudad ni a
su oficio, por haber abrazado la fe.
No eran pocos los que
desempefaban su trabajo en los
Foros, a menudo en actividades
directamente al servicio del Imperio:
ya en tiempos de Pedro y Pablo
algunos eran patricios y formaban
parte de los trescientos senadores
que se reunian en la Curia; otros
eran jurisconsultos, abogados o
jueces; en la Epistola a los Filipenses,
que escribio durante su cautividad
en Roma, el Apostol envia saludos de
parte de los santos que vivian en la
casa del César (3); y en la Epistola a
los Romanos cita los nombres de
Aristobulo y Narciso, que habian sido



colaboradores del emperador
Claudio (4).

Con casi total seguridad, algunos
miembros de la familia imperial
habian abrazado la fe ya a finales del
siglo I. Tito Flavio Clemente y Flavia
Domitila, por ejemplo, eran un
matrimonio emparentado con el
emperador Domiciano. Tenian siete
hijos, y los dos mayores habian sido
escogidos como candidatos al trono y
educados para ese fin por el famoso
retor Quintiliano. Sin embargo, en el
afo 95 Flavio Clemente fue
ajusticiado repentinamente con la
acusacion de ateismo, que solia
dirigirse contra los cristianos.
Domitila, que fue desterrada a la isla
Pandataria, también es conocida
porque eran de su propiedad los
terrenos de las catacumbas que
llevan su nombre. En cuanto a los
hijos, nunca llegaron al trono, ya que
en el afio 96 el propio Domiciano fue



asesinado y la dinastia Flavia llego a
su fin.

La persecucion y el martirio
representaban un peligro real para
los primeros fieles cristianos. Pero,
incluso en épocas de tranquilidad, la
vida corriente no quedaba exenta de
obstaculos. En la sociedad romana,
las costumbres cotidianas estaban
plagadas de actos de adoracion a las
divinidades: al pedir un préstamo se
exigia un juramento en nombre de
los dioses, antes de ocupar un cargo
publico habia que ofrecer un
sacrificio, al pasar por delante de un
templo o de una estatua de una
divinidad era uso comun
descubrirse, y asi una larga lista de
modos corrientes de obrar cuya
omision era considerada una
muestra de incivilidad y una traicion
a las costumbres patrias. Este fue
uno de los reproches mas insidiosos
que Celso dirigio a los cristianos:



“¢Se niegan a observar las
ceremonias publicas y a rendir
homenaje a quienes las presiden?
Entonces que renuncien también a
tomar la veste viril, a casarse, a ser
padres, a ejercer las funciones de la
vida; que se vayan todos juntos lejos
de aqui, sin dejar la mas pequefia
semilla de ellos mismos” (5).

La opinion publica de entonces
compartia en gran medida esta
llamativa intolerancia hacia los
seguidores de Cristo: cuando menos,
se juzgaba a los cristianos gente
peculiar, que si se esforzaban por
ayudar al préjimo, ser fieles en el
matrimonio, pagar los impuestos o
evitar escrupulosamente todo
engario en los negocios, lo hacian por
fanatismo hacia su extrafia religion y
queriendo asi mostrarse superiores a
los demas. A las interpretaciones
mezquinas, se unian las calumnias y
los agravios, como el que sufrié un
joven llamado Alexameno en el



Pedagogium, la escuela de los pajes
que entraban al servicio del
emperador. Las aulas de esa escuela
estaban en el Palatino, junto a los
Foros, y alli los arqueologos han
encontrado un grafito que representa
a un hombre rezando delante de un
crucificado con cabeza de asno. Al
lado, se lee esta inscripcion:
Alexameno adora a su dios. Debajo,
con una letra distinta a la anterior,
esta grabado: Alexameno fiel. Fue la
respuesta audaz del joven
Alexameno a la burla de sus
comparieros.

Por otro lado, en muchos ambientes
del Imperio la moralidad se hallaba
en un estado lamentable: las fiestas
estaban plagadas de
representaciones teatrales indignas,
en el circo se vitoreaban matanzas
humanas y el mundo del arte
exaltaba a menudo la voluptuosidad;
se admitia el divorcio y el indice de
natalidad era muy bajo, entre otras



cosas porque se recurria al abortoy
al infanticidio. Ciertamente no todos
los romanos eran asi, y es verdad que
la moral decay6 sobre todo al final
del Imperio. Pero siempre se
mantuvo la constante de que existian
costumbres paganas, muy
difundidas, que chocaban con la
dignidad humana que el cristianismo
habia venido a restablecer.

Ante todo esto —ambiente degradado,
persecucion, calumnia, insultos y
amenaza real de martirio- los
primeros cristianos podrian haber
reaccionado desapareciendo de las
realidades temporales y
refugidndose en un gueto, como les
sugeria Celso: no se les paso por la
cabeza hacerlo. Habian encontrado
la fe, la vocacion cristiana, la llamada
a la santidad, en medio de su trabajo:
en el foro, en los talleres artesanos,
en el ejército, en el carro donde
transportaban mercancias... No se
sentian menos romanos que sus



conciudadanos: amaban la
maravillosa Urbe, y consideran el
Imperio no s6lo bueno, sino
providencial, ya que habia
propiciado una unidad politica y
cultural en la que se difundiria mas
facilmente la fe. Lo unico que
rechazaban eran las divinidades
falsas y las costumbres brutales, que
deseaban purificar porque eran
plenamente conscientes de ser la sal
de la tierra (6).

Gente corriente

Entre las ruinas del Foro Romano, es
facil que venga a la cabeza el recurso
que tantas veces utilizaba san
Josemaria para describir el Opus Dei
en pocas palabras: “la manera mas
facil de entender el Opus Dei es
pensar en la vida de los primeros
cristianos” (7). Muchas veces
repetiria, durante los primeros
meses en Roma, frases parecidas a
las de afios mads tarde: “Ellos vivian a



fondo su vocacion cristiana;
buscaban seriamente la perfeccion a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime del
Bautismo. No se distinguian
exteriormente de los demas
ciudadanos. Los socios del Opus Dei
son personas comunes; desarrollan
un trabajo corriente; viven en medio
del mundo como lo que son:
ciudadanos cristianos que quieren
responder cumplidamente a las
exigencias de su fe” (8).

El Concilio Vaticano II proclamo con
fuerza que todos los fieles estan
llamados a la santidad y que
corresponde a los laicos la
responsabilidad de llevar a Cristo las
realidades temporales. En los afios
cuarenta muchos identificaban la
perfeccion cristiana con la vida
religiosa, y les costaba hacerse una
idea cabal de como se podia aspirar a
la perfeccion cristiana en medio del



mundo, ejerciendo todas las
profesiones y oficios honrados.

San Josemaria nunca se canso de
repetir que los fieles del Opus Dei
son gente corriente, como los
primeros cristianos. Y muchas veces
comentaba también que cuentan con
los mismos medios que ellos para
vencer en la lucha interior y alcanzar
la santidad: “Piensa en lo que dice el
Espiritu Santo, y llénate de pasmo y
de agradecimiento: “elegit nos ante
mundi constitutionem” —nos ha
elegido, antes de crear el mundo, “ut
essemus sancti in conspectu eius!” —
para que seamos santos en su
presencia. —Ser santo no es facil,
pero tampoco es dificil. Ser santo es
ser buen cristiano: parecerse a
Cristo. —El que mas se parece a
Cristo, ése es mas cristiano, mas de
Cristo, mas santo. —Y ¢qué medios
tenemos? —Los mismos que los
primeros fieles, que vieron a Jesus, o
lo entrevieron a traves de los relatos



de los Apdstoles o de los
Evangelistas” (9).

Con esos medios se hicieron santos
los cristianos de los primeros siglos
en medio de una sociedad pagana, al
menos en parte corrompida y que les
perseguia con safia. Y con esos
medios, hicieron apostolado alli
donde se encontraban, hasta
transformar desde dentro una
civilizacion hostil a la fe. “Para seguir
las huellas de Cristo, el apostol de
hoy no viene a reformar nada, ni
mucho menos a desentenderse de la
realidad historica que le rodea... —Le
basta actuar como los primeros
cristianos, vivificando el

ambiente” (10).

Notas

1. Vida de San Fulgencio de Ruspe,
111, 27.

2. Cfr. Prudencio, Peristephanon, II,
513-529.



3. Cfr. Fil 4, 22.
4. Cfr. Rm 16, 11.

5. Citado por Origenes, Contra Celso,
VIII, 55.

6. Mt 5, 13.

7. Conversaciones, n. 24
8. Ibidem

9. Forja, 10

10. Surco, 320

7. El Coliseo

San Josemaria, que contemplo este
imponente vestigio de la civilizacion
romana, habia plasmado, afios antes,
en Camino, esta reflexion: “jCuantos
que se dejarian enclavar en una cruz,
ante la mirada atonita de millares de



espectadores, no saben sufrir
cristianamente los alfilerazos de
cada dia! —Piensa, entonces, qué es lo
mas heroico”.

En 1972, san Josemaria decia en una
homilia: “Venero con todas mis
fuerzas la Roma de Pedro y de Pablo,
bafiada por la sangre de los martires,
centro de donde tantos han salido
para propagar en el mundo entero la
palabra salvadora de Cristo. Ser
romano no entrafia ninguna muestra
de particularismo, sino de
ecumenismo auténtico; supone el
deseo de agrandar el corazon, de
abrirlo a todos con las ansias
redentoras de Cristo, que a todos
busca y a todos acoge, porque a todos
ha amado primero” (1).

Las ruinas del Coliseo son testimonio
elocuente de la grandeza de la
antigua civilizacion romana vy, al
mismo tiempo de su miseriay
caducidad. De modo muy expresivo,



Juan Pablo II lo caracterizaba como
«tragico y glorioso monumento de la
Roma imperial, testigo mudo del
poder y del dominio, memorial mudo
de vida y de muerte, donde parecen
resonar, casi como un eco
interminable, gritos de sangre (cfr. Jn
4, 10) y palabras que imploran
concordia y perdon»(2).

Grandiosidad y crueldad

El Anfiteatro Flavio, que era su
nombre original, refleja el genio
romano, capaz de acometer
empresas de gran envergadura
cuidando a la vez hasta los menores
detalles practicos. Todo en esta
construccion estaba pensado para
que sus enormes dimensiones y su
solidez no fuesen en detrimento ni
de la belleza ni de la funcionalidad.
El equilibrio arquitectonico se logro
gracias a los tres pisos de arcadas, en
los que se distribuyeron sabiamente
los espacios para dar sensacion de



ligereza. El sentido practico estaba
presente en multitud de aspectos: en
los accesos, con mas de ochenta
puertas que permitian llenar y vaciar
el anfiteatro en pocos minutos; en la
distribucion de los asientos,
calculada para que desde cada uno
de los cincuenta mil puestos pudiera
verse perfectamente la arena; en el
sistema de toldos que protegian a la
multitud del sol y de la lluvia, y que
eran extendidos por un equipo de
cien soldados de la marina; en la
compleja red de subterraneos, donde
habia ascensores de poleas para izar
a los combatientes y a las fieras...

Se tardo6 ocho afios en levantar este
grandioso edificio, empleando en el
trabajo a unos doce mil esclavos; en
su mayoria eran hebreos, hechos
prisioneros por Tito después de la
destruccion de Jerusalén, en el afio
70. El nuevo Amphitheatrum fue
inaugurado en el afio 80, con un
programa de espectaculos y festejos



que duro cien dias: fallecieron en la
arena centenares de gladiadores, y
murieron unos cinco mil animales
salvajes. También por entonces se
celebraron las primeras naumachiae,
combates navales que se realizaban
inundando el interior y que, por su
novedad, debieron de impresionar
vivamente a los romanos.

Los sucesivos emperadores
compitieron para ofrecer al pueblo
espectaculos cada afio mas
aparatosos. Séneca ya se habia
lamentado en el pasado de la espiral
de violencia e inhumanidad a la que
conducia este tipo de
entretenimientos3. El pueblo pedia
sensaciones cada vez mas fuertes,
porque solo le interesaba la sangre,
el puro homicidio y las matanzas,
cuanto mas crueles y sofisticadas
mejor.

En ese contexto, las ejecuciones de
los condenados no resultaban



demasiado interesantes para el
publico, ya que los indefensos reos
apenas presentaban resistencia a los
verdugos o las fieras. Por eso se
llevaban a cabo a ultima hora de la
mafnana, como intermedio entre las
luchas de gladiadores que se habian
visto hasta ese momento y las que se
tendrian por la tarde. Muchos de
esos condenados, que perdian su
vida ante espectadores embrutecidos
y con frecuencia indiferentes, eran
cristianos.

Un martirio insigne «in
Amphitheatrum»

Un ejemplo conmovedor de como
afrontaban el martirio los primeros
cristianos nos lo ha dejado san
Ignacio de Antioquia, muerto en
tiempos del emperador Trajano.
Convertido del paganismo, Ignacio
fue el segundo sucesor de san Pedro
en la sede episcopal de Antioquia. El
ano 107 fue detenido, condenado ad



belvas -a las fieras- y enviado a
Roma bajo custodia militar para
cumplir alli su pena.

Del largo viaje desde Siria a la capital
del Imperio conocemos bastantes
detalles por el historiador Eusebio de
Cesarea vy, sobre todo, gracias a las
siete cartas que el mismo san Ignacio
escribio a las Iglesias de otras tantas
ciudades para fortalecerles en la fe y
prevenirles ante las herejias
gnosticas, que por entonces
empezaban a extenderse.

Todas las cartas empiezan con el
saludo de Ignacio, llamado también
Teoforo, portador de Dios. Al
fundador del Opus Dei le gustaba ese
sobrenombre: “a todo cristiano se
deberia poder aplicar el apelativo
que se uso en los comienzos:
portador de Dios. Obra de tal modo
que puedan atribuirte con verdad
ese admirable calificativo” (4).



Muy lleno de Dios iba san Ignacio,
como refleja el tono de gozo que
tienen sus cartas: “cordialmente en
Jesucristo y en una alegria
inmaculada”..., son las palabras con
que saluda a los efesios; “desea a los
de Magnesia una sobreabundante
alegria en Dios Padre y en Jesucristo;
y a los filadelfios les manda un
saludo en la sangre de Jesucristo, que
es alegria eterna y constante”... Las
razones de su felicidad eran
totalmente sobrenaturales, ya que el
futuro martir conocia lo que le
aguardaba; y los esbirros que le
conducian no destacaban
precisamente por su delicadeza:
desde Siria hasta Roma, escribe, voy
luchando con las fieras, por tierra 'y
mar, de dia y de noche, encadenado a
diez leopardos, esto es, a un peloton
de soldados. Estos, a pesar del bien
que reciben, se hacen peores. Con
sus malos tratos voy siendo mas
discipulo [de Cristo]” (5).



San Ignacio se gozaba de compartir
la Cruz de Jesus, y tenia el deseo
ardiente de que su identificacion con
Nuestro Sefior se completase con el
martirio. Por eso, ruega a los
cristianos que no intercedan por €l
ante las autoridades y expresa su
deseo de que las fieras se lancen a
devorarle rapidamente: “no me vaya
a suceder, dice, como algunos a los
que, acobardadas, no tocaron” (6).
Eran famosos algunos casos en que
los animales hambrientos no habian
atacado a los cristianos o incluso se
habian echado mansamente a sus
pies, ante el asombro de los
espectadores. Segun antiguas
tradiciones, asi sucedio a santa
Martina, san Alejandro y san Marino,
entre otros santos.

El obispo de Antioquia fue arrojado a
los leones in Amphitheatrum (7). Asi
vio cumplido su anhelo: “Soy trigo de
Dios, y es preciso que sea molido por
los dientes de las fieras, para



convertirme en pan inmaculado de
Cristo” (8).

Después del horrible espectaculo, los
cristianos lograron rescatar algunos
huesos del martir, los custodiaron
con veneracion y mas tarde los
enviaron a Antioquia: “vosotros
habéis gozado de su episcopado” —
decia san Juan Crisostomo a los fieles
de la ciudad siria— “y los romanos
han admirado su martirio. El Sefior
os ha quitado por poco tiempo este
precioso tesoro para mostrarlo a los
romanos, y os lo ha devuelto con
gloria mayor” (9). En el siglo VII, sin
embargo, a causa de las invasiones
sarracenas, las reliquias fueron
trasladadas de nuevo a Roma, y hoy
reposan en la iglesia de san
Clemente. Alli se puede acudir ahora
para, siguiendo un consejo del
Crisostomo, sacar frutos espirituales
de estos sagrados restos, ya que son
como un tesoro del que se puede



tomar parte sin que nunca se agote
(10).

El camino de lo ordinario

Aunque también el Circo Maximo, el
Circo de Neron y otros lugares de la
Urbe fueron escenario de la muerte
de muchos cristianos, en 1749 el
Papa Benedicto XIV consagro el
Coliseo como lugar santo en
memoria de la Pasion de Cristo y de
los sufrimientos de los martires. Ese
mismo ano, hizo colocar alrededor
de la arena las estaciones del Via
Crucis.

Actualmente, nada mas entrar en el
Anfiteatro, se ve de frente una gran
cruz de madera negra, que invita a
rezar. En ese lugar, ante el
instrumento de la Pasion del Sefior y
recordando a quienes dieron su vida
por Cristo, es natural que surjan
deseos de mayor entrega, de superar
para siempre nuestro egoismo, de
que se acreciente en todos los



cristianos el amor a la
mortificacion... Son aspiraciones
santas, que con el auxilio de la gracia
pueden hacerse operativas en la vida
ordinaria: “jCuantos que se dejarian
enclavar en una cruz, ante la mirada
atonita de millares de espectadores,
no saben sufrir cristianamente los
alfilerazos de cada dia! —Piensa,
entonces, qué es lo mas heroico” (11).

El fundador del Opus Dei tenia una
gran devocion a los martires de los
primeros siglos de la Iglesia. Al
mismo tiempo recordd que la
santidad es para todos y alertaba con
frecuencia ante el error de pensar
que el heroismo sobrenatural se
limita a situaciones extraordinarias:
las persecuciones, el martirio, las
contradicciones de mucha monta, o
la realizacion de grandes empresas
por la gloria de Dios... En vez de
anhelar esas gestas —que podran
presentarse alguna vez, pero que en
la vida real seran muy infrecuentes—



nos animaba a todos los cristianos a
seguir el camino de la heroicidad en
medio de las circunstancias en que
cada uno se nos encontra. De ahi el
consejo de Camino: “Quieres ser
martir. -Yo te pondré un martirio al
alcance de la mano: ser apostol y no
llamarte apostol, ser misionero —con
mision- y no llamarte misionero, ser
hombre de Dios y parecer hombre de
mundo: jpasar oculto!” (12).

Como los martires, los cristianos
hemos de tener el deseo ardiente de
cumplir la Voluntad de Dios y de
manifestarle nuestro amor, también
pasando por el sacrificio, con alegria,
porque “mortificacion no es
pesimismo, ni espiritu agrio. La
mortificacion no vale nada sin la
caridad: por eso hemos de buscar
mortificaciones que, haciéndonos
pasar con sefiorio sobre las cosas de
la tierra, no mortifiquen a los que
viven con nosotros. El cristiano no
puede ser ni un verdugo ni un



miserable; es un hombre que sabe
amar con obras, que prueba su amor
en la piedra de toque del dolor. Pero
he de decir, otra vez, que esa
mortificacion no consistira de
ordinario en grandes renuncias, que
tampoco son frecuentes. Estara
compuesta de pequefios
vencimientos: sonreir a quien nos
importuna, negar al cuerpo
caprichos de bienes superfluos,
acostumbrarnos a escuchar a los
demas, hacer rendir el tiempo que
Dios pone a nuestra disposicion... Y
tantos detalles mas, insignificantes
en apariencia, que surgen sin que los
busquemos —contrariedades,
dificultades, sinsabores—, a lo largo
de cada dia” (13).

Notas

1. San Josemaria, Lealtad a la Iglesia
(4-VI-1972)



2. Juan Pablo II, Via Crucis en el
Coliseo, Viernes Santo de 2003,
Oracion inicial.

3. Cfr. Séneca, Espistolas morales a
Lucilio I, 7, 3-5.

4. San Josemaria, Forja, 94.

5. San Ignacio de Antioquia, Carta a
los romanos, V, 1.

6. Ibid., V, 2.
7. Martyrium Antiochenum VI, 3.

8. San Ignacio de Antioquia, Carta a
los romanos, IV, 1.

9. San Juan Crisostomo, In S.
Ignatium Martirem hom., n. 5, PG 50,
col. 594.

10. Ibid., col. 595.
11. Camino, n. 204.

12. Camino, n. 848.



13. San Josemaria, Es Cristo que Pasa,
37.

8. La Via Appia

En el afio 312 a.C., el senador Appio
Claudio fue nombrado censor de la
Republica de Roma. Durante su
mandato se llevaron a cabo
numerosas reformas y obras
importantes, pero la Historia lo
recuerda sobre todo por la
construccion de la calzada que lleva
su nombre: la Via Appia.

Con la nueva carretera se buscaba
mejorar las comunicaciones entre
Roma y Capua, de manera que las
legiones romanas pudiesen
desplazarse con mayor rapidez a lo
largo de los ciento noventa y cinco
kilémetros que separan las dos
ciudades. Con el pasar de los afos
fue objeto de varias ampliaciones, y



en el siglo IT a.C. su trazado llegaba
ya hasta Brindisi, principal punto de
conexion maritima con las
provincias orientales, a mas de
quinientos kilometros de la Urbe.
Cuatro siglos mas tarde, el
emperador Trajano realizo mejoras
que permitieron la circulacion de los
carros, y la Via Appia se convirtio en
una de las arterias econdémicas mas
importantes del Imperio.
Popularmente era conocida como
regina viarum -la reina de las vias-,
nombre merecido tanto por su
longitud, como por su extraordinaria
belleza: a los lados de la calzada
fueron surgiendo casas residenciales,
templos y mausoleos, que afiadian
un toque de esplendor al sencillo
encanto de la campifia romana. Era
un buen preludio para quien iba a
encontrarse con la majestuosidad de
la Ciudad Eterna.

La Via Appia ha sido escenario de
algunos acontecimientos preciados



para los cristianos. En los Hechos de
los Apostoles se narra que San Pablo
entro en la Urbe por este camino: “y
asi nos dirigimos a Roma. Los
hermanos, al enterarse de nuestra
llegada, vinieron desde alli a nuestro
encuentro hasta el Foro Apio y Tres
Tabernas. Al verles Pablo dio gracias
a Dios y cobro animos” (1).

San Pablo iba a comparecer ante el
tribunal del César. Un grupo de
cristianos salid a recibirle a Tres
Tabernae, una estacion de descanso
para los viajeros a unos cincuenta
kilometros de la ciudad; y algunos
recorrieron todavia otros doce mas
para llegar a Forum Appi, donde
acababa el canal navegable
procedente de Terracina. Es facil
imaginar la emocion de San Pablo, y
muy grafico el testimonio de como se
querian los primeros cristianos y la
veneracion que tenian hacia los
Apostoles.



También sobre la Via Appia se
encuentran las Catacumbas de San
Sebastian y San Calixto, donde a
partir del siglo II recibieron
sepultura miles de cristianos, entre
ellos numerosos martires. Algunos,
como el Papa Sixto I y un grupo de
sacerdotes y didconos que le
acompafiaban mientras celebraba la
Santa Misa, entregaron santamente
su vida alli mismo. Mas tarde,
durante la Edad Media, se convirti6
en una de las calzadas mas
transitadas por los romeros que
peregrinaban a la Ciudad Eterna
para rezar ante la tumba de San
Pedro.

Por ultimo, hay una piadosa
tradicion que relaciona al Principe
de los Apostoles con esta via. A
menos de un kilometro de la Puerta
de San Sebastian, una iglesia la
conmemora: la del Quo vadis? Segun
este antiguo relato, los cristianos de
Roma, comenzada la persecucion del



afo 64, rogaron a Pedro que huyera
a otro lugar. El Principe de los
Apostoles se dispuso para la marcha
y partid de la ciudad en la
madrugada de un dia de verano.
Poco después de cruzar la Porta
Appia, vio a Jesus que venia a su
encuentro. Pedro le pregunto:

—-¢A donde vas, Sefior? -Voy a Roma,
para ser crucificado. -Sefior —-dijo el
Apostol-, ¢vas a ser crucificado otra
vez? -Si, Pedro, otra vez. A
continuacion, Jesus desaparecio y
Pedro comprendio todo. Envuelto en
la luz del amanecer, dio media vuelta
y dirigio sus pasos hacia Roma,
donde poco después abrazaria el
martirio.

3 de julio de 1946

El 3 de julio de 1946, a las ocho y
media, san Josemaria dio un paseo
por la Via Appia, para encontrar
unos momentos de descanso.



Habia llegado a Roma el 23 de junio y
al dia siguiente celebro¢ la Santa Misa
en el apartamento de Citta Leonina.
Esa misma maifiana, acudié a la Santa
Sede para tratar sobre la solucion
juridica de la Obra. Ademas de estos
asuntos, el fundador del Opus Dei
pidio permiso para reservar el
Santisimo. Un dia después, llegaba la
noticia de que la Santa Sede daba la
licencia para poner el Sagrario.

José Orlandis, que le habia
acompanado en el viaje a Roma 'y
estaba en la Ciudad Eterna estos dias,
recuerda afios después: «El Padre
sufrio bastante en los primeros dias,
a consecuencia del agotamiento del
viaje y del tremendo calor que
comenzo6 a hacer en Roma, todo ello
agravado por su mal estado de salud.
“iAquli estd el fardo! —decia- jya os
habéis salido con la vuestra!”.

Pero la noticia de que la Santa Sede
habia concedido licencia para tener



en casa el oratorio con el Santisimo,
fue una buena nueva que galvanizo
todas sus energias y le lanzo a
preparar con todas sus fuerzas una
digna acogida al Sefior. Como tenia
por costumbre —una costumbre que
enseo a sus hijos, para que se
conservara siempre en los centros
del Opus Dei—, la mejor habitacion de
aquella pequefia casa quedo
convertida en oratorio.

Y el Padre comenzo a recorrer las
tiendas de anticuarios y
chamarilleros, tan abundantes en
Roma, a la busca de las cosas
indispensables para montar con
decoro el oratorio: pronto pudimos
conseguir, entre otros objetos, un
Cristo de marmol, dos grandes
candeleros, y cuatro cuadros
antiguos, todo a bastante buen
precio. Luego, en casa, trabajaba con
tal intensidad en la instalacion que
nosotros -los jovenes- le seguiamos
con la lengua fuera vy, al llegar la



noche, nos sentiamos agotados.
“Padre -le deciamos en broma-, y eso
que decia usted que habia venido
como un fardo!; jsi no llega a ser
asi!”. El miércoles, 3 de julio, San
Josemaria, al celebrar la Santa Misa,
dejo6 al Sefior en el Sagrario. Era el
primer sagrario en un centro
romano del Opus Dei»(2).

Se puede imaginar la alegria de san
Josemaria. Afios atras habia escrito:
¢No te alegra si has descubierto en tu
camino habitual por las calles de la
urbe jotro Sagrario!? (3). Ahora, ese
suerfio acababa de cumplirse... jen
Roma!

Habian sido dias muy intensos, asi
que esa tarde se tomaron un
merecido descanso. A las ochoy
media —coincidiendo con la puesta de
sol- fueron a la Via Appia. Para
quien haya estado alli, no sera dificil
imaginar la escena: el recuerdo de
los primeros cristianos, la austeridad



de la calzada romana, los restos de
construcciones en otros tiempos
grandiosas, los cipreses y pinos que
limitan el camino, el silencio y la
soledad propios de una hora ya
avanzada de la jornada..., y todo
bafiado por la tenue luz del
crepusculo.

El terreno por el que discurre la
calzada en las cercanias de Roma es
muy llano. A cada lado, se alcanza a
ver una gran extension de campo
antes de que la vista se confunda en
el horizonte. Mirar al poniente y
contemplar la puesta de sol, con los
intensos tonos anaranjados de estas
latitudes, es un espectaculo
extraordinario. No seria de extrafiar
que su alma de enamorado,
especialmente tocada por los
acontecimientos de esa jornada y por
la belleza que contemplaba con sus
0jos, echase a volar, y comenzara a
sofiar con el Opus Dei proyectado en
el tiempo y con sus hijos, acercando



muchas almas a Dios en medio del
mundo a través del apostolado que
vivimos, a la manera del que hacian
los primeros cristianos 4.

Notas
1. Hch 28,11-15.

2. José Orlandis, Mis recuerdos, Rialp,
Madrid, 1995, p. 146

3. De san Josemaria, Camino, 270

4. De san Josemaria, Carta Circular,
9-1-1938. cfr. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Dios y
Audacia, vol I, p. 242, Rialp, Madrid,
2002

9. La memoria de San Pablo

Entre los primeros cristianos de
Roma habia discipulos de San Pablo,
como atestigua la larga lista de



saludos escrita al final de la Carta a
los Romanos. En el Aventino vivian
Aquila y Prisca —o Priscila—, un
matrimonio de comerciantes que
habian conocido al Apostol en
Corinto; otras personas que aparecen
citadas eran de origen judio, griego o
del Asia Menor: se habian
desplazado a vivir en la capital del
Imperio después de haber oido
predicar el Evangelio a Pablo en sus
lugares de procedencia.

El tono afectuoso de esos saludos
refleja la fraternidad que existia
entre los primeros fieles. Pese a la
variedad de provenienciasy
condiciones sociales —desde esclavos
hasta miembros de la nobleza-,
estaban muy unidos. San Josemaria
los describia como familias que
vivieron de Cristo y que dieron a
conocer a Cristo. Pequeiias
comunidades cristianas, que fueron
como centros de irradiacion del
mensaje evangelico. Hogares iguales



a los otros hogares de aquellos
tiempos, pero animados de un
espiritu nuevo, que contagiaba a
quienes los conocian y los trataban.
Eso fueron los primeros cristianos, y
eso hemos de ser los cristianos de
hoy: sembradores de paz y de
alegria, de la paz y de la alegria que
Jesus nos ha traido (1).

El alojamiento de San Pablo en
Roma

En este clima de estrecha unidad, es
16gico que la llegada de San Pablo a
la Urbe causara entre los cristianos
de Roma una gran alegria. Algunos le
debian la fe, como hemos
mencionado, y todos habian oido
hablar del Apostol y tendrian
grandes deseos de conocerlo.
Ademas, la Carta que les habia
enviado en el afio 57 o 58 constituia
un notable motivo de gratitud. Era
natural, por tanto, que quisieran
abreviar la espera saliendo a su



encuentro por la Via Apia. Unos lo
alcanzaron en el Foro de Apio y otros
en Tres Tabernas, a 69y 53
kilémetros de Roma
respectivamente. En los Hechos de
los Apostoles, se comenta que al
verlos Pablo dio gracias a Dios y
cobrd animos (2).

Una vez en Roma, a mediados del
afo 61, le fue permitido a Pablo vivir
en una casa particular con un
soldado que le custodiara 3. Los
ciudadanos romanos tenian derecho
a este tipo de prision, llamada
custodia militaris, a medio camino
entre la custodia libera, o libertad
vigilada, y la custodia publica, o
detencion penal. El prisionero podia
escoger una residencia, y el militar
que lo vigilaba debia acomparfiarlo a
todas horas y tenerlo atado con una
cadena al salir a la calle. Segun una
antigua tradicion, el Apostol residid
en una casa de alquiler junto a la
gran curva que describe el Tiber a la



altura de la Isla Tiberina. Era una
zona densamente habitada, en la que
vivian numerosos judios. Segun han
mostrado algunas excavaciones
arqueologicas, muchos de ellos eran
curtidores.

Donde se encontraba esa casa, se alza
la iglesia de San Paolo alla Regola, la
unica dedicada al Apostol dentro de
los antiguos muros de Roma. Segun
se entra, a la derecha, puede leerse
en un arquitrabe: Divi Pauli Apostoli
Hospitium et Schola, Alojamiento y
Escuela de San Pablo Apdstol. En este
lugar se ha encontrado un edificio de
época imperial que, como otros de la
zona, tenia adosado un amplio
granero. Corresponde a la
descripcion de la casa de San Pablo
que aparece en algunos documentos
del siglo II; 1a presencia del espacioso
granero explicaria como fue posible
que, casi recién llegado a Roma, el
Apostol pudiera convocar en su
alojamiento a un gran numero de



judios que vivian en la Urbe para
anunciarles el Reino de Dios (4).

El resultado de aquella larga reunion
fue que algunos hebreos creyeron,
pero San Pablo también encontro
mucha resistencia al Evangelio. Por
eso, concluyo que a partir de
entonces se iba a dedicar a los
gentiles, porque ellos si escucharian
el mensaje de salvacion (5).

Durante dos afios permanecio San
Pablo en aquella casa, extendiendo el
fuego de su fe y amor a Cristo en
pleno corazon de la Roma imperial.
Prisionero —o al menos sin libertad
de movimientos—, sin embargo
estaba convencido de que todas las
cosas son para bien de los que aman
a Dios (6), y por eso podia escribir a
los filipenses: quiero que sepais,
hermanos, que las cosas que me han
ocurrido han servido para mayor
difusion del Evangelio, de tal modo
que, ante el pretorio y ante todos los



demads, ha quedado patente que me
encuentro encadenado por Cristo, y
asi la mayor parte de los hermanos
en el Sefior, alentados por mis
cadenas, se han atrevido con mas
audacia a predicar sin miedo la
palabra de Dios (7).

San Josemaria animaba a seguir el
ejemplo del Apdstol San Pablo para
ayudar a otras personas a acercarse
a Dios: “Si meditamos con sentido
espiritual ese texto de San Pablo,
entenderemos que no tenemos mas
remedio que trabajar, al servicio de
todas las almas. Otra cosa seria
egoismo. Si miramos nuestra vida
con humildad, distinguiremos
claramente que el Sefior nos ha
concedido, ademas de la gracia de la
fe, talentos, cualidades. Ninguno de
nosotros es un ejemplar repetido:
Nuestro Padre nos ha creado uno a
uno, repartiendo entre sus hijos un
numero diverso de bienes. Hemos de
poner esos talentos, esas cualidades,



al servicio de todos: utilizar esos
dones de Dios como instrumentos
para ayudar a descubrir a Cristo” (8).

El Sefior bendijo con frutos
abundantes esa actividad proselitista
de los primeros tiempos de la Iglesia
romana: con un apostolado personal,
fueron haciendo prosélitos y, durante
su cautividad, ya enviaba Pablo a las
iglesias los saludos de los cristianos
que vivian en la casa del César (Flp 4,
22). Esos cristianos de la casa del
César eran funcionarios de la
administracion imperial. A los
cristianos de Filipos sin duda les
daba alegria comprobar que el
Evangelio habia llegado también a
esos ambientes, desde los que tanto
podia hacerse para cambiar la
sociedad.

El lugar del martirio

El libro de los Hechos de los
Apostoles termina relatando que
Pablo permanecio dos afios



completos en el lugar que habia
alquilado, y recibia a todos los que
acudian a él. Predicaba el Reino de
Dios y ensefiaba lo referente al Sefior
Jesucristo (9).

Todo parece indicar que al cabo de
ese periodo de tiempo —el maximo
previsto por la ley romana para la
custodia militaris—, San Pablo
recobro su libertad y pudo dejar la
Urbe para dirigirse a otros lugares.
Al escribir a los romanos, afios antes,
ya habia manifestado su intencion de
viajar a Hispania para predicar el
Evangelio, y tal vez la puso por obra
en el afo 63 (10).

De lo que escribe en sus ultimas
cartas —a Timoteo y a Tito- se deduce
que, entre el 63 y el 66 (0 67), San
Pablo viajo por distintas ciudades de
Grecia y de Asia Menor. Entretanto,
durante el verano del afio 64 habia
comenzado la cruel persecucion
neroniana contra los cristianos de



Roma, que luego se propago a otras
zonas del imperio. Posiblemente
Pablo fue apresado en Troade, ya que
salio de esa ciudad sin llevar consigo
ni siquiera su manto de viaje 11. Tras
la detencion, bajo la custodia de unos
cuantos soldados, fue llevado de
nuevo hasta Roma.

Este segundo cautiverio resulto
mucho mas riguroso que el anterior.
Se trato de lo que el Derecho romano
llamaba custodia publica, detencion
en la carcel como un delincuente
comun. A Pablo —ya anciano y
cansado- le pesa, en esta situacion
dura, verse alejado de sus mas
estrechos colaboradores. Solo Lucas -
el médico fiel- permanece a su lado,
y el Apdstol escribe a Timoteo para
que venga cuanto antes a Roma 12.
Algunos de sus discipulos le habian
abandonado a la hora de la
dificultad, y sobre todo le duele la
desercion de Demas, que le dejo por
amor a la vida mundana 13. “Por una



bagatela, y por miedo a las
persecuciones —comentaba san
Josemaria-, traiciono la empresa
divina un hombre, a quien San Pablo
cita en otras epistolas entre los
santos. Me hace temblar, al conocer
mi pequerfiez; y me lleva a exigirme
fidelidad al Sefor hasta en los
sucesos que pueden parecer como
indiferentes, porque, si no me sirven
para unirme mds a El, ino los
quiero!” (14).

Privado completamente de libertad y
con el corazon herido por esas
infidelidades, Pablo padecia como
solo pueden hacerlo quienes saben
amar sin medida. Al mismo tiempo,
su confianza total en el Sefior le
llenaba de animo, y exclamaba: estoy
sufriendo hasta verme en cadenas
como un malhechor: jpero la palabra
de Dios no esta encadenada! Por eso,
todo lo soporto por los elegidos, para
que también ellos alcancen la



salvacion, que esta en Cristo Jesus,
junto con la gloria eterna (15).

Los cristianos de Roma procuraron
estar cerca del Apostol, atendiéndole
en la medida en que lo permitia la
persecucion. San Pablo envia saludos
de su parte a Timoteo, destacando los
nombres de Eubulo, Pudente, Lino y
Claudia (16). En esos momentos,
cuando escribe a su discipulo
predilecto, el Apdstol ha acudido a la
primera audiencia en el tribunal y ha
logrado un aplazamiento de la causa
(17). Sabe que cuenta con algunos
meses de tiempo, y por eso insta a
Timoteo para que se dé prisa en
venir, antes del invierno. Sin
embargo, Pablo no tiene dudas sobre
cudl sera la sentencia final: “estoy a
punto de derramar mi sangre en
sacrificio, y el momento de mi
partida es inminente. He peleado el
noble combate, he alcanzado la meta,
he guardado la fe. Por lo demas, me
estd reservada la merecida corona



que el Sefior, el Justo Juez, me
entregara aquel dia; y no solo a mi,
sino también a todos los que han
deseado con amor su venida” (18).

No sabemos si Timoteo llego6 a
tiempo para dar el ultimo abrazo a
quien él y toda su familia debian la
fe. Pablo fue condenado a muerte y
ejecutado diez dias después de la
sentencia, como establecia la ley. Por
tratarse de un ciudadano romano, se
le decapito sin presencia de publico y
fuera de los muros de la ciudad.

El lugar del martirio de San Pablo se
encuentra en lo que actualmente es
el barrio del EUR, al sur de Roma.
Los habitantes de la ciudad
denominaban ese sitio ad aquas
salvias, y alli existia un cementerio
cristiano desde el siglo III, y una
iglesia desde el IV 0 el V. Segun
antiguas tradiciones, Pablo fue
decapitado cerca de la carretera, en
un lugar algo elevado y junto a un



pino; su cabeza, al caer por la
pendiente, reboto tres veces en el
suelo haciendo brotar
milagrosamente otras tantas fuentes:
de ahi el nombre de San Pablo ad
tres fontes, que tiene la antigua
iglesia.

En el siglo VII, el Papa Onorio I hizo
construir junto a la iglesia un
monasterio en el que vivian monjes
provenientes de Cilicia —la tierra de
San Pablo-, alabando continuamente
al Sefior en el lugar donde el Apodstol
fue martirizado. En el siglo XI esa
abadia paso a los benedictinos, y en
1140 a los cistercienses, que la
habitaron hasta que, en 1867, Pio IX
la concedio a los trapenses.

En el transcurso de los siglos no han
faltado visitantes ilustres a la Abadia
de las Tres Fuentes: Carlomagno rezo
en la antigua iglesia en la Navidad
del afio 800; San Bernardo, mientras
celebraba la Misa un dia del afio



1138, tuvo la vision de una escala
que llevaba hasta el Cielo; y San
Felipe Neri acudid en 1556 para rezar
y pedir consejo a su confesor —uno de
los monjes- sobre si debia o0 no irse
como misionero a las Indias. El
monje le dijo: “No vayas, Felipe, tus
Indias estan en Roma”, y estas
palabras fueron refrendadas por un
suceso sobrenatural.

La tumba en San Pablo Extramuros

El cuerpo de San Pablo fue enterrado
en un cementerio que se encontraba
en la via Ostiense. Los cristianos
enseguida adornaron su tumba con
un trofeo, un modesto monumento
similar al que se puso en la sepultura
de San Pedro. El presbitero Gayo
habla, a finales del siglo II, de los
trofeos de los Apostoles que
fundaron la Iglesia de Roma, que se
encuentran en el Vaticano y en la via
Ostiense (19).



Después del edicto del afio 313, el
emperador Constantino hizo
construir una basilica para custodiar
y venerar la tumba del Apdstol de las
Gentes. El templo era de dimensiones
no muy grandes, y fue ampliado a
finales del siglo III con la Basilica de
los Tres Emperadores, llamada asi
porque la empezo Valentiniano II,
prosiguio los trabajos Teodosio y la
termind Arcadio. El corazon de esta
segunda basilica, como sucedia en la
primera, era la tumba de San Pablo.
En los dos casos, el altar estaba justo
encima del sepulcro.

La basilica actual fue edificada en el
siglo XIX, después de que un incendio
destruyera la anterior en 1823.
Durante las obras de reconstruccion,
se desenterro¢ la zona de la tumba y
dos arquitectos hicieron algunos
dibujos de su disposicion. Aparte de
lo que mostraban esos bocetos, mas
bien imprecisos, poco mas se sabia
de la sepultura, hasta que en



diciembre de 2006 se hizo publico el
hallazgo de un sarcofago de marmol,
situado en la Confessio de la basilica
y del que se piensa que es aquel en el
que se depositaron los sagrados
restos de San Pablo. Su hechura
modesta contrasta con el acabado
mucho mas artistico de otros
sarcofagos que se encontraron a su
alrededor a mediados del XIX: la
diferencia de calidad puede deberse
a que, sabiendo que contenia los
restos del Apdstol, los emperadores
prefirieron dejarlo como estaba y no
sustituirlo por otro mas rico.

Alos pocos dias de haberse
anunciado el hallazgo de este
sarcofago, el 14 de diciembre estuvo
rezando en la basilica el arzobispo
ortodoxo de Atenas y de toda la
Grecia. Ese mismo dia habia visitado
al Papa en el Vaticano.
Intercambiaron regalos que
manifestaban el anhelo de alcanzar
la unidad: una representacion de



Nuestra Sefiora como Panaghia -toda
santa—y un icono con la imagen
clasica del abrazo entre San Pedroy
San Pablo. Ha sido la primera vez en
la historia que un Primado de Grecia
acude a visitar oficialmente al Papa.
Sin duda, esta noticia alentadora nos
impulsa a rezar con fuerza por la
unidad de los cristianos. El
ecumenismo es tarea de todos los
cristianos. El Fundador del Opus Dei
buscaba promoverlo en la vida
diaria, haciendo que se vea la belleza
amable de la fe en el trato con
amigos que no son catolicos.

“Expondré alli [en el proyecto de un
libro] mis opiniones, que confio en
que seran respetadas por los que
piensen lo contrario, como respeto
yo todas las opiniones distintas de la
mia; como respeto a los que tienen
un corazon grande y generoso,
aunque no compartan conmigo la fe
de Cristo. Os contaré una cosa que
me ha sucedido muchas veces, la



ultima aqui, en Pamplona. Se me
acerco un estudiante que queria
saludarme. —Monsefior, yo no soy
cristiano —me dijo—, soy
mahometano. —Eres hijo de Dios
como yo —le contesté. Y lo abracé
con toda mi alma.” (20)

Notas

1. San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 30.

2. Hch 28, 15.

3. Hch 28, 16.

4. Cfr. Hch 28, 24.
5. Cfr. Hch 28, 28.
6. Cfr. Rm 8, 28.

7. Flp 1, 12-14. Los estudiosos no son
unanimes en afirmar que San Pablo
escribiera la Epistola a los Filipenses
durante su primer cautiverio en

Roma; hay quienes sostienen que se



encontraba en Efeso. Tampoco existe
unanimidad acerca de la cronologia
de los ultimos afios del Apostol. La
que aqui se sigue es legitima, como
pueden serlo otras.

8. San Josemaria, Amigos de Dios, n.
258.

9. Hch 28, 30-31.

10. Cfr. Rm 15, 24. Se afirma que el
Apostol viajo efectivamente a Espafa
en el Fragmento Muratoriano y en la
Epistola a los Corintios, de San
Clemente Romano.

11.2 Tm 4, 13.

12. Cfr. 2 Tm 4, 9-13.

13.2 Tm 4, 10.

14. San Josemaria, Surco, n. 343.
15.2 Tm 2, 8-10.

16. Cfr. 2 Tm 4, 21.



17. Cfr. 2 Tm 4, 16-17.
18. 2 Tm 4, 6-8.

19. Cfr. Las palabras de Gayo fueron
transcritas por Eusebio de Cesarea en
su Historia eclesidstica, Libro II, 25,
6-7.

20. San Josemaria, Conversaciones
con Mons. Escriva, n. 65.

10. Las «edicole» de la Virgen

Cuando en 1946 llego a la Ciudad
Eterna, san Josemaria Escriva se
llevo una gran alegria al comprobar
que en sus calles abundan las
representaciones de la Madonna.
Solia preguntar a quienes vivian con
él si las habian visto, y les animaba a
descubrirlas y a dirigir unas palabras
de carifio a Nuestra Sefiora.



Era un habito ya adquirido en su
juventud, como relata en sus apuntes
intimos: “Esta mafiana volvi sobre
mis pasos, hecho un chiquitin, para
saludar a la Sefiora, en su imagen de
la calle de Atocha, en lo alto de la
casa que alli tiene la Congregacion de
S. Felipe. Me habia olvidado de
saludarla: ¢qué nifio pierde la
ocasion de decir a su Madre que la
quiere? Sefiora, que nunca sea yo un
ex-nifio” (San Josemaria Escriva,
Apuntes intimos, citado en A.
Vazquez de Prada, El fundador del
Opus Dej, vol [, p. 341).

Por el centro histérico de Roma se
reparten alrededor de quinientas
“edicole” de la Virgen. Hasta
mediados del siglo XIX eran casi tres
mil, pero muchas desaparecieron
tras las reformas urbanisticas que se
realizaron a partir de 1870. La
palabra “edicola” designa una
pequefia construccion, a modo de
templete o de vitrina, que protege la



imagen de las inclemencias del
tiempo.

No esta claro en qué momento
comenzaron a ponerse estas
representaciones de la Virgen por las
calles, pero algunos autores sugieren
que la difusion de esta costumbre
esta relacionada con una de las
imagenes mas queridas por los
habitantes de la ciudad, venerada en
la Basilica de Santa Maria la Mayor y
conocida como Salus Populi Romani.
Segun una antigua tradicion, el
nombre de este icono se debe a un
milagro ocurrido en el afio 590.
Roma estaba invadida por la peste, y
sus habitantes llevaron esta Virgen
en procesion desde Santa Maria la
Mayor hasta San Pedro, para
implorar el fin de la epidemia. A la
altura del mausoleo de Adriano,
aparecio un angel que envainaba
una espada, dando a entender que
por intercesion de la Madonna
cesaba el mal. Desde ese momento, la



fortaleza comenzo a llamarse Castel
Sant’Angelo, y sobre las fachadas de
las casas por donde habia pasado el
cortejo se colocaron como
agradecimiento reproducciones de la
Salus Populi Romani.

Durante la Edad Media y el
Renacimiento se extendié aun mas la
costumbre de colocar imagenes por
las calles para honrar a la Sefiora; a
la memoria de algunas de estas
representaciones aparecen ligados
milagros. Hasta bien entrado el siglo
XIX, no existia otra iluminacion
publica que la facilitada por las velas
que los ciudadanos encendian ante
Nuestra Sefiora. Servian también
como puntos de referencia que los
caminantes utilizaban para
orientarse. Asilo explicaba un
estudioso del arte sacro a finales del
XIX: las lamparas perpetuas
colocadas por los fieles delante de las
imagenes marianas son al mismo
tiempo signo de devocion y luz que



orienta al viandante; el cual,
vislumbrando los rostros iluminados
de Maria, no se pierde ni por los
caminos de la vida, ni por los de la
ciudad.

En la fachada de Via di Villa
Sacchetti, n. 36 se encuentra una
imagen de la Virgen de Loreto que -
por deseo de san Josemaria- sigue
esta tradicion romana de enriquecer
las fachadas de las casas. En 1957
estaba terminandose la construccion
de esta parte del edificio y el
fundador del Opus Dei quiso que se
pusiera una Madonnella al estilo
romano, con un soporte para colocar
flores y encender velas. De esta
manera, todo el que pasara por alli
podria implorar la proteccion de
Santa Maria. En la Piazza delle
Cinque Lune, hay una edicola que
tiene una portezuela que permite
acceder a ella desde el interior de la
fachada sobre la que se encuentra.
San Josemaria penso que este



sistema seria util para facilitar la
limpieza y cuidado de esta imagen,
asi que se copio la idea.

Se realizé en mosaico, un material
duradero y apto para resistir el aire
libre. Esta encuadrada por un marco
de travertino claro de Tivoli, que
forma un contraste particular —tipico
de las construcciones romanas- con
el revoque rojo de pozzolana.

San Josemaria dejo plasmado su
amor por Santa Maria en ésta y otras
muchas representaciones. Una
devocion que, como explicaba san
Josemaria, es una necesidad de hijos.

“Una mirada al mundo, una mirada
al Pueblo de Dios, en este mes de
mayo que comienza, nos hace
contemplar el espectaculo de esa
devocion mariana que se manifiesta
en tantas costumbres, antiguas o
nuevas, pero vividas con un mismo
espiritu de amor.



Da alegria comprobar que la
devocion a la Virgen esta siempre
viva, despertando en las almas
cristianas el impulso sobrenatural
para obrar como domestici Dei, como
miembros de la familia de Dios” (Es
Cristo que pasa, n. 139).

Algunas imagenes de la Virgen

Un elegante medallon oval, con la
representacion de la Virgen y el
Nifio, se descubre en un angulo del
Palacio Chigi, en Piazza Colonna,
céntrico lugar de Roma. Destaca la
figura de la Sefiora con su Hijo, en
blanco marfilefio sobre un fondo
azul. Al estilo de las terracotas de los
ceramistas florentinos Della Robbia,
el amplio medallon —que pertenece
seguramente a la segunda mitad del
siglo XIX- se remata con una cornisa
dorada, adornada en su parte
superiro por unas cintas
entrelazadas con unas hojas que
culminan con la cabecita de un



angelote. En su parte inferior, una
sencilla ménsula, con hojas de
acanto, le sirve de apoyo.

En la Fontana de Trevi frente a la
fuente, se descubre un sencillo
monumento a Maria Santisima que
puede datarse hacia el 1700. Se trata
de una escultura de medio busto
elaborada en piedra y colocada en el
interior de un marco de estuco
ovalado, que se encuentra entre la
Via delle Muratte y el Vicolo del
Forno. El plegado del traje y del
manto recuerda al de las esculturas
romanas clasicas. La primitiva
lamparilla de aceite que, segun la
costumbre, iluminaba la imagen, ha
sido sustituida por un brazo eléctrico
que quiere recordar, en el cristal de
la tulipa, las lenguecillas de la llama.

La Plaza Redonda, donde se
encuentra el Pantedn, esta presidida
por la sefiorial figura de Santa Maria
que aparece en un destacado lugar.



Se trata de un fresco de notables
dimensiones (1.50 por 1.00 metro)
engrandecido aun mas por un marco
escultorico. Ocupa casi dos plantas
del edificio: desde el entresuelo hasta
el final del primer piso. Se desconoce
el nombre del promotor de su
emplazamiento, pero segun el
Catastro Gregoriano (1816-1859)
Benigno y Alessandro Giorgiy
Vicenio Michele de Rosi, ocuparon
esta vivienda.

Sobre la base del testimonio
iconografico y la existencia del
grabado de Vasi, correspondiente a
1775, se puede afirmar que la
pintura fue realizada a mediados del
siglo XVIII.

El tema de la Inmaculada aparece
subrayado por la inscripcion del
Cantar de los Cantares destacada en
la parte inferior: Tota Pulchra es,
amica mea, et macula non est in te
(Toda hermosa eres, amada mia, y



ninguna mancha hay en Ti). La
iconografia se cifie a los dictados de
la tradicion: el manto azul, las manos
cruzadas sobre el pecho y, a sus pies,
el globo terraqueo, la luna y la
serpiente. Ciertamente la devocion a
la Virgen Inmaculada estaba ya muy
difundida en Roma, mucho antes de
que Pio IX, en 1854, proclamara el
dogma de la Inmaculada Concepcion
de la Virgen.

11. San Juan de Letran

Durante los primeros siglos, a causa
de las persecuciones, la celebracion
de la Eucaristia y la catequesis tenian
lugar en casas privadas que algunas
familias cristianas —habitualmente
las que contaban con mayores
medios econdmicos y por tanto con
moradas mas amplias- ponian a
disposicion de la Iglesia. Eran las



primitivas iglesias domésticas, que
en Roma también son llamadas
titulos.

El titulus era una tablilla de madera
que se colgaba en la entrada de las
villas romanas, en la que estaba
escrito el apellido del propietario; la
vivienda también era denominada
con el nombre de la gens, o linaje
familiar.

Con el paso del tiempo, muchas
domus ecclesiae acabaron siendo
donadas a la Iglesia y, cuando hubo
libertad, se edificaron templos
cristianos sobre esos lugares
venerables, cuya historia se
remontaba a la época apostdlica en
algunos casos y a famosos martires
romanos en otros. A partir del siglo
IV, cada una de estas primitivas
iglesias domésticas fue dedicada a un
santo; en bastantes ocasiones al
antiguo propietario del inmueble,



que habia entregado no solo su casa
sino la misma vida por la fe.

Los titulos que aparecen
mencionados en algunos documentos
antiguos trazan una especie de mapa
en el que puede observarse como
estaban distribuidos los cristianos
por la Urbe hacia el siglo III. Los mas
antiguos son el titulus Clementis (hoy
iglesia de San Clemente), Anastasiae
(Santa Anastasia), Vizantis (Santos
Juan y Pablo, en el Celio), Equitii
(Santos Silvestre y Martin ai Monti,
en el Esquilino), Chrysogoni (San
Crisogono, en el Trastevere), Sabinae
(Santa Sabina, en el Aventino); Gaii
(Santa Susana); Crescentianae (San
Sixto) y Pudentis (Santa Pudenciana).
Estos nueve titulos se remontan a los
origenes del cristianismo en Roma, y
hay otros tres que datan de finales
del siglo III: el titulus Callisti (hoy
Santa Maria in Trastevere), Ceciliae
(Santa Cecilia) y Marcelli (San
Marcelo al Corso).



Se calcula que antes del Edicto de
Milan (afio 313) existian mas de
veinte titulos o iglesias domésticas en
la Ciudad Eterna. Por entonces ya se
habia convertido al cristianismo
aproximadamente un tercio de la
poblacidn, pero esto no se reflejaba
en la fisonomia urbana, debido a que
la Iglesia carecia de personalidad
juridica. El emperador Constantino,
ademas de autorizar publicamente el
culto cristiano, promovio la
construccion de las primeras
basilicas cristianas, en Roma y en
Jerusalén.

Un pueblo de noble estirpe

En la Ciudad Eterna, el primer
templo cristiano que se edificé fue la
basilica Lateranense, en los terrenos
hasta entonces ocupados por un
cuartel de la guardia privada del
emperador. Durante bastantes siglos
-hasta el periodo de Avifion- alli
estuvo la catedra papal, por lo que



esta basilica merecia el titulo de
cunctarum mater et caput
ecclesiarum, que aun puede leerse en
una inscripcion junto a la entrada.

Al principio, recibio el nombre de
Basilica del Salvador, pero en época
medieval se dedicd también a San
Juan Bautista y San Juan Evangelista.
El Papa Silvestre la consagro en el
afo 318, aunque pasaron todavia
algunos decenios hasta que se
termind por completo. Desde
entonces, ha sido reconstruida varias
veces a causa de saqueos, terremotos
e incendios. La fabrica actual data de
mediados del siglo XVII y se debe a
Borromini, aunque la fachada y el
abside se transformaron
posteriormente.

Un poco separado de la Basilica, en la
esquina derecha de la gran plaza de
San Giovanni, destaca un edificio de
planta octogonal y aspecto antiguo,
escuetamente adornado pero



armonioso de lineas. Es el
baptisterio. Data del siglo V, y se
levanto durante el pontificado de
Sixto III, sobre uno primitivo que
habia mandado construir
Constantino.

En las paredes, cinco frescos
reproducen episodios de la vida de
Constantino, entre los que podemos
destacar el de la aparicion de la
Santa Cruz con la promesa: in hoc
signo vinces (con este signo
venceras), sucedida —segun la
tradicion— mientras el emperador
acampaba con su ejercito en la zona
de Saxa Rubra, la vispera de la
batalla de Ponte Milvio en la que
Constantino derroté a Majencio.

La piscina circular donde
antiguamente los cristianos eran
bautizados por inmersion se
encuentra en el centro, rodeada de
ocho hermosas columnas de porfido
con capiteles jonicos y corintios.



Esas columnas sostienen un
arquitrabe, que tiene escritos unos
versos en latin, atribuidos al Papa
San Sixto III (432-440), en los que se
resume de manera admirable la
doctrina cristiana sobre el Bautismo.
Suenan tan magnificamente, que
vale la pena leerlos en su lengua
original. Debajo afiadimos una
traduccion al castellano:

GENS SACRANDA POLIS HIC SEMINE
NASCITVR ALMO

QVAM FECVNDATIS SPIRITVS EDIT
AQVIS

VIRGINEO FETV GENITRIX ECCLESIA
NATOS

QVOS SPIRANTE DEO CONCIPIT
AMNE PARIT

COELORVM REGNVM SPERATE HOC
FONTE RENATI



NON RECIPIT FELIX VITA SEMEL
GENITOS

FONS HIC EST VITAE QVI TOTVM
DILVIT ORBEM

SVMENS DE CHRISTI VVLNERE
PRINCIPIVM

MERGERE PECCATOR SACRO
PVRGANTE FLVENTO

QVEM VETEREM ACCIPIET
PROFERET VNDA NOVVM

INSONS ESSE VOLENS ISTO
MVNDARE LAVACRO

SEV PATRIO PREMERIS CRIMINE SEV
PROPRIO

NVLLA RENASCENTVM EST
DISTANTIA QVOS FACIT VNVM

VNVS FONS VNVS SPIRITVS VNA
FIDES



NEC NVMERVS QVEMQVAM
SCELERVM NEC FORMA SVORVM

TERREAT HOC NATVS FLVMINE
SANCTVS ERIT

Aqui nace un pueblo de noble estirpe
destinado al Cielo,

que el Espiritu genera en las aguas
fecundadas.

La Madre Iglesia da a luz en el agua,
con un parto virginal,

a los que ha concebido por obra del
Espiritu divino.

Esperad el reino de los cielos, los
renacidos en esta fuente:

la vida beata no acoge a los nacidos
una sola vez.

Aqui estd la fuente de la vida, que
lava toda la tierra,



que tiene su principio en las llagas de
Cristo.

Sumérgete, pecador, en esta sagrada
corriente purificadora,

cuyas ondas, a quien reciben
envejecido, devolveran renovado.

Si quieres ser inocente, lavate en
estas aguas,

tanto si te oprime el pecado
heredado como el propio.

Nada separa ya a los que han
renacido, hechos uno

por una sola fuente bautismal, un
solo Espiritu, una sola fe.

A ninguno aterrorice el numero o la
gravedad de sus pecados:

el que ha nacido de esta agua viva
sera santo.

Apostoles de apostoles



Por el Bautismo todos los cristianos
estan llamados a la santidad y al
apostolado. La inscripcion del
baptisterio laterano muestra que esa
conciencia estaba muy viva en los
origenes del cristianismo. Por ello,
San Josemaria al explicar el espiritu
del Opus Dei lo comparaba con “la
vida de los primeros cristianos. Ellos
vivian a fondo su vocacién cristiana;
buscaban seriamente la perfeccion a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime, del
Bautismo” (1).

En los primeros siglos, los nedfitos
eran bautizados con una triple
inmersion —en honor de la Santisima
Trinidad- en la piscina del
baptisterio, y llevaban durante toda
la semana siguiente una tunica
blanca, como manifestacion de que,
una vez purificada su alma con las
aguas de la regeneracion, no querian
volverla a manchar con el pecado. Si
tenian la desgracia de caer, acudian



llenos de dolor al Sacramento de la
Penitencia. jPero qué grandes eran
sus deseos de santidad, qué lejos
estaba la suya de ser una lucha
negativa...! Estaban felices de haber
encontrado la Verdad y el Bien —el
Amor de Dios- y deseaban también,
como es natural, ir hacia Dios
acompafados de muchos otros:
parientes, amigos, vecinos,
compafieros de oficio... Anunciaron
el Evangelio con gozo y el Serior les
concedio mucho fruto; pero sabemos
que en ocasiones difundir el mensaje
de salvacion significo para ellos
jugarse la vida o sufrir graves
contradicciones. Sin embargo, los
primeros cristianos no se detuvieron
ante los obstaculos: en su conducta
volvieron resonaron muchas veces
las palabras que pronunciaron Pedro
y Juan cuando pretendian acallarles:
“nosotros no podemos dejar de
hablar lo que hemos visto y oido” (2).



Hoy como ayer, atafie a los
bautizados la tarea de trabajar para
que la salvacion llegue a todas partes
y a todos los hombres (3). Por eso, los
cristianos no sélo procuramos hacer
apostolado personal, sino que
ademas hemos de impulsar a
nuestros amigos para que también
ellos sean apodstoles y se
comprometan en la maravillosa
tarea de acercar almas a Cristo.

“Cada uno de vosotros ha de
procurar ser un apostol de
apostoles” (4), escribi6 san Josemaria
en Camino. Dios cuenta con cada uno
de los cristianos para que “todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad” (5). Por
eso, es urgente que todos los
bautizados tomen conciencia de su
vocacion a la santidad y al
apostolado. Asi acercaran a muchas
personas a la felicidad y seran ellos
mismos muy felices, porque llenaran
de sentido cristiano y de esperanza



cualquier realidad humana: “por el
Bautismo, somos portadores de la
palabra de Cristo, que serena, que
enciende y aquieta las conciencias
heridas. Y para que el Sefior actue en
nosotros y por nosotros, hemos de
decirle que estamos dispuestos a
luchar cada jornada, aunque nos
veamos flojos e inutiles, aunque
percibamos el peso inmenso de las
miserias personales y de la pobre
personal debilidad. Hemos de
repetirle que confiamos en El, en su
asistencia: si es preciso, como
Abraham, contra toda esperanza (Rm
4, 18). Asi, trabajaremos con
renovado empefio, y ensefiaremos a
la gente a reaccionar con serenidad,
libres de odios, de recelos, de
ignorancias, de incomprensiones, de
pesimismos, porque Dios todo lo
puede” (6).

Notas



1. San Josemaria, Conversaciones con
Mons. Escriva de Balaguer, n. 24.

2. Hch 4, 20.

3. Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto
Apostolicam actuositatem, n. 3.

4. San Josemaria, Camino, n. 920.
5.1Tm 2, 4.

6. San Josemaria, Amigos de Dios, n.
210

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/para-viajar-a-
roma/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/para-viajar-a-roma/
https://opusdei.org/es-hn/article/para-viajar-a-roma/
https://opusdei.org/es-hn/article/para-viajar-a-roma/

	Para viajar a Roma

