opusdei.org

Viaje apostolico del
Santo Padre a
Hungria

Intervenciones del Papa
Francisco durante su viaje

pastoral a Hungria (28-30 de
abril de 2023).

01/05/2023

Viernes 28 de abril de 2023

—Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en el antiguo
Monasterio Carmelita



—Encuentro con los obispos,
sacerdotes, didconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y agentes
pastorales en la Concatedral de San
Esteban

Sabado 29 de abril de 2023

—Encuentro con los pobres y los
refugiados en la iglesia de Santa
Isabel de Hungria

—Encuentro con los jovenes en el
Papp Laszlo Budapest Sportaréna

Domingo 30 de abril de 2023

—Santa Misa en la plaza Kossuth
Lajos

—Regina Caeli

—Encuentro con el mundo
universitario y de la cultura en la
Facultad de Informatica y Ciencias
Bionicas de la Universidad Catdlica
Péter Pazmany



Viernes 28 de abril

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomatico en el antiguo
Monasterio Carmelita

Sefiora Presidenta de la Republica,
sefior Primer Ministro,

distinguidos miembros del gobierno
y del Cuerpo diplomatico,

ilustres autoridades y representantes
de la sociedad civil,

seforas y sefiores:

Los saludo cordialmente y agradezco
a la sefiora Presidenta la acogida y
también sus amables y profundas
palabras. La politica nace de la
ciudad, de la polis, de la pasion
concreta por vivir juntos
garantizando derechos y respetando



deberes. Pocas ciudades nos ayudan
a reflexionar sobre esto como
Budapest, que no es solo una capital
sefiorial y vivaz, sino un lugar
central en la historia. Habiendo sido
testigo de cambios significativos a lo
largo de los siglos, esta llamada a ser
protagonista del presente y del
futuro. Aqui, como escribié uno de
sus grandes poetas, «se abrazan las
suaves olas del Danubio, que es
pasado, presente y futuro» (A. Jozsef,
Al Danubio). Quisiera pues compartir
algunas ideas inspirdndome en
Budapest como ciudad de historia,
ciudad de puentes y ciudad de santos.

1. Ciudad de historia. Esta capital
tiene origenes antiguos, como
atestiguan los restos de época céltica
y romana. Sin embargo, su esplendor
nos lleva a la modernidad, cuando
fue capital del Imperio austro-
hungaro, durante el periodo de paz
conocido como belle époque, que se
extendio desde los afios de su



fundacion hasta la primera guerra
mundial. Nacida en tiempo de paz,
ha conocido conflictos dolorosos; no
solo invasiones de tiempos lejanos
sino, en el siglo pasado, violencia y
opresion provocadas por las
dictaduras nacista y comunista —
:icomo olvidar el afio 1956? Y,
durante la segunda guerra mundial,
la deportacion de cientos de miles de
habitantes, con el resto de la
poblacion de origen judio encerrada
en el gueto y sometida a numerosas
atrocidades. En ese contexto hubo
muchos justos valientes —pienso, por
ejemplo, en el Nuncio Angelo Rotta—,
mucha resiliencia y un gran esfuerzo
en la reconstruccion, de modo que
hoy Budapest es una de las ciudades
europeas con el mayor porcentaje de
poblacidn judia, centro de un pais
que conoce el valor de la libertad y
que, después de haber pagado un
alto precio a las dictaduras, lleva en
si la mision de custodiar el tesoro de
la democracia y el suefio de la paz.



A este respecto, quisiera volver sobre
la fundacion de Budapest, que este
afo se celebra solemnemente. De
hecho, se fundd hace ciento
cincuenta anos, en 1873, con la union
de tres ciudades: Buda y Obuda, al
oeste del Danubio, y Pest, situada en
la costa contraria. El nacimiento de
esta gran capital en el corazon del
continente evoca el camino unitario
emprendido por Europa, en la que
Hungria encuentra el propio cauce
vital. En la posguerra Europa
represento, junto con las Naciones
Unidas, la gran esperanza, con el
objetivo comun de que un lazo mas
estrecho entre las naciones
previniera conflictos ulteriores.
Lamentablemente no ha sido asi. A
pesar de todo, en el mundo en que
vivimos, la pasion por la politica
comunitaria y por la multilateralidad
parece un bonito recuerdo del
pasado; parece que asistiéramos al
triste ocaso del suefio coral de paz,
mientras los solistas de la guerra se



imponen. En general, parece que se
hubiera disuelto en los animos el
entusiasmo de edificar una
comunidad de naciones pacifica y
estable, delimitando las zonas,
acentuando las diferencias,
volviendo a rugir los nacionalismos y
exasperandose los juicios y los tonos
hacia los demas. Parece incluso que
la politica a nivel internacional
tuviera como efecto enardecer los
animos mas que resolver problemas,
olvidando la madurez que alcanzo
después de los horrores de la guerra
y retrocediendo a una especie de
infantilismo bélico. Pero la paz
nunca vendra de la persecucion de
los propios intereses estratégicos,
sino mas bien de politicas capaces de
mirar al conjunto, al desarrollo de
todos; atentas a las personas, a los
pobres y al mafiana; no solo al poder,
a las ganancias y a las oportunidades
del presente.



En este momento historico Europa es
fundamental. Porque ella, gracias a
su historia, representa la memoria de
la humanidad y, por tanto, esta
llamada a desempefiar el rol que le
corresponde: el de unir a los
alejados, acoger a los pueblos en su
seno y no dejar que nadie
permanezca para siempre como
enemigo. Por tanto, es esencial volver
a encontrar el alma europea: el
entusiasmo y el suefio de los padres
fundadores, estadistas que supieron
mirar mas alla del propio tiempo, de
las fronteras nacionales y las
necesidades inmediatas, generando
diplomacias capaces de recomponer
la unidad, en vez de agrandar las
divisiones. Pienso cuando De
Gasperi, en una mesa redonda donde
también participaron Schuman y
Adenauer, dijo: «Es por ella misma,
no por oposicion a otros, que
nosotros preconizamos la Europa
unida... trabajamos por la unidad, no
por la division» (Intervencion en la



Mesa redonda de Europa, Roma, 13
octubre 1953). Y también en lo que
dijo Schuman: «La contribucion que
una Europa organizada y viva puede
aportar a la civilizacion es
indispensable para el mantenimiento
de unas relaciones pacificas», en
cuanto —jpalabras memorables!—
«la paz mundial no puede
salvaguardarse sin unos esfuerzos
creadores, equiparables a los peligros
que la amenazan» (Declaracion
Schuman, 9 mayo 1950). En esta
etapa historica los peligros son
muchos; pero, me pregunto,
pensando también en la martirizada
Ucrania, ¢donde estan los esfuerzos
creadores de paz?

2. Budapest es ciudad de puentes.
Vista desde lo alto, “la perla del
Danubio” muestra su peculiaridad
precisamente gracias a los puentes
que unen sus partes, armonizando su
configuracion con la del gran rio.
Esta armonia con el ambiente me



lleva a felicitar el cuidado ecoldogico
que este pais realiza con gran
esfuerzo. Pero los puentes, que
conectan realidades diversas,
también nos sugieren reflexionar
sobre la importancia de una unidad
que no signifique uniformidad. En
Budapest esto surge de la notable
variedad de las circunscripciones
que la componen, que son mas de
veinte. También la Europa de los
veintisiete, construida para crear
puentes entre las naciones, necesita
del aporte de todos sin disminuir la
singularidad de ninguno. A este
respecto, un padre fundador
preconizaba: «Europa existira y nada
de lo que constituye la gloria y la
felicidad de cada nacion se podra
perder. Es precisamente en una
sociedad mads amplia, en una
armonia mas eficaz, que el individuo
puede afirmarse» (Intervencion cit.).
Se necesita esta armonia: un
conjunto que no aplaste las partesy
partes que se sientan bien integradas



en el conjunto, pero conservando la
propia identidad. A este propdosito, es
significativo lo que afirma la
Constitucion hungara: «La libertad
individual sélo puede desarrollarse
en la colaboracion con los demas»; y
continua: «Consideramos que
nuestra cultura nacional es un aporte
valioso a la multicolor unidad
europear.

Pienso, por tanto, en una Europa que
no sea rehén de las partes,
volviéndose presa de populismos
autorreferenciales, pero que
tampoco se transforme en una
realidad fluida, o gaseosa, en una
especie de supranacionalismo
abstracto, que no tiene en cuenta la
vida de los pueblos. Este es el camino
nefasto de las “colonizaciones
ideologicas”, que eliminan las
diferencias —como en el caso de la
denominada cultura de la ideologia
de género—, o anteponen a la
realidad de la vida conceptos



reductivos de libertad —por ejemplo,
presumiendo como conquista un
insensato “derecho al aborto”, que es
siempre una tragica derrota—. Qué
hermoso, en cambio, construir una
Europa centrada en la persona y en
los pueblos, donde haya politicas
efectivas para la natalidad y la
familia —tenemos paises en Europa
con la edad media de 46-48 afos—,
buscadas con atencion en este pais;
donde naciones diversas sean una
familia en la que se vela por el
crecimiento y la singularidad de cada
uno. El puente mas famoso de
Budapest, el de las cadenas, nos
ayuda a imaginar una Europa asi,
constituida por muchos anillos
grandes y diferentes, que encuentran
su propia firmeza al formar juntos
vinculos sdlidos. En esto, la fe
cristiana ayuda, y Hungria puede
hacer de “pontonero”, valiéndose de
su especifico caracter ecuménico;
aqui diversas confesiones conviven
sin antagonismos —recuerdo la



reunion que tuve con ellos hace un
afio y medio—, colaborando
respetuosamente, con espiritu
constructivo. Con la mente y el
corazon me dirijo a la Abadia de
Pannonhalma, uno de los grandes
monumentos espirituales de este
pais, lugar de oracion y puente de
fraternidad.

3.Y esto me lleva a considerar el
ultimo aspecto: Budapest ciudad de
santos —la sefiora Presidenta hablo
de santa Isabel—, como nos lo
sugiere también el nuevo cuadro
colocado en esta sala. El pensamiento
no puede menos que dirigirse a san
Esteban, primer rey de Hungria, que
Vivio en una época en la que los
cristianos en Europa estaban en
plena comunion. Su estatua, en el
interior del castillo de Buda,
sobresale y protege la ciudad,
mientras que la basilica dedicada a él
en el corazon de la capital es, junto
con la de Esztergom, el edificio



religioso mas imponente del pais. Por
tanto, la historia hungara nace
marcada por la santidad, y no sélo de
un rey, sino de toda una familia: su
esposa, la beata Gisela, y su hijo san
Emerico. Este recibid de su padre
algunas observaciones, que
constituyen una especie de
testamento para el pueblo magiar.
Hoy prometieron regalarme el
volumen, jlo espero! En él leemos
palabras muy actuales: «Te
recomiendo que seas amable no sélo
con tu familia y parientes, o con los
poderosos y adinerados, o con tu
projimo y tus habitantes, sino
también con los extranjeros». San
Esteban motiva todo ello con genuino
espiritu cristiano, escribiendo: «La
practica del amor es la que conduce a
la felicidad suprema». Y comenta
diciendo: «Sé manso a fin de no
combatir nunca contra la

verdad» (Observaciones, X). De ese
modo conjuga inseparablemente la
verdad y la mansedumbre. Es una



gran ensefianza de fe. Los valores
cristianos no pueden ser
testimoniados por medio de la
rigidez y las cerrazones, porque la
verdad de Cristo conlleva
mansedumbre, conlleva amabilidad,
en el espiritu de las
Bienaventuranzas. Aqui radica esa
bondad popular hungara, revelada
por ciertas expresiones del lenguaje
comun, como por ejemplo: “jonak
lenni jo” [es bueno ser buenos] y
“jobb adni mint kapni” [es mejor dar
que recibir].

De esto no solo se desprende la
riqueza de una identidad sdlida, sino
la necesidad de apertura a los demas,
como reconoce la Constitucion
cuando declara: «Respetamos la
libertad y la cultura de los otros
pueblos, nos comprometemos a
colaborar con todas las naciones del
mundo». Esta también afirma: «Las
minorias nacionales que viven con
nosotros forman parte de la



comunidad politica hungara y son
parte constitutiva del Estado», y se
propone el esfuerzo «por el cuidado
y la proteccion [...] de las lenguas y
de las culturas de las minorias
nacionales en Hungria». Esta
perspectiva es verdaderamente
evangélica, tanto que contrasta una
cierta tendencia —a veces justificada
en nombre de las propias tradiciones
e incluso de la fe— a replegarse
sobre si.

Asimismo, el Texto constitutivo, en
pocas y decisivas palabras
impregnadas de espiritu cristiano,
asevera: «Declaramos que la
asistencia a los necesitados y a los
pobres es una obligacion». Esto
remite a la sucesiva historia de
santidad hungara, representada por
los numerosos lugares de culto de la
capital: desde el primer rey, que
establecio los fundamentos de la vida
comun, a una princesa que eleva el
edificio hacia una pureza mayor. Es



santa Isabel, cuyo testimonio ha
alcanzado todas las latitudes. Esta
hija de vuestra tierra murio con
veinticuatro afios después de haber
renunciado a sus bienes y haber
distribuido todo a los pobres. Se
dedico hasta el final al cuidado de los
enfermos, en el hospital que habia
mandado construir; es una piedra
preciosa del Evangelio.

Distinguidas autoridades, quisiera
agradecerles por la promocion de las
obras caritativas y educativas
inspiradas por dichos valores y en los
que se empena la estructura catolica
local, asi como por el apoyo concreto
a tantos cristianos que atraviesan
dificultades en el mundo,
especialmente en Siria y en el
Libano. Una provechosa
colaboracion entre el Estado y la
Iglesia es fecunda, pero, para que sea
asi, necesita salvaguardar bien las
oportunas distinciones. Es
importante que todo cristiano lo



recuerde, teniendo como punto de
referencia el Evangelio, para adherir
a las decisiones libres y liberadoras
de Jesus y no prestarse a una especie
de colaboracionismo con las logicas
del poder. Desde este punto de vista,
hace bien una sana laicidad, que no
decaiga en el laicismo generalizado,
que se muestra alérgico a cualquier
aspecto sacro para luego inmolarse
en los altares de la ganancia. Quien
se profesa cristiano, acompafiado por
los testigos de la fe, esta llamado
principalmente a dar testimonio y a
caminar con todos, cultivando un
humanismo inspirado por el
Evangelio y encaminado sobre dos
vias fundamentales: reconocerse
hijos amados del Padre y amar a
cada uno como hermano.

En este sentido, san Esteban dejaba a
su hijo extraordinarias palabras de
fraternidad, diciendo que quien llega
alli con lenguas y costumbres
diferentes «adorna el pais». En efecto



—escribia— «un pais que tiene una
sola lengua y una sola tradicion es
débil y decadente. Por eso, te
recomiendo que acojas con
benevolencia a los forasteros y los
honres, de manera que prefieran
estar contigo y no en otro

lugar» (Observaciones, VI). La
acogida es un tema que suscita
numerosos debates en nuestros dias
y sin duda es complejo. Sin embargo,
la actitud de fondo para los cristianos
no puede ser diferente de lo que
transmitio san Esteban, después de
haberlo aprendido de Jesus, que se
identifico con el extranjero
necesitado de acogida (cf. Mt 25,35).
Pensando en Cristo presente en
tantos hermanos y hermanas
desesperados que huyen de los
conflictos, la pobreza y los cambios
climaticos, necesitamos afrontar el
problema sin excusas ni dilaciones.
Es un tema que debemos afrontar
juntos, comunitariamente, porque en
el contexto en que vivimos, las



consecuencias, tarde o temprano,
repercutirdn sobre todos. Por eso es
urgente, como Europa, trabajar por
vias seguras y legales, con
mecanismos compartidos frente a un
desafio de época que no se podra
detener rechazandolo, sino que debe
acogerse para preparar un futuro
que, si no lo hacemos juntos, no
llegara. Esto requiere en primera
linea a quienes siguen a Jesus y
quieren imitar el ejemplo de los
testigos del Evangelio.

No es posible citar a todos los
grandes confesores de la fe de la
Pannonia Sacra, pero al menos
quisiera mencionar a san Ladislao y
santa Margarita, y hacer referencia a
algunas figuras majestuosas del siglo
pasado, como el cardenal Jozsef
Mindszenty, los beatos obispos
martires Vilmos Apor y Zoltan
Meszlényi, y el beato Laszlo
Batthyany-Strattmann. Ellos son,
junto con muchos justos de varios



credos, padres y madres de vuestra
patria. A ellos quisiera encomendar
el futuro de este pais, tan querido
para mi. Y mientras les agradezco
por haber escuchado cuanto tenia la
intencion de compartirles —les
agradezco su paciencia—, aseguro mi
cercania y mi oracion a todos los
hungaros, y 1o hago con un recuerdo
especial por aquellos que viven fuera
de la patria y por cuantos he
conocido durante mi vida y me han
hecho tanto bien. Pienso en la
comunidad religiosa hungara que
acompaiié en Buenos Aires. Isten,
aldd meg a magyart! [{Dios, bendice a
los hungaros!]

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, diaconos, consagrados,
consagradas, seminaristas y
agentes pastorales en la
Concatedral de San Esteban

Eminencia, queridos hermanos
obispos, queridos sacerdotes y



didaconos, consagradas, consagrados
y seminaristas, queridos agentes
pastorales, hermanos y hermanas,

Me alegra estar de nuevo aqui,
después de haber compartido con
ustedes el 52° Congreso Eucaristico
Internacional. Fue un momento de
mucha gracia, y estoy seguro de que
sus frutos espirituales los siguen
acompafiando. Agradezco a Mons.
Veres el saludo que me ha dirigido y
por haber recogido el deseo de los
catdlicos de Hungria en las siguientes
palabras: “En este mundo cambiante
queremos testimoniar que Cristo es
nuestro futuro”. Cristo. No "el futuro
es Cristo", no: Cristo es nuestro
futuro. No cambiemos las cosas.

Esta es una de las exigencias mas
importantes para nosotros:
interpretar los cambios y las
transformaciones de nuestro tiempo,
tratando de afrontar los desafios
pastorales de la mejor manera



posible. Con Cristo y en Cristo. Nada
afuera del Sefior, ni nada lejos del
Sefior.

Pero esto solo es posible mirando a
Cristo como nuestro futuro. El es «el
Alfa y la Omega, el que es, el que era
y el que vendra, el

Todopoderoso» (Ap 1,8), el principio
y el fin, el fundamento y la meta
ultima de la historia de la
humanidad. Contemplando en este
tiempo pascual su gloria, la de Aquel
que es «el Primero y el Ultimo» (Ap
1,17), podemos mirar las tormentas
que a veces azotan nuestro mundo,
los cambios rapidos y continuos de la
sociedad y la misma crisis de fe en
Occidente con una mirada que no
cede a la resignacion y que no pierde
de vista la centralidad de la Pascua:
Cristo resucitado, centro de la
historia, es el futuro.

Nuestra vida, aunque marcada por la
fragilidad, esta puesta firmemente en



sus manos. Si olvidamos esto,
también nosotros, pastores y laicos,
buscaremos medios e instrumentos
humanos para defendernos del
mundo, encerrandonos en nuestros
confortables y tranquilos oasis
religiosos; o, por el contrario, nos
adaptaremos a los vientos
cambiantes de la mundanidad y,
entonces, nuestro cristianismo
perdera vigor y dejaremos de ser sal
de la tierra.

Volver a Cristo, como el futuro para
no caer en la mentalidad cambiante
de la mundanidad, que es lo peor que
le puede suceder a la Iglesia: una
Iglesia mundana.

Estas son, pues, las dos
interpretaciones —diria yo, las dos
tentaciones— de las que siempre
debemos cuidarnos como Iglesia.
Primero, una lectura catastrofista de
la historia presente, que se alimenta
del derrotismo de quienes repiten



que todo esta perdido, que ya no
existen los valores del pasado, que no
sabemos donde iremos a parar. Es
hermoso que el Rvdo. Sandor haya
expresado su gratitud a Dios, que lo
ha “liberado del derrotismo”.

¢Y qué hizo de su vida? ¢Una gran
Catedral? No, sino una pequeria
capilla de emergencia. No se dejo
vencer. Gracias, hermano.

Y luego, estd el otro riesgo, el de la
lectura ingenua de la propia época,
que en cambio se basa en la
comodidad del conformismo y nos
hace creer que al fin de cuentas todo
esta bien, que el mundo ha cambiado
y debemos adaptarnos. Sin
discernimiento es feo eso.

Asi, contra el derrotismo catastrofista
y el conformismo mundano, el
Evangelio nos da ojos nuevos, nos da
la gracia del discernimiento para
entrar en nuestro tiempo con actitud
de acogida, pero también con



espiritu de profecia. Por tanto, con
acogida abierta a la profecia. No me
gusta usar el adjetivo profético. Se
usa demasiado. Sustantivo, profecia.
Estamos viviendo una crisis de
sustantivos. No, profecia. Espiritu,
actitud acogedora abierta con
profecia en el corazon.

A este respecto, quisiera detenerme
brevemente en una imagen utilizada
por Jesus: la de la higuera (cf. Mc
13,28-29). Nos la ofrece en el contexto
del Templo de Jerusalén. A los que se
quedaban admirando sus hermosas
piedras y vivian asi una especie de
conformismo mundano, poniendo su
seguridad en el espacio sagrado y en
su solemne grandeza, Jesus les dice
que no hay que absolutizar nada en
esta tierra, porque todo es precarioy
no quedara piedra sobre piedra.
Estamos leyendo en estos dias el
Oficio Divino, el libro del Apocalipsis,
donde nos hace ver que no quedara
piedra sobre piedra.



Pero, al mismo tiempo, el Sefior no
quiere inducir al desanimo ni al
miedo; y por eso afiade: cuando todo
pase, cuando se derrumben los
templos humanos, sucedan cosas
terribles y haya persecuciones
violentas, entonces «se vera al Hijo
del hombre venir sobre las nubes,
lleno de poder y de gloria» (v. 26). Y
es aqui cuando nos invita a mirar a
la higuera: «Aprendan esta
comparacion, tomada de la higuera:
cuando sus ramas se hacen flexibles
y brotan las hojas, ustedes se dan
cuenta de que se acerca el verano.
Asi también, cuando vean que
suceden todas estas cosas, sepan que
el fin esta cerca, a la puerta» (vv.
28-29).

Por consiguiente, estamos llamados a
acoger como una planta fecunda el
tiempo en que vivimos, con sus
cambios y sus desafios, porque a
través de todo esto —dice el
Evangelio— el Sefior se acerca. Y



mientras tanto, estamos llamados a
cultivar la época que nos ha tocado, a
leerla, a sembrar el Evangelio, a
podar las ramas secas del mal, a dar
fruto. Estamos llamados a una
acogida con profecia.

La acogida con profecia supone
aprender a reconocer los signos de la
presencia de Dios en la realidad,
incluso alli donde no aparece
explicitamente marcada por el
espiritu cristiano y nos sale al
encuentro con ese caracter que nos
provoca y nos interpela. Y, al mismo
tiempo, se trata de interpretarlo todo
a la luz del Evangelio, sin
mundanizarse. Estén atentos, sin
mundanizarse, Sino como
anunciadores y testigos de la
profecia cristiana. Estén atentos al
proceso de mundanizacion. Caer en
la mundanizacion tal vez es lo peor
que puede suceder a una comunidad
cristiana.



Vemos que también en este pais,
donde la tradicion de fe permanece
firmemente arraigada, presenciamos
la difusion del secularismo y de
cuanto lo acompafia, que a menudo
amenaza la integridad y la belleza de
la familia, expone a los jovenes a
modelos de vida marcados por el
materialismo y el hedonismo, y
polariza el debate sobre las nuevas
cuestiones y los nuevos desafios.

Y entonces la tentacion puede ser la
de volverse rigidos, encerrarse y
adoptar una actitud de
“combatientes”. Pero tales realidades
pueden representar oportunidades
para nosotros los cristianos, porque
estimulan la fe y la profundizacion
de algunos temas; nos invitan a
preguntarnos como estos desafios
pueden entrar en didlogo con el
Evangelio, a buscar nuevos caminos,
instrumentos y lenguajes.



En este sentido, Benedicto XVI afirmo
que las distintas épocas de
secularizacion vienen en ayuda de la
Iglesia porque «han contribuido de
modo esencial a su purificacion y
reforma interior. En efecto, las
secularizaciones [...] han significado
siempre una profunda liberacion de
la Iglesia de formas

mundanas» (Encuentro con los
catolicos comprometidos en la Iglesia
vy la sociedad, Friburgo de Brisgovia,
25 de septiembre de 2011).

Frente a cualquier tipo de
secularizacion hay un desafio y los
invito a purificar a la Iglesia de
cualquier tipo de mundanidad.
Volvamos a esta palabra
mundanidad, que es lo peor que nos
puede suceder. Es un paganismo soft,
un paganismo que no te quita la paz.
¢Por qué, porque es bueno? No,
porque estas anestesiado.



El compromiso de entrar en dialogo
con las situaciones de hoy exige que
la Comunidad cristiana esté presente
y dé testimonio, que sea capaz de
escuchar las preguntas y los retos sin
miedo ni rigidez. Esto no es facil en
la situacidn actual, porque tampoco
faltan las dificultades internas. En
particular, quisiera destacar la
sobrecarga de trabajo de los
sacerdotes. En efecto, por una parte,
las exigencias de la vida parroquial y
pastoral son numerosas, pero, por
otra, las vocaciones disminuyen y los
sacerdotes son pocos, a menudo de
edad avanzada y con algunos signos
de cansancio.

Se trata de una condicién comun a
muchas realidades europeas,
respecto a la cual es importante que
todos —pastores y laicos— se sientan
corresponsables; ante todo en la
oracion, porque las respuestas
vienen del Sefior y no del mundo; del
Sagrario y no del ordenador. Y luego,



en la pasion por la pastoral
vocacional, buscando el modo de
ofrecer con entusiasmo a los jovenes
la fascinacion de seguir a Jesus
también en la especial consagracion.

Es hermoso lo que nos conto la
hermana Krisztina. Ha sido una
vocacion dificil porque para
convertirse en dominica fue ayudada
por un sacerdote de otra orden, no
recuerdo, después de un franciscano,
después de los jesuitas con los
ejercicios. Y al final se volvid
dominica. Lindo recorrido has
hecho. Es hermoso lo que nos conto
acerca de su discutir con Jesus sobre
el por qué precisamente la habia
llamado a ella. Queria que llamara a
las hermanas, no a ella.

iSe necesita quien escuche y ayude a
discutir bien con el Sefior! Y, mas en
general, es necesario comenzar una
reflexion eclesial —uso la palabra
sinodal, que debemos hacer todos



juntos— para actualizar la vida
pastoral, sin conformarse con repetir
el pasado y sin tener miedo a
reconfigurar la parroquia en el
territorio, sino haciendo de la
evangelizacion una prioridad e
iniciando una colaboracidn activa
entre sacerdotes, catequistas, agentes
de pastoral y profesores.

Ya estan en este camino; por favor no
se detengan. Busquen las formas
posibles para colaborar con alegria
en la causa del Evangelio y lleven
adelante juntos, cada uno con su
propio carisma, la pastoral como
anuncio kerigmatico. Eso que mueve
las conciencias.

En este sentido, fue bonito lo que nos
dijo Dorina sobre la necesidad de
llegar al projimo a través de la
narracion, de la comunicacion,
tocando la vida cotidiana. Y aqui me
detengo un poco para subrayar el
trabajo bello de los catequistas,



antiquum ministerium. Hay lugares
en el mundo, pensemos en Africa por
ejemplo, donde la evangelizacion la
llevan adelante los catequistas. Pero
los catequistas son columnas en la
Iglesia. Gracias, gracias por lo que
hacen.

Y les agradezco a los diaconos y
catequistas, que desempefian aqui un
papel decisivo en la transmision de la
fe a las jovenes generaciones, y a
todos aquellos, profesores y
formadores, que estan
comprometidos generosamente en el
campo de la educacion. jGracias!
iMuchas gracias!

Permitanme decirles entonces que
una buena pastoral es posible si
somos capaces de vivir el
mandamiento del amor que el Sefior
nos ha dado y que es don de su
Espiritu. Si estamos distanciados o
divididos, si nos volvemos rigidos en
nuestras posiciones y en los grupos,



no damos fruto. Pensemos en
nosotros mismos, en nuestras ideas,
en nuestras teologias.

Es triste cuando nos dividimos
porque, en vez de jugar en equipo,
jugamos al juego del enemigo. El
diablo es el que divide. Es un artista
en hacer esto. Es su especialidad.

Y vemos obispos desconectados entre
si, sacerdotes en tension con el
obispo, sacerdotes mayores en
conflicto con los mas jovenes,
diocesanos con religiosos,
presbiteros con laicos, latinos con
griegos; nos polarizamos en temas
que afectan a la vida de la Iglesia,
pero también en aspectos politicos y
sociales, atrincherandonos en
posiciones ideoldgicas.

Pero no dejen entrar las ideologias.
La vida de fe no puede reducirse a la
ideologia. Esto es del diablo. Por
favor no lo hagan.



La primera pastoral es el testimonio
de comunion, porque Dios es
comunion y esta presente ahi donde
hay caridad fraterna. Superemos las
divisiones humanas para trabajar
juntos en la vifia del Sefior.
Sumerjamonos en el espiritu del
Evangelio, arraiguémonos en la
oracion, especialmente en la
adoracion y en la escucha de la
Palabra de Dios, cultivemos la
formacion permanente, la
fraternidad, la cercania y la atenciéon
a los demas. Un gran tesoro ha sido
puesto en nuestras manos, jno lo
desperdiciemos buscando realidades
secundarias respecto al Evangelio!

Y aqui me permito de decirles estén
atentos al chismerio. El chismerio
entre los obispos, entre los
sacerdotes, entre las hermanas, entre
los laicos. El chismerio destruye.
Parece un caramelo de azucar. Es
lindo chismorrear de los demas, se
cae a menudo en esto, pero estén



atentos porque es el camino de la
destruccion.

Siun consagrado, un laico que vive
en serio lograse no hablar mas de
otro, éste es un santo, una santa.
Vayan por este camino. Nada de
chismerio.

"Es dificil, Padre, porque a veces uno
tropieza con un comentario”. Hay un
lindo remedio, la oracion. Hay otro
lindo remedio, morderse la lengua.
Te muerdes la lengua y nada de
chismerio. ¢De acuerdo? ¢De
acuerdo? Nada de chismerio.

Y quisiera decirles una cosa mas a los
sacerdotes, para ofrecer al Pueblo
santo de Dios el rostro del Padre y
crear un espiritu de familia: tratemos
de no ser rigidos, sino de tener
miradas y enfoques misericordiosos
y compasivos.

Sobre esto me gustaria subrayar una
cosa. ¢{Cudl es el estilo de Dios? El



primer estilo de Dios es la actitud de
la cercania. £l mismo lo dijo en el
Deuteronomio. La actitud de Dios es
la cercania, con compasion y
ternura. Cercania, compasion y
ternura. Este es el estilo de Dios. ;Yo
soy cercano a la gente, ayudo a la
gente? ;Soy compasivo o condeno a
todos? ¢Soy tierno, suave? Nada de
rigidez. Cercania, compasion y
ternura.

En este sentido, me han
impresionado las palabras de don
Jozsef, que ha recordado la entrega y
el ministerio de su hermano, el Beato
Janos Brenner, barbaramente
asesinado con tan sélo 26 afos.
iCuantos testigos y confesores de la
fe tuvo este pueblo durante los
totalitarismos del siglo pasado! Han
sufrido tanto. El Beato Janos
experimento en su propia piel
muchos sufrimientos; habria sido
facil para él guardar rencor,
encerrarse en si mismo, volverse



rigido. En cambio, fue un buen
pastor.

Esto se nos pide a todos,
especialmente a los sacerdotes, una
mirada misericordiosa, un corazon
compasivo, que perdona siempre,
que perdona siempre, que perdona
siempre. Que ayuda a recomenzar,
que acoge y no juzga, anima y no
critica, sirve y no murmura.

Esta actitud nos ejercita para una
acogida que es profecia. Es decir, a
transmitir el consuelo del Sefior en
las situaciones de dolor y pobreza del
mundo, acompafiando a los
cristianos perseguidos, a los
migrantes que buscan hospitalidad, a
las personas de otras etnias, a
cualquiera que lo necesite.

En este sentido, tienen grandes
ejemplos de santidad, como San
Martin. Su gesto de compartir la capa
con el pobre es mucho mas que una
obra de caridad; es la imagen de la



Iglesia hacia la que hay que tender,
es lo que la Iglesia de Hungria puede
llevar como profecia al corazon de
Europa: misericordia y cercania.
Pero quisiera recordar también a San
Esteban, cuya reliquia esta aqui junto
a mi. Fl, que fue el primero en
confiar la nacion a la Madre de Dios,
que fue un intrépido evangelizador y
fundador de monasterios y abadias,
sabia también escuchar y dialogar
con todos y ocuparse de los pobres;
por ellos bajo los impuestos e iba a
dar limosna disfrazado para no ser
reconocido.

Esta es la Iglesia que debemos sofiar,
capaz de escucha reciproca, de
dialogo, de atencion a los mas
débiles; acogedora para con todos y
valiente para llevar a cada uno la
profecia del Evangelio.

Queridos hermanos y hermanas,
Cristo es nuestro futuro, porque es El



quien guia la historia. El es el Sefior
de la historia.

De ello estaban firmemente
convencidos vuestros confesores de
la fe: tantos obispos, sacerdotes,
religiosos y religiosas martirizados
durante la persecucion atea; ellos
testimonian la fe granitica de los
hungaros. Y esto no es una
exageracion, ustedes tienen fe
granitica y agradecemos a Dios por
esto.

Quisiera recordar al Cardenal
Mindszenty, que creia en el poder de
la oracion, hasta el punto de que aun
hoy, casi como un dicho popular, se
repite aqui: “Si hay un millon de
hungaros rezando, no temeré al
futuro”.

Sean acogedores, sean testigos de la
profecia del Evangelio, pero sobre
todo sean mujeres y hombres de
oracion, porque la historia y el futuro
dependen de ello. Les doy las gracias



por su fe y su fidelidad, por todo lo
bueno que tienen y que hacen.

No puedo olvidar el testimonio
valiente y paciente de las hermanas
hungaras de la Sociedad de Jesus, a
las que conoci en Argentina, después
de que abandonaran Hungria
durante la persecucion religiosa.
Eran mujeres de testimonio, eran
buenisimas. Con el testimonio me
hicieron mucho bien.

Rezo por ustedes, para que,
siguiendo el ejemplo de sus grandes
testigos de la fe, nunca se dejen
vencer por el cansancio interior.
Nunca se dejen vencer por ese
cansancio interior que nos lleva a la
mediocridad. No.

Sigan adelante con alegria. Y les pido
que sigan rezando por mi. jGracias!




Sabado 29 de abril

Encuentro con los pobres y los
refugiados en la iglesia de Santa
Isabel de Hungria

Queridos hermanos y hermanas,
ibuenos dias!

Me siento feliz de estar aqui entre
ustedes. Gracias, Mons. Antal, por sus
palabras de bienvenida y gracias por
haber recordado el generoso servicio
que la Iglesia hungara realiza paray
con los pobres. Los pobres y los
necesitados —no lo olvidemos nunca
— estan en el corazon del Evangelio:
Jesus, en efecto, vino «a llevar la
Buena Noticia a los pobres» (Lc 4,18).
Ellos, entonces, nos indican un
desafio apasionante, para que la fe
que profesamos no sea prisionera de
un culto alejado de la vida y no se
convierta en presa de una especie de
“egoismo espiritual”, es decir, de una
espiritualidad que me construyo a la
medida de mi tranquilidad interior y



de mi satisfaccion. La fe verdadera,
en cambio, es aquella que incomoda,
que arriesga, que hace salir al
encuentro de los pobres y capacita
para hablar con la vida el lenguaje de
la caridad. Como afirma san Pablo,
podemos hablar muchas lenguas,
poseer sabiduria y riquezas, pero si
no tenemos caridad no poseemos
nada y no somos nada (cf. 1 Co
13,1-13).

El lenguaje de la caridad. Fue la
lengua hablada por santa Isabel, a
quien este pueblo profesa gran
devocidn y afecto. Al llegar esta
manana, vi en la plaza su estatua,
con la base que la representa
mientras recibe el cordon de la orden
franciscana y, al mismo tiempo,
ofrece agua para saciar la sed de un
pobre. Es una hermosa imagen de la
fe. Quien “se une a Dios”, como hizo
san Francisco de Asis, en quien Isabel
se inspirg, se abre a la caridad hacia
el pobre, porque «el que dice: “Amo a



Dios”, y no ama a su hermano, es un
mentiroso. ;Como puede amar a
Dios, a quien no ve, el que no ama a
su hermano, a quien ve?» (1 Jn 4,20).
Santa Isabel, hija del rey, habia
crecido en la comodidad de una vida
de corte, en un ambiente lujoso y
privilegiado; sin embargo,
conmovida y transformada por el
encuentro con Cristo, pronto sintié
rechazo hacia las riquezas y las
vanidades del mundo, advirtiendo el
deseo de despojarse de ellas y de
cuidar a los necesitados. Asi, no sélo
gasto sus bienes, sino también su
vida en favor de los ultimos, de los
leprosos y de los enfermos, hasta
llegar a curarlos personalmente y a
llevarlos sobre sus propios hombros.
Ese es el lenguaje de la caridad.

Brigitta, a quien agradezco su
testimonio, también nos hablé de
ello. Tantas privaciones, tanto
sufrimiento, tanto trabajo duro para
tratar de salir adelante y no hacer



faltar el pan a sus hijos y, en el
momento mas dramatico, el Sefior
vino a su encuentro para socorrerla.
Pero —lo hemos escuchado de sus
propios labios—, ¢como intervino el
Sefior? El, que escucha el grito del
pobre, «hace justicia a los oprimidos
y da pan a los hambrientos» y
«endereza a los que estan
encorvados» (Sal 146,7-8), casi nunca
llega resolviendo nuestros problemas
desde arriba, sino que se hace
cercano con el abrazo de su ternura,
inspirando la compasion de
hermanos que se dan cuenta de ellos
y no permanecen indiferentes.
Brigitta nos dijo que pudo
experimentar la cercania del Sefior
gracias a la Iglesia greco-catdlica; a
tantas personas que se prodigaron
para ayudarla, animarla, encontrarle
un trabajo y sostenerla en las
necesidades materiales y en el
camino de la fe. Este es el testimonio
que se nos pide: la compasion hacia
todos, especialmente hacia los que



estdn marcados por la pobreza, la
enfermedad y el dolor. Compasion
que quiere decir “padecer con”.
Necesitamos una Iglesia que hable
con fluidez el lenguaje de la caridad,
idioma universal que todos escuchan
y comprenden, incluso los mas
alejados, incluso los que no creen.

Y a este proposito, expreso mi
gratitud a la Iglesia hungara por el
esfuerzo realizado en la caridad, un
compromiso extenso: han creado
una red que conecta a muchos
agentes pastorales, a muchos
voluntarios, a las Caritas
parroquiales y diocesanas, y también
a grupos de oracion, comunidades de
creyentes y organizaciones
pertenecientes a otras confesiones,
pero unidas en esa comunion
ecuménica que brota precisamente
de la caridad. Y gracias por el modo
con que han acogido —no solo con
generosidad sino también con
entusiasmo— a muchos refugiados



procedentes de Ucrania. Escuché
conmovido el testimonio de Oleg y su
familia; vuestro “viaje hacia el
futuro” —un futuro diferente, lejos
de los horrores de la guerra—
comenzo en realidad con un “viaje
en la memoria”, porque Oleg recordo
la calida bienvenida que recibi6 en
Hungria hace afios, cuando vino a
trabajar como cocinero. La memoria
de esa experiencia lo animo a
emprender el viaje con su familia y a
venir aqui a Budapest, donde
encontrd una generosa hospitalidad.
El recuerdo del amor recibido
reaviva la esperanza, anima a
emprender nuevos caminos de vida.
En efecto, también en el dolor y en el
sufrimiento se encuentra la valentia
de seguir adelante cuando se ha
recibido el balsamo del amor: y esta
es la fuerza que ayuda a creer que no
todo estd perdido y que un futuro
diferente es posible. El amor que
Jesus nos da y que nos manda vivir
contribuye entonces a extirpar de la



sociedad, de las ciudades y de los
lugares donde vivimos, los males de
la indiferencia —es una peste la
indiferencia— y del egoismo, y
reaviva la esperanza de una
humanidad nueva, mas justa y
fraterna, donde todos puedan
sentirse en casa.

Lamentablemente, un gran namero
de personas también aqui estan
literalmente sin hogar: muchas
hermanas y hermanos marcados por
la fragilidad —solos, con diversas
dificultades fisicas y mentales,
destruidos por el veneno de la droga,
que han salido de la carcel o han sido
abandonados por ser ancianos—
estan afectados por formas graves de
pobreza material, cultural y
espiritual, y no tienen un techo o una
casa donde vivir. Zoltan y su esposa
Anna nos han dado su testimonio
sobre esta gran tragedia: gracias por
sus palabras. Y gracias por haber
acogido esa mocion del Espiritu



Santo que los ha llevado, con valentia
y generosidad, a construir un centro
para acoger a personas sin techo. Me
ha impresionado escuchar que, junto
con las necesidades materiales,
prestan atencion a la historia y a la
dignidad herida de las personas,
haciéndose cargo de su soledad, de
su fatiga de sentirse amadas y
bienvenidas en el mundo. Anna nos
dijo que «es Jesus, la Palabra viva,
que sana sus corazones y sus
relaciones, porque la persona se
reconstruye desde dentro»; es decir,
renace, cuando experimenta que a
los ojos de Dios es amada y
bendecida. Esto vale para toda la
Iglesia: jno es suficiente dar el pan
que alimenta el estbmago, es
necesario alimentar el corazon de las
personas! La caridad no es una
simple asistencia material y social,
sino que se preocupa de toda la
persona y desea volver a ponerla en
pie con el amor de Jesus: un amor



que ayuda a recuperar belleza y
dignidad.

Hacer caridad significa tener la
valentia de mirar a los ojos. Tu no
puedes ayudar a alguien mirando
hacia otro lado. Para hacer caridad
se necesita la valentia de tocar. Tu no
puedes arrojar la limosna desde lejos
sin tocar. Tocar y mirar. Y asi,
tocando y mirando, comienzas un
camino, un camino con esa persona
necesitada, que te hara entender
cuan necesitado estas tu de la mirada
y de la mano del Sefior.

Hermanos y hermanas, los animo a
hablar siempre el lenguaje de la
caridad. La estatua que hay en esta
plaza representa el milagro mas
famoso de santa Isabel: se cuenta
que, una vez, el Sefior transformo en
rosas el pan que llevaba a los
necesitados. Es asi también para
ustedes: cuando se empefian en
llevar el pan a los hambrientos, el



Sefior hace florecer la alegria y
perfuma vuestra existencia con el
amor que dan. Hermanos y
hermanas, les deseo que lleven
siempre el perfume de la caridad a la
Iglesia y a su pais. Y les pido, por
favor, que sigan rezando por mi.

Encuentro con los jovenes en el
Papp Laszlo Budapest Sportaréna

Dicsértessék a Jézus Krisztus!
[[Alabado sea Jesucristo!]

Queridos hermanos y hermanas,
quisiera decirles: koszonom!
[igracias!]

Gracias por la danza, el canto, sus
valientes testimonios, y gracias a
cada uno por estar aqui. Estoy feliz
de estar con ustedes. Mons. Ferenc
nos dijo que la juventud es un tiempo
de grandes preguntas y grandes
respuestas.



Es cierto, y es importante que haya
alguien que provoque y escuche sus
preguntas y que no les dé respuestas
faciles y preconfeccionadas, sino que
les ayude a desafiar sin miedo la
aventura de la vida en busca de
grandes respuestas. Las respuestas
preconfeccionadas no nos sirven, no
nos ayudan. Esto, de hecho, es lo que
hizo Jesus.

Bertalan, has dicho que Jesus no es
un personaje de cuento ni el
superhéroe de un comic, y es verdad:
Cristo es Dios en carne y hueso, el
Dios vivo que se hace cercano; es el
Amigo, el mejor de los amigos; es el
Hermano, el mejor de los hermanos,
y es muy bueno haciendo preguntas.

En el Evangelio, de hecho, El, que es
el Maestro, hace preguntas antes de
dar respuestas.

Pienso en el momento en que se
encuentra frente a aquella mujer
adultera a la que todos acusaban.



Jesus interviene, los que la acusaban
se marchan y Fl se queda a solas con
ella. Entonces le pregunta con
dulzura: “Mujer, ;donde estan tus
acusadores? ;Nadie te ha
condenado?” (Jn 8,10). Ella responde:
“Nadie, Sefior” (v. 11).

Y asi, al decir esto, ella comprende
que Dios no quiere condenar, sino
perdonar. Fijen esto en su mente:
Dios nos perdona siempre.

[Al traductor] ¢Coémo se dice en
hungaro “Dios perdona siempre”?
¢Como se dice? [Los jovenes lo repiten
dos veces a instancias del Papa] No lo
olviden.

Dios perdona siempre, jesta
dispuesto a levantarnos en cada
caida! Con El, por tanto, nunca
debemos tener miedo de caminar y
avanzar en la vida.

Pensemos también en Maria
Magdalena, que en la mafiana de



Pascua fue la primera en ver a Jesus
resucitado. Ella fue la primera.
Estaba llorando junto al sepulcro
vacio y Jesus le preguntd: “Mujer,
ipor qué lloras? ;A quién

buscas?” (Jn 20,15).

Y asi, conmovida en lo mas intimo,
Maria Magdalena le abre su corazon,
le cuenta su angustia, le revela sus
deseos y su amor.

Y veamos el primer encuentro de
Jesus con los que iban a ser sus
discipulos. Dos de ellos, enviados por
Juan el Bautista, lo siguen. El Sefior
se vuelve y les hace una sola
pregunta: “;Qué quieren?” (Jn 1,38).

Yo también les hago una pregunta y
cada uno la responde en su corazon.
Cuando Dios hace una pregunta
hagamos silencio. Mi pregunta es:
¢Qué buscas en la vida? ¢Qué buscas
en el corazon? En silencio, cada uno
responde dentro de si: ¢Qué busco
yo?



Y Jesus no da lecciones, sino que
camina con ellos: no quiere que sus
discipulos sean alumnos repitiendo
una leccidn, sino jovenes libres y en
camino, comparieros de un Dios que
escucha sus necesidades y esta atento
a sus suerios.

Luego, después de mucho tiempo,
dos jovenes discipulos caen
tristemente en un error: piden a
Jesus algo equivocado, o sea, que
puedan estar a su derecha y a su
izquierda cuando se convierta en rey.
Querian trepar.

Pero es interesante ver que Jesus no

les reprende por tal atrevimiento, no
les dice: “;Como se atreven, dejen de
sofiar esas cosas!”.

No, Jesus no derriba sus suefios, sino
que les corrige sobre como
realizarlos; acepta su deseo de llegar
alto, pero insiste sobre un punto,
para que lo recuerden bien: uno no
se hace grande pasando por encima



de los demas, sino abajandose hacia
los demads; no a costa de los demas,
sino sirviendo a los demas (cf. Mc
10,35-45).

Quisiera repetir esto. Pido al
traductor que gentilmente lo repita.

[El traductor repite en hungaro “uno
no se hace grande pasando por
encima de los demds, sino abajandose
hacia los demds; no a costa de los
demas, sino sirviendo a los demdads”].

¢Han entendido?

Como ven, amigos, Jesus se alegra de
que alcancemos grandes metas. No
nos quiere vagos y perezosos, no nos
quiere callados y timidos; nos quiere
Vivos, activos, protagonistas de la
historia. Y nunca desprecia nuestras
expectativas, sino que, al contrario,
sube la barra de nuestros deseos.

Jesus estaria de acuerdo con un
proverbio de ustedes, que espero



pronunciar bien: Aki mer az nyer [El
que no arriesga, no ganaj.

Ustedes me pueden preguntar:
(como se gana en la vida? Jesus nos
presenta que hay dos pasos basicos,
como en el deporte: primero,
apuntar alto; segundo, entrenar.

Apuntar alto. ¢Tienes un talento?
Seguramente lo tienes. No lo dejes de
lado pensando que todo lo que
necesitas para ser feliz es 1o minimo
indispensable: un titulo, un trabajo
para ganar dinero, un poco de
diversion. No, pon en juego lo que
tienes.

¢Tienes una cualidad particular?
Invierte en ella, jsin miedo! ¢Sientes
en tu corazon que tienes una
capacidad que puede hacer mucho
bien? ;Sientes que es hermoso amar
al Sefor, crear una familia
numerosa, ayudar a los necesitados?



Ve adelante. No pienses que sean
deseos inalcanzables, jinvierte en las
grandes metas de la vida! jInvierte
en las grandes metas de la vida!

Este es el primero: Apuntar alto.

El segundo, entrenarse. ;COmo? En
dialogo con Jesus, que es el mejor
entrenador posible. Fl te escucha, te
motiva, cree en ti, sabe sacar lo
mejor de ti. Y siempre te invita a
hacer equipo: nunca solo, sino con
los demas.

Si ta quieres madurar y crecer en la
vida, tienes que ir haciendo equipo. Y
haciendo equipo, en la comunidad,
juntos, viviendo experiencias
comunes.

Pienso, por ejemplo, en las Jornadas
Mundiales de la Juventud, y
aprovecho para invitarlos a la
proxima, que serd en Portugal, en
Lisboa, a principios de agosto. Hoy
en dia existe la gran tentacion de



conformarse con un celulary
algunos amigos. {Poca cosa, por
favor! Pero, aunque eso es lo que
hacen muchos, aunque eso es lo que
te gustaria hacer, no hace bien.

No te puedes encerrar en un grupo
pequeiio de amigos y encerrarte con
tu celular. Esta es una cosa un poco
estupida.

También hay un elemento
importante en este entrenamiento, y
ty, Krisztina, nos lo has recordado al
decir que, en medio de mil prisas, de
tanto frenesi y velocidad, hay algo
esencial que les falta hoy a los
jovenes, y también a los adultos.

Dijiste: “No nos damos tiempo para
estar en silencio en medio del ruido,
porque tenemos miedo a la soledad y
entonces todos los dias acabamos
cansados”. Y lo has dicho tu,
Krisztina, jgracias!



Quisiera decirles: en esto, no tengan
miedo de ir contra corriente, de
encontrar cada dia un tiempo de
silencio para hacer un alto y rezar.

Hoy todo les dice que tienen que ser
rapidos, eficientes, practicamente
perfectos, jcomo si fueran maquinas!
iPero nosotros no somos maquinas!
Luego nos damos cuenta de que a
menudo nos quedamos sin gasolina y
no sabemos qué hacer.

Es muy bueno poder detenerse para
volver a llenar el tanque, para
recargar baterias. Pero cuidado: no
para sumergirse en las propias
melancolias ni para estar rumiando
nuestras tristezas; ni tampoco para
pensar en la persona que me hizo
esto o aquello, haciendo teorias sobre
como se comportan los demas. Esto
no hace bien. Es un veneno. No hace
bien.

El silencio es el terreno en el cual se
pueden cultivar relaciones



provechosas, porque nos permite
confiarle a Jesus lo que vivimos,
llevarle rostros y nombres, depositar
en Fl nuestras angustias, pensar en
nuestros amigos y hacer una oracion
por ellos.

El silencio nos da la posibilidad de
leer una pagina del Evangelio que le
hable a nuestra vida; de adorar a
Dios, encontrando asi la paz en
nuestro corazon. El silencio te
permite escoger un libro que no estas
obligado a leer, pero que te ayuda a
leer el corazon humano; a observar
la naturaleza para no estar solo en
contacto con las cosas hechas por el
hombre y descubrir asi la belleza que
nos rodea.

Pero el silencio no es para quedarse
pegado al celular y a las redes
sociales. No, por favor. La vida es
real, no virtual; no sucede en una
pantalla, jsino en el mundo! Por
favor jno virtualizar la vida! Lo



repito: ino virtualizar la vida que es
concreta! ;Han entendido?

El silencio, pues, es la puerta de la
oracion, y la oracion es la puerta del
amor.

Dora, quisiera darte las gracias
porque has hablado de la fe como de
una historia de amor -es hermoso
esto, es tu experiencia-, en la que
cada dia te enfrentas a las
dificultades de la adolescencia, pero
sabes que hay Alguien contigo,
Alguien para ti, y que ese Alguien,
Jesus, no tiene miedo de superar
contigo cada obstaculo que
encuentres.

La oracion ayuda a realizar esto,
porque es un didlogo con Jesus, como
la Misa es un encuentro con Fly la
Confesion el abrazo que recibes de
Fl.

Me viene a la mente vuestro gran
musico Ferenc Liszt. Durante la



limpieza de su piano, se encontraron
unas cuentas del Rosario que tal vez,
al romperse, habian caido en el
instrumento.

Es una pista que nos hace pensar
como, antes de una composicion o de
una interpretacion, quiza incluso
después de un momento de diversion
con el piano, era habitual para él
rezar: hablaba al Sefior y a la Virgen
de lo que amaba y ponia su arte y sus
talentos en oracion.

Rezar no es aburrido. Somos
nosotros los que lo hacemos
aburrido. Rezar es un encuentro con
el Sefior.

Cuando recen, no tengan miedo de
llevar a Jesus todo lo que pasa en su
mundo interior: los afectos, los
miedos, los problemas, las
expectativas, los recuerdos, las
esperanzas. Todo, incluso los
pecados. El Sefior lo entiende todo.
La oracion es dialogo, es vida.



Bertalan- jeres bueno, tu!- hoy no has
tenido vergiuenza de contarnos a
todos sobre la angustia que a veces te
paraliza y las luchas para acercarte a
la fe. Qué hermoso cuando se tiene la
valentia de ser auténticos, que no
significa mostrar que nunca se tiene
miedo, sino abrirse y compartir las
fragilidades con el Sefior y con los
demas, sin esconderse, sin disimular,
sin usar mascaras. Gracias por tu
testimonio, Bertalan.

El Sefior, como nos dice el Evangelio
en cada pagina, no hace grandes
cosas con personas extraordinarias,
sino con personas auténticas, como
cada uno de nosotros. En cambio,
quienes confian en sus propias
capacidades y viven de las
apariencias para quedar bien, alejan
a Dios de su corazon.

Jesus con sus preguntas, con su
amor, con su Espiritu, escarba en
nosotros para hacernos personas



auténticas. Y hoy existe una gran
necesidad de personas auténticas.
iTanto!

¢Saben cudl es el peligro de hoy? Ser
una persona fingida. j{Sean personas
verdaderas! Puede que me
averguence porque mi realidad no es
buena. Hablen con el Sefior, que nos
quiere como somos ahora. Vayan con
valentia. Vayan adelante.

A este respecto, nos ha impresionado
lo que has dicho, Tédor, empezando
por tu nombre, que llevas en honor
del beato Teodoro, un gran confesor
de la fe que nos llama a no vivir a
medias.

Has querido “hacer sonar el
despertador”, al decir que el celo por
la mision esta anestesiado por el
hecho de que vivimos en la
seguridad y la comodidad, mientras
que a pocos kilémetros de aqui la
guerra y el sufrimiento estan a la
orden del dia.



He aqui, pues, la invitacion: tomar la
vida en nuestras manos para ayudar
al mundo a vivir en paz.
Preguntémonos, cada uno de
nosotros y dejemos que nos
incomode: ¢Qué hago yo por los
demas, por la Iglesia, por la
sociedad? ¢Vivo pensando en mi
propio bien o me arriesgo por
alguien, sin calcular mis propios
intereses? Preguntémonos por
nuestra gratuidad, por nuestra
capacidad de amar segun Jestis, es
decir, de servir.

Estoy terminando, no se preocupen,
no se aburran.

Queridos amigos, hay una ultima
cosa que quisiera compartir con
ustedes, una pagina del Evangelio
que resume lo que hemos estado
diciendo. Hace un afio y medio
estuve aqui para el Congreso
Eucaristico.



En el Evangelio de Juan, en el
capitulo seis, hay una hermosa
pagina eucaristica que tiene como
centro a un joven. Habla de un
muchacho que estaba entre la
multitud escuchando a Jesus.
Probablemente sabia que el
encuentro iba a durar bastante y
habia sido previsor: habia traido
consigo su almuerzo. ;Ustedes han
traido un bocadillo? Este joven habia
traido el almuerzo.

Jesus siente compasion por la
multitud y quiere darle de comer; asi
que, a su estilo, hace preguntas a los
discipulos para abrir paso a sus
capacidades. Le pregunta a uno de
ellos como hacerlo y éste le da una
respuesta “contable”: “Doscientos
denarios no bastarian para que cada
uno pudiera comer un pedazo de
pan” (Jn 6,7), como dando a entender
que era matematicamente imposible.



Otro, mientras tanto, ve a aquel
muchacho y hace una observacidn,
pero de nuevo pesimista: “Aqui hay
un joven que tiene cinco panes de
cebada y dos peces, pero ¢qué es esto
para tanta gente?” (v. 9). En cambio,
para Jesus con esos cinco panes y dos
peces le basta. Son mas que
suficientes para realizar el famoso
milagro de la multiplicacion de los
panes y los peces.

Cada uno, con sus pequeifias cosas
que tienen, las dejan en manos de
Jesus y esto es suficiente.

Sin embargo, el Evangelio no cuenta
un detalle y lo deja a nuestra
imaginacion: ;Como convencieron
los discipulos a aquel muchacho para
que diera todo lo que tenia? Tal vez
le hayan pedido que compartiera su
almuerzo y él habra mirado a su
alrededor, notando que habia miles
de personas.



Y quizas, como ellos, habra
respondido diciendo: “No es
suficiente, ;por qué me lo piden a mi
y no se ocupan ustedes, que son los
discipulos de Jesus? ¢Quién soy yo?”.
Entonces, tal vez, le habran dicho
que era el mismo Jesus quien se lo
pedia.

Y el joven hace una cosa
extraordinaria: se fia. Ese joven que
tenia el almuerzo para si, se fia, 1o da
todo, no se guarda nada para si.
Habia venido para recibir de Jesus y
se encuentra dandole a Jesus. Asi es
como se produce el milagro. Viene
del compartir: la multiplicacion
realizada por Jesus comienza cuando
acquel muchacho comparte con Ely
para los demas.

Lo poco que tenia aquel joven, en
manos de Jesus, se convierte en
mucho. Es ahi a donde conduce la fe:
a la libertad de dar, al entusiasmo de



entregarse, a superar los miedos, a
arriesgar.

Amigos, termino con esto: cada uno
de ustedes es valioso para Jesus, jy
también para mi! Recuerden que
nadie puede ocupar su lugar en la
historia de la Iglesia y del mundo;
nadie puede hacer lo que solo
ustedes pueden hacer.

Asi que ayudémonos mutuamente a
creer que somos amados y valiosos,
que estamos hechos para cosas
grandes.

Recemos por ello y animémonos
mutuamente. Y no se olviden
tampoco de ayudarme con sus
oraciones.

Koszonom! [jGracias!]

Domingo 30 de abril



Santa Misa en la plaza Kossuth
Lajos

Las ultimas palabras que Jesus
pronuncia, en el Evangelio que
hemos escuchado, resumen el
sentido de su mision: «Yo he venido
para que tengan Vida, y la tengan en
abundancia» (Jn 10,10). Esto es lo que
hace un buen pastor: da la vida por
sus ovejas. Asi Jesus, como un pastor
que va en busca de su rebafio, vino a
buscarnos cuando estdbamos
perdidos; como un pastor, vino a
arrancarnos de la muerte; como un
pastor, que conoce a cada una de sus
ovejas y las ama con ternura infinita,
nos ha hecho entrar en el redil del
Padre, haciéndonos hijos suyos.

Contemplemos entonces la imagen
del buen Pastor, y detengdmonos en
dos acciones que, como narra el
Evangelio, El realiza por sus ovejas:
primero las llama, después las hace
salir.



1. En primer lugar, “llama a sus
ovejas” (cf. v. 3). Al comienzo de
nuestra historia de salvacion no
estamos nosotros con nuestros
méritos, nuestras capacidades,
nuestras estructuras; en el origen
esta la llamada de Dios, su deseo de
alcanzarnos, su preocupacion por
cada uno de nosotros, la abundancia
de su misericordia que quiere
salvarnos del pecado y de la muerte,
para darnos la vida en abundancia y
la alegria sin fin. Jesus vino como
buen Pastor de la humanidad para
llamarnos y llevarnos a casa.
Nosotros entonces, con memoria
agradecida, podemos recordar su
amor por nosotros; por nosotros que
estdbamos alejados de El. Si,
mientras «todos andabamos errantes
como ovejas» y «siguiendo cada uno
su propio camino» (Is 53,6), El
soportd nuestras iniquidades y cargo
con nuestras culpas, conduciéndonos
nuevamente al corazon del Padre.
Asi lo hemos escuchado del apdstol



Pedro en la segunda Lectura:
«Porque antes andaban como ovejas
perdidas, pero ahora han vuelto al
Pastor y Guardian de ustedes» (1 P
2,25). Y, aun hoy, en cada situacion de
la vida, en aquello que llevamos en el
corazon, en nuestros extravios, en
nuestros miedos, en el sentido de
derrota que a veces nos asalta, en la
prision de la tristeza que amenaza
con encerrarnos, £1 nos llama. Viene
como buen Pastor y nos llama por
nuestro nombre, para decirnos lo
valiosos que somos a sus 0jos, para
curar nuestras heridas y cargar sobre
si nuestras debilidades, para
reunirnos en su grey y hacernos
familia con el Padre y entre nosotros.

Hermanos y hermanas, mientras
estamos aqui esta mafiana, sentimos
la alegria de ser pueblo santo de
Dios. Todos nosotros nacemos de su
llamada; El es quien nos ha
convocado y por eso somos su
pueblo, su rebafio, su Iglesia. Nos ha



reunido aqui para que, aun siendo
diferentes entre nosotros y
perteneciendo a comunidades
distintas, la grandeza de su amor nos
congregue a todos en un unico
abrazo. Es hermoso estar juntos: los
obispos y los sacerdotes, los
religiosos y los fieles laicos; y es
hermoso compartir esta alegria junto
con las Delegaciones ecuménicas, los
jefes de la Comunidad judia, los
representantes de las Instituciones
civiles y del Cuerpo diplomatico. Esto
es catolicidad: todos nosotros,
llamados por nuestro nombre por el
buen Pastor, estamos invitados a
acoger y difundir su amor, a hacer
que su redil sea inclusivo y nunca
excluyente. Y, por eso, todos estamos
llamados a cultivar relaciones de
fraternidad y colaboracion, sin
dividirnos entre nosotros, sin
considerar nuestra comunidad como
un ambiente reservado, sin dejarnos
arrastrar por la preocupacion de



defender cada uno el propio espacio,
sino abriéndonos al amor mutuo.

2. Después de haber llamado a las
ovejas, el Pastor «las hace salir» (Jn
10,3). Primero, llamandolas, las hizo
entrar en el rebafio, luego las
conduce hacia afuera. Primero
somos reunidos en la familia de Dios
para ser constituidos su pueblo, pero
después somos enviados al mundo
para que, con valentia y sin miedo,
seamos anunciadores de la Buena
Noticia, testigos del amor que nos ha
regenerado. Este movimiento —
entrary salir— podemos
comprenderlo con otra imagen que
usa Jesus; la de la puerta. El dice: «Yo
soy la puerta. El que entra por mi se
salvard; podra entrar y salir, y
encontrara su alimento» (v. 9).
Volvamos a escuchar bien esto:
entraray saldrd. Por una parte, Jesus
es la puerta que se abre de par en
par para hacernos entrar en la
comunion del Padre y experimentar



su misericordia; pero, como todos
saben, una puerta abierta sirve tanto
para entrar como para salir del lugar
en el que se encuentra. Y entonces
Jesus, después de habernos
conducido nuevamente al abrazo de
Dios y al redil de la Iglesia, es la
puerta que nos hace salir al mundo.
Fl nos impulsa a ir al encuentro de
los hermanos. Y recordémoslo bien:
todos, sin excepcion, estamos
llamados a esto, a salir de nuestras
comodidades y tener la valentia de
llegar a todas las periferias que
necesitan la luz del Evangelio (cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium, 20).

Hermanos y hermanas, estar “en
salida” significa para cada uno de
nosotros convertirse, como Jesus, en
una puerta abierta. Es triste y hace
dafio ver puertas cerradas: las
puertas cerradas de nuestro egoismo
hacia quien camina con nosotros
cada dia, las puertas cerradas de
nuestro individualismo en una



sociedad que corre el riesgo de
atrofiarse en la soledad; las puertas
cerradas de nuestra indiferencia ante
quien esta sumido en el sufrimiento
y en la pobreza; las puertas cerradas
al extranjero, al que es diferente, al
migrante, al pobre. E incluso las
puertas cerradas de nuestras
comunidades eclesiales: cerradas
entre nosotros, cerradas al mundo,
cerradas al que “no esta en regla”,
cerradas al que anhela al perdon de
Dios. Hermanos y hermanas, por
favor, por favor, jabramos las
puertas! También nosotros
intentemos —con las palabras, los
gestos, las actividades cotidianas—
ser como Jesus, una puerta abierta,
una puerta que nunca se le cierra en
la cara a nadie, una puerta que
permite entrar a experimentar la
belleza del amor y del perdon del
Sefior.

Repito esto sobre todo a mi mismo, a
los hermanos obispos y sacerdotes; a



nosotros pastores. Porque el pastor,
dice Jesus, no es un asaltante o un
ladroén (cf. Jn 10,8); no se aprovecha
de su cargo, es decir, no oprime al
rebafio que le ha sido confiado; no
“roba” el espacio de los hermanos
laicos; no ejercita una autoridad
rigida. Hermanos, animémonos a ser
puertas cada vez mas abiertas;
“facilitadores” de la gracia de Dios,
expertos en cercania, dispuestos a
ofrecer la vida, asi como Jesucristo,
nuestro Sefior y nuestro todo, nos lo
ensefa con los brazos abiertos desde
la catedra de la cruz y nos lo muestra
cada vez en el altar, Pan vivo que se
parte por nosotros. Lo digo también
a los hermanos y a las hermanas
laicos, a los catequistas, a los agentes
pastorales, a quienes tienen
responsabilidades politicas y
sociales, a aquellos que
sencillamente llevan adelante su
vida cotidiana, a veces con dificultad:
sean puertas abiertas. Dejemos
entrar en el corazon al Sefior de la



vida, su Palabra que consuela y sana,
para luego salir y ser, nosotros
mismos, puertas abiertas en la
sociedad. Ser abiertos e inclusivos
unos con otros, para ayudar a
Hungria a crecer en la fraternidad,
camino de la paz.

Queridos hermanos y hermanas,
Jesus buen Pastor nos llama por
nuestro nombre y nos cuida con
ternura infinita. Fl es la puerta y
quien entra por El tiene la vida
eterna. Fl es nuestro futuro, un
futuro de «Vida en abundancia» (Jn
10,10). Por eso, no nos desanimemos
nunca, no nos dejemos robar nunca
la alegria y la paz que Fl nos ha dado;
no nos encerremos en los problemas
0 en la apatia. Dejémonos
acompanar por nuestro Pastor; con
El, nuestra vida, nuestras familias,
nuestras comunidades cristianas y
toda Hungria resplandezcan de vida
nueva.



Regina Caeli

Agradezco al cardenal Erdd sus
palabras. Saludo a la sefiora
Presidenta, al Primer Ministro y a las
autoridades presentes. Ya proximo a
regresar a Roma, deseo expresarles
mi agradecimiento a ellos, a los
hermanos obispos, a los sacerdotes, a
las consagradas y a los consagrados,
y a todo el amado pueblo hungaro
por la acogida y el afecto que he
sentido en estos dias. Y manifiesto mi
gratitud a los que han venido desde
lejos y a los que han trabajado tanto
y tan bien por esta visita. A todos les
digo: koszénom, Isten fizesse!
[igracias, que Dios los recompense!]
Un recuerdo especial por los
enfermos y los ancianos, por quienes
no han podido estar aqui, por
quienes se sienten solos y por
quienes han perdido la fe en Dios y la
esperanza en la vida. Estoy cerca de
ustedes, rezo por ustedes y los
bendigo.



Saludo a los diplomaticos y a los
hermanos y hermanas de otras
confesiones cristianas. Gracias por su
presencia y gracias porque en este
pais diversas confesiones y religiones
se encuentran y se sostienen
reciprocamente. El cardenal Erdo ha
dicho que aqui se vive “en la frontera
oriental de la cristiandad occidental
desde hace mil afios”. Es hermoso
que las fronteras no representen
barreras que separan, sino zonas de
contacto; y que los creyentes en
Cristo pongan en primer lugar la
caridad que une y no las diferencias
histodricas, culturales y religiosas que
dividen. Nos congrega el Evangelio y
es volviendo alli, a las fuentes, donde
el camino entre los cristianos
proseguira segun la voluntad de
Jesus, Buen Pastor, que nos quiere
unidos en un solo rebario.

Nos dirigimos ahora a la Virgen. A
ella, Magna Domina Hungarorum, a
quien invocan como Reina y Patrona,



le encomiendo a todos los hungaros.
Y desde esta gran ciudad y desde este
noble pais quisiera confiar de nuevo
a su corazon la fe y el futuro de todo
el continente europeo, en el que he
estado pensando estos dias y, de
modo particular, la causa de la paz.
Santisima Virgen, mira a los pueblos
que mas sufren. Mira sobre todo al
cercano y martirizado pueblo
ucraniano y al pueblo ruso,
consagrados a ti. Tu eres la Reina de
la paz, infunde en los corazones de
los hombres y de los responsables de
las naciones el deseo de construir la
paz, de dar a las jovenes
generaciones un futuro de
esperanza, no de guerra; un futuro
lleno de cunas, no de tumbas; un
mundo de hermanos, no de muros.

Acudimos a ti, Santa Madre de Dios:
después de la resurreccion de Jesus
acompaiiaste los primeros pasos de
la comunidad cristiana, haciéndola
perseverante y unanime en la



oracion (cf. Hch 1,14). Asi mantuviste
unidos a los creyentes, preservando
la unidad con tu ejemplo ddcil y
servicial. Te pedimos por la Iglesia en
Europa, para que encuentre la fuerza
de la oracion; para que descubra en ti
la humildad y la obediencia, el ardor
del testimonio y la belleza del
anuncio. A ti te encomendamos esta
Iglesia y este pais. Tu, que exultaste
por tu Hijo resucitado, llena nuestros
corazones de su alegria. Queridos
hermanos y hermanas, les deseo que
difundan la alegria de Cristo: Isten
éltessen! [iFelicidades!]. Agradecido
por estos dias, los llevo en el corazon
y les pido que recen por mi. Isten dld
meg a magyart! [{Que Dios bendiga a
los hungaros!]

Encuentro con el mundo
universitario y de la cultura en la
Facultad de Informatica y Ciencias
Bionicas de la Universidad Catdlica
Péter Pazmany



Queridos hermanos y hermanas,
jbuenas tardes!

Saludo a cada uno de ustedes y
agradezco las hermosas palabras que
se han dicho y sobre las cuales me
detendré dentro de poco. Este es el
ultimo encuentro de mi visita a
Hungria y, con el corazon agradecido,
me da gusto pensar en el curso del
Danubio, que conecta este pais con
muchos otros, uniendo, ademas de su
geografia, también su historia. La
cultura, en cierto sentido, es como un
gran rio: recorre varias regiones de
la vida y de la historia poniéndolas
en relacion, permite navegar en el
mundo y abrazar paises y tierras
lejanas, sacia la mente, riega el alma,
hace crecer a la sociedad. La misma
palabra cultura deriva del verbo
cultivar. El saber conllevar una
siembra cotidiana que, penetrando
en los surcos de la realidad, da fruto.



Hace cien afios, Romano Guardini,
gran intelectual y hombre de fe,
precisamente mientras se
encontraba inmerso en un paisaje
unico por la belleza de las aguas,
tuvo una fecunda intuicion cultural.
Escribio: «Estos dias he comprendido
claramente que existen dos modos de
conocer. El primero, nos conduce a
sumergirnos en las cosas y su
contexto. El que conoce pretende
penetrar, adentrarse en el objeto,
convivir con él. El segundo modo
consiste en aprehender,
descomponer, clasificar, tomar
posesion del objeto, dominarlo» (cf.
Cartas del Lago de Como. La técnicay
el hombre, Pamplona 2013, p. 59).
Distingue entre un conocimiento
humilde y relacional, que es como
“un reinar sirviendo; una creacion
conforme a las posibilidades que
ofrece la naturaleza, que no
franquea los limites impuestos” (cf.
p- 61), y otro modo de saber, que «no
se detiene en la contemplacion, sino



que analiza. No se sumerge en las
cosas, sino que se apodera de
ellas» (pp. 60-61).

Y, de esa manera, en este segundo
modo de conocer «las energiasy la
materia han sido conducidas hacia
un fin unico: las maquinas» (p. 62), y
«asi se constituye una técnica cuyo
fin es subyugar al hombre en su
vida» (p. 64). Guardini no demoniza
la técnica, que permite vivir mejor,
comunicar y tener muchas ventajas,
sino que advierte el riesgo de que
esta se vuelva reguladora, si no
dominadora, de la vida. En ese
sentido veia un gran peligro: «El
hombre ha perdido su consistencia
interior derivada de un sentimiento
organico de la medida y de las
formas naturales» y, «<mientras
permanece en su interior privado de
equilibrio, sin orientacidn, establece
arbitrariamente sus fines y obliga a
las fuerzas de la naturaleza, que él
mismo sometio, a convertirlos en



realidad» (pp. 64-65). Y dejaba a las
futuras generaciones una pregunta
inquietante: «;Qué va a ser de la vida
si se deja someter por este orden de
cosas? [...] ¢Qué sera de la vida [...] si
se somete a los imperativos
despoticos de la técnica? Un sistema
mecanicista se cierne sobre la vida
[...]. ¢Puede la vida permanecer
floreciente en medio de este
sistema?» (pp. 65-66).

¢Puede la vida permanecer
floreciente? Es una cuestion que,
especialmente en este lugar, donde
se profundizan la informatica y las
“ciencias bionicas”, es bueno
plantearse. De hecho, lo que habia
intuido Guardini es evidente en
nuestros dias. Pensemos en la crisis
ecoldgica, en la naturaleza que
simplemente esta reaccionando al
uso instrumental que le hemos dado.
Pensemos en la falta de limites, en la
l6gica del “se puede hacer, por tanto,
es licito”. Pensemos también en la



voluntad de poner en el centro de
todo no a la persona y sus relaciones,
sino al individuo centrado en sus
propias necesidades, avido por
acumular y voraz por aferrar la
realidad. Y, en consecuencia,
pensemos en la erosion de los
vinculos comunitarios, por la que la
soledad y el miedo, de condiciones
existenciales, parecen transformarse
en condiciones sociales. Cuantos
individuos aislados, muy “de redes
sociales” y poco sociales, recurren,
como en un circulo vicioso, a los
consuelos de la técnica para llenar el
vacio que experimentan, corriendo
de manera aun mas frenética
mientras, esclavos de un capitalismo
salvaje, sienten de manera aun mas
dolorosa las propias debilidades, en
una sociedad donde la velocidad
exterior va a la par de la fragilidad
interior. Este es el drama. Diciendo
esto no quiero generar pesimismo —
seria contrario a la fe que tengo la
alegria de profesar—, sino



reflexionar sobre esta “arrogancia de
ser y de tener”, que ya en los albores
de la cultura europea Homero veia
como una amenaza y que el
paradigma tecnocratico exaspera,
con un cierto uso de los algoritmos
que puede representar un ulterior
riesgo de desestabilizacion de lo
humano.

En una novela que he citado muchas
veces, Senior del mundo, de Robert
Benson, se observa “que la
complejidad mecanica no es
sindnimo de verdadera grandeza y
que en la exterioridad mas fastuosa
se esconde la insidia mas sutil”. En
este libro, en cierto sentido
“profético”, escrito hace mas de un
siglo, se describe un futuro
dominado por la técnica y en el que
todo, en nombre del progreso, esta
uniformado; en todas partes se
predica un nuevo “humanismo” que
suprime las diferencias, anulando la
vida de los pueblos y aboliendo las



religiones, aboliendo todo. Ideologias
opuestas convergen en una
homologaciéon que coloniza
ideoldgicamente; el hombre, en
contacto con las maquinas, se achata
cada vez mas, mientras la vida
comun se vuelve triste y enrarecida.
En ese mundo avanzado pero
sombrio, que describe Benson, donde
todos parecen insensibles y
anestesiados, parece obvio descartar
a los enfermos y aplicar la eutanasia,
asi como abolir las lenguas y las
culturas nacionales para alcanzar la
paz universal, que en realidad se
transforma en una persecucion
fundada sobre las imposiciones del
consenso, hasta el punto de hacer
afirmar a uno de los protagonistas
que “el mundo parece a merced de
una vitalidad perversa, que lo
corrompe y lo confunde todo”.

Me he extendido en este analisis
sombrio precisamente porque es en
ese contexto donde los roles de la



cultura y de la universidad brillan
mejor. La universidad es, en efecto,
como indica el mismo nombre, el
lugar donde el pensamiento nace,
crece y madura abierto y sinfénico.
Es el “templo” donde el conocimiento
esta llamado a liberarse de los limites
estrechos del tener y del poseer para
convertirse en cultura, es decir, en
“cultivo” del hombre y de sus
relaciones fundamentales: con el
trascendente, con la sociedad, con la
historia, con la creacidn. A este
respecto, afirma el Concilio Vaticano
II: «La cultura debe estar
subordinada a la perfeccion integral
de la persona humana, al bien de la
comunidad y de la sociedad humana
entera. Por lo cual es preciso cultivar
el espiritu de tal manera que se
promueva la capacidad de
admiracién, de intuicién, de
contemplacion y de formarse y ser
capaces de formarse un juicio
personal, asi como el poder cultivar
el sentido religioso, moral y



social» (Const. past. Gaudium et spes,
59). En esta perspectiva, he
apreciado mucho sus palabras. Las
suyas, sefior Rector, cuando ha dicho
que «en todo verdadero cientifico
hay algo de escriba, de sacerdote, de
profeta y de mistico»; y también que
«con la ayuda de la ciencia no
queremos solo entender, queremos
también hacer lo correcto, es decir,
construir una civilizacion humana y
solidaria, una cultura y un ambiente
sostenibles. Es con el corazén
humilde que podemos subir no sélo
al monte del Sefior, sino también al
monte de la ciencia».

Es verdad, los grandes intelectuales,
de hecho, son humildes. Por otra
parte, el misterio de la vida se revela
a quien sabe introducirse en las
pequerias cosas. A este respecto, es
hermoso lo que nos ha dicho
Dorottya: “Descubriendo detalles
cada vez mas pequefios nos
sumergimos en la complejidad de la



obra de Dios”. La cultura asi
entendida representa
verdaderamente la salvaguardia de
lo humano. Ahonda en la
contemplacion y moldea personas
que no estan a merced de las modas
del momento, sino bien arraigadas
en la realidad de las cosas. Y que,
humildes discipulas del saber,
sienten que deben ser abiertasy
comunicativas, nunca rigidas y
combativas. De hecho, quien ama la
cultura no se siente nunca satisfecho,
sino que lleva en si una sana
inquietud. Busca, interroga, arriesga
y explora; sabe salir de sus propias
certezas para aventurarse con
humildad en el misterio de la vida,
que se armoniza con la inquietud, no
con la costumbre; que se abre a las
otras culturas y advierte la necesidad
de compartir el saber. Este es el
espiritu de la universidad, y les
agradezco porque lo viven asi, como
nos ha dicho el profesor Major, que
ha explicado la belleza de cooperar



con otras realidades educativas, por
medio de programas de investigacion
compartidos y también acogiendo a
estudiantes provenientes de otras
regiones del mundo, como Oriente
Medio, en particular de la
martirizada Siria. Abriéndonos a los
demas nos conocemos mejor a
nosotros mismos.

La cultura nos acompafia en el
conocimiento de nosotros mismos.
Lo recuerda el pensamiento clasico,
que nunca debe desaparecer. Vienen
a la mente las célebres palabras del
oraculo de Delfos: «Conocete a ti
mismo». Es una de las dos frases que
quisiera dejarles como conclusion.
Pero, ¢qué significa condcete a ti
mismo? Quiere decir saber reconocer
los propios limites y, en
consecuencia, frenar la propia
presuncion de autosuficiencia. Nos
hace bien, porque es sobre todo
reconociéndonos criaturas cuando
nos volvemos creativos,



sumergiéndonos en el mundo, en vez
de dominarlo. Y mientras que el
pensamiento tecnocratico persigue
un progreso que no admite limites, el
hombre real estd hecho también de
fragilidad, y es a menudo justamente
ahi cuando comprende que depende
de Dios y que esta conectado con los
otros y con la creacion. Por tanto, la
frase del oraculo de Delfos invita a
un conocimiento que, partiendo de la
humildad del limite, descubre sus
maravillosas potencialidades, que
van mas alla de las de la técnica. En
otras palabras, conocerse a si mismo
requiere mantener unidas, en una
dialéctica virtuosa, la fragilidad y la
grandeza del hombre. Del asombro
de este contraste surge la cultura;
nunca satisfecha y siempre en
busqueda, inquieta y comunitaria,
disciplinada en su finitud y abierta al
absoluto. Me gustaria que cultiven
este apasionante descubrimiento de
la verdad.



La segunda frase se refiere
precisamente a la verdad. Fue
Jesucristo quien dijo: «La verdad los
hara libres» (Jn 8,32). Hungria ha
visto subseguirse de ideologias que
se imponian como verdad, pero no
daban libertad. Y hoy también el
riesgo no ha desaparecido; pienso en
el riesgo del paso del comunismo al
consumismo. En ambos “ismos” hay
una falsa idea de libertad; la del
comunismo era una “libertad”
forzada, limitada desde fuera,
decidida por otro; la del consumismo
es una “libertad” libertina, hedonista,
aplanada, que nos vuelve esclavos
del consumo y de las cosas. Qué facil
es pasar de los limites impuestos al
pensar, como en el comunismo, al
pensarse sin limites, como en el
consumismo; de una libertad frenada
se pasa a una libertad sin frenos.
Jesus, en cambio, nos ofrece una
salida, diciendo que la verdad es todo
aquello que libera al hombre, que
libra al hombre de sus dependencias



y de sus cerrazones. La clave para
acceder a esta verdad es un
conocimiento que nunca se
desvincula del amor, relacional,
humilde y abierto, concreto y
comunitario, valiente y constructivo.
Esto es lo que las universidades estan
llamadas a cultivar y la fe a
alimentar. Les deseo, por tanto, a
esta y a todas las universidades, que
sean un centro de universalidad y de
libertad, una fecunda obra de
humanismo, un taller de esperanza.
Los bendigo de corazon y les
agradezco todo lo que hacen aqui:
Koszonom szépen! [{Muchas gracias!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-hn/article/papa-
francisco-hungria/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-hn/article/papa-francisco-hungria/
https://opusdei.org/es-hn/article/papa-francisco-hungria/
https://opusdei.org/es-hn/article/papa-francisco-hungria/

	Viaje apostólico del Santo Padre a Hungría

