
opusdei.org

Octavario para la
Unidad de los
cristianos

Textos para la meditación
durante el octavario para la
unidad de los cristianos. La
Iglesia reza por la
reconciliación desde el 18 al 25
de enero.

17/01/2019

Día 18

Fuente: Encíclica Ut unum sint (nn.
5-7.9.21.26-27),



san Juan Pablo II (25-5-1995)

I) 5. JUNTO CON TODOS los discípulos
de Cristo, la Iglesia católica basa en el
designio de Dios su compromiso
ecuménico de congregar a todos en
la unidad. En efecto, «la Iglesia no es
una realidad replegada sobre sí
misma, sino permanentemente
abierta a la dinámica misionera y
ecuménica, pues ha sido enviada al
mundo para anunciar y testimoniar,
actualizar y extender el misterio de
comunión que la constituye: a reunir
a todos y a todo en Cristo; a ser para
todos 'sacramento inseparable de
unidad'».

Ya en el Antiguo Testamento,
refiriéndose a la situación de
entonces del pueblo de Dios, el
profeta Ezequiel, recurriendo al
simple símbolo de dos maderos
primero separados, después
acercados uno al otro, expresaba la
voluntad divina de «congregar de



todas las partes» a los miembros del
pueblo herido: «Seré su Dios y ellos
serán mi pueblo. Y sabrán las
naciones que yo soy el Señor, que
santifico a Israel, cuando mi
santuario esté en medio de ellos para
siempre» (cf. Ez 37, 16-28). El
Evangelio de san Juan, por su parte, y
ante la situación del pueblo de Dios
en aquel tiempo, ve en la muerte de
Jesús la razón de la unidad de los
hijos de Dios: «Iba a morir por la
nación, y no solo por la nación, sino
también para reunir en uno a los
hijos de Dios que estaban
dispersos» (Ez 11, 51-52). En efecto, la
Carta a los Efesios enseñará que
«derribando el muro que los
separaba 1 por medio de la cruz,
dando en sí mismo muerte a la
enemistad», de lo que estaba dividido
hizo una unidad (cf. Ez 2, 14-16).

6. La unidad de toda la humanidad
herida es voluntad de Dios. Por esto
Dios envió a su Hijo para que,



muriendo y resucitando por
nosotros, nos diese su Espíritu de
amor. La víspera del sacrificio de la
Cruz, Jesús mismo ruega al Padre por
sus discípulos y por todos los que
creerán en El para que sean una sola
cosa, una comunión viviente. De aquí
se deriva no solo el deber, sino
también la responsabilidad que
incumbe ante Dios, ante su designio,
sobre aquéllos y aquéllas que, por
medio del Bautismo llegan a ser el
Cuerpo de Cristo, Cuerpo en el cual
debe realizarse en plenitud la
reconciliación y la comunión. ¿Cómo
es posible permanecer divididos si
con el Bautismo hemos sido
«inmersos» en la muerte del Señor,
es decir, en el hecho mismo en que,
por medio del Hijo, Dios ha
derribado los muros de la división?
La división «contradice clara y
abiertamente la voluntad de Cristo,
es un escándalo para el mundo y
perjudica a la causa santísima de



predicar el Evangelio a toda
criatura».

II) 7. «EL SEÑOR DE LOS TIEMPOS,
que prosigue sabia y pacientemente
el plan de su gracia para con
nosotros pecadores, últimamente ha
comenzado a infundir con mayor
abundancia en los cristianos
separados entre sí el arrepentimiento
y el deseo de la unión. Muchísimos
hombres, en todo el mundo, han sido
movidos por esta gracia y también
entre nuestros hermanos separados
ha surgido un movimiento cada día
más amplio, con ayuda de la gracia
del Espíritu Santo, para restaurar la
unidad de los cristianos. Participan
en este movimiento de unidad,
llamado ecuménico, los que invocan
al Dios Trino y confiesan a Jesús
como Señor y Salvador; y no solo
individualmente, sino también
reunidos en grupos, en los que han
oído el Evangelio y a los que
consideran como su Iglesia y de Dios.



No obstante, casi todos, aunque de
manera diferente, aspiran a una
Iglesia de Dios única y visible, que
sea verdaderamente universal y
enviada a todo el mundo, a fin de
que el mundo se convierta al
Evangelio y así se salve para gloria
de Dios».

9. Jesús mismo antes de su Pasión
rogó para «que todos sean uno» (Jn
17, 21). Esta unidad, que el Señor dio
a su Iglesia y en la cual quiere
abrazar a todos, no es accesoria, sino
que está en el centro mismo de su
obra. No equivale a un atributo
secundario de la comunidad de sus
discípulos. Pertenece en cambio al
ser mismo de la comunidad. Dios
quiere la Iglesia, porque quiere la
unidad y en la unidad se expresa
toda la profundidad de su ágape. (…)

21. «[La] conversión del corazón y
santidad de vida, junto con las
oraciones públicas y privadas por la



unidad de los cristianos, deben
considerarse como el alma de todo el
movimiento ecuménico y pueden
llamarse con razón ecumenismo
espiritual».

Se avanza en el camino que lleva a la
conversión de los corazones según el
amor que se tenga a Dios y, al mismo
tiempo, a los hermanos: a todos los
hermanos, incluso a los que no están
en plena comunión con nosotros. Del
amor nace el deseo de la unidad,
también en aquéllos que siempre
han ignorado esta exigencia. El amor
es artífice de comunión entre las
personas y entre las Comunidades. Si
nos amamos, es más profunda
nuestra comunión, y se orienta hacia
la perfección. El amor se dirige a
Dios como fuente perfecta de
comunión —la unidad del Padre, del
Hijo y del Espíritu Santo—, para
encontrar la fuerza de suscitar esta
misma comunión entre las personas
y entre las Comunidades, o de



restablecerla entre los cristianos aún
divididos. El amor es la corriente
profundísima que da vida e infunde
vigor al proceso hacia la unidad.

III) 26. LA ORACIÓN, la comunidad
de oración, nos permite reencontrar
siempre la verdad evangélica de las
palabras « uno solo es vuestro
Padre» (Mt 23, 9), aquel Padre, Abbá,
al cual Cristo mismo se dirige, El que
es Hijo unigénito de la misma
sustancia. Y además: «Uno solo es
vuestro Maestro; y vosotros sois
todos hermanos» (Mt 23, 8). La
oración «ecuménica» manifiesta esta
dimensión fundamental de
fraternidad en Cristo, que murió
para unir a los hijos de Dios
dispersos, para que nosotros,
llegando a ser hijos en el Hijo (cf. Ef
1, 5), reflejásemos más plenamente la
inescrutable realidad de la
paternidad de Dios y, al mismo
tiempo, la verdad sobre la



humanidad propia de cada uno y de
todos.

La oración «ecuménica», la oración
de los hermanos y hermanas,
expresa todo esto. Ellos,
precisamente por estar divididos
entre sí, con mayor esperanza se
unen en Cristo, confiándole el futuro
de su unidad y de su comunión. A
esta situación se podría aplicar una
vez más felizmente la enseñanza del
Concilio: «El Señor Jesús, cuando
pide al Padre 'que todos sean uno
como nosotros también somos
uno' (Jn 17, 21-22), ofreciendo
perspectivas inaccesibles a la razón
humana, sugiere cierta semejanza
entre la unión de las personas
divinas y la unión de los hijos de Dios
en la verdad y el amor».

La conversión del corazón, condición
esencial de toda auténtica búsqueda
de la unidad, brota de la oración y
ésta la lleva hacia su cumplimiento:



«Los deseos de unidad brotan y
maduran como fruto de la
renovación de la mente, de la
negación de sí mismo y de una
efusión libérrima de la caridad. Por
ello, debemos implorar del Espíritu
divino la gracia de una sincera
abnegación, humildad y
mansedumbre en el servicio a los
demás y espíritu de generosidad
fraterna hacia ellos».

27. Orar por la unidad no está sin
embargo reservado a quien vive en
un contexto de división entre los
cristianos. En el diálogo íntimo y
personal que cada uno de nosotros
debe tener con el Señor en la
oración, no puede excluirse la
preocupación por la unidad. En
efecto, solo de este modo ésta
formará parte plenamente de la
realidad de nuestra vida y de los
compromisos que hayamos asumido
en la Iglesia (...).



Día 19

Fuente: Homilía Papa Benedicto, 25
enero 2006 (Conversión de san Pablo)

I) LA ASPIRACIÓN de toda
comunidad cristiana y de cada uno
de los fieles a la unidad, y la fuerza
para realizarla, son un don del
Espíritu Santo y son paralelas a una
fidelidad cada vez más profunda y
radical al Evangelio (cf. Ut unum sint,
15). Somos conscientes de que en la
base del compromiso ecuménico se
encuentra la conversión del corazón,
como afirma claramente el concilio
Vaticano II:"El auténtico ecumenismo
no se da sin la conversión interior,
porque los deseos de unidad brotan y
maduran como fruto de la
renovación de la mente, de la
negación de sí mismo y de una
efusión libérrima de la
caridad" (Unitatis redintegratio, 7).



"Deus caritas est", "Dios es amor" (1Jn
4, 8. 16). Sobre esta sólida roca se
apoya toda la fe de la Iglesia. En
particular, se basa en ella la paciente
búsqueda de la comunión plena
entre todos los discípulos de
Cristo:fijando la mirada en esta
verdad, cumbre de la revelación
divina, las divisiones, aunque
conserven su dolorosa gravedad,
parecen superables y no nos
desalientan. El Señor Jesús, que con
la sangre de su Pasión derribó "el
muro de separación", "la
enemistad" (Ef 2, 14), seguramente
concederá a los que lo invocan con fe
la fuerza para cicatrizar cualquier
herida. Pero es preciso recomenzar
siempre desde aquí:"Deus caritas
est".

Al tema del amor he querido dedicar
mi primera encíclica, que se ha
publicado precisamente hoy, y esta
feliz coincidencia con la conclusión
de la Semana de oración por la



unidad de los cristianos nos invita a
considerar este encuentro y, más
aún, todo el camino ecuménico a la
luz del amor de Dios, del Amor que
es Dios. Si ya desde el punto de vista
humano el amor se manifiesta como
una fuerza invencible, ¿qué debemos
decir nosotros, que "hemos conocido
el amor que Dios nos tiene, y hemos
creído en él"? (1Jn 4, 16).

El auténtico amor no anula las
diferencias legítimas, sino que las
armoniza en una unidad superior,
que no se impone desde fuera;más
bien, desde dentro, por decirlo así, da
forma al conjunto. Es el misterio de
la comunión, que, como une al
hombre y la mujer en la comunidad
de amor y de vida que es el
matrimonio, forma a la Iglesia como
comunidad de amor, juntando en la
unidad a una multiforme riqueza de
dones, de tradiciones. Al servicio de
esa unidad de amor está la Iglesia de
Roma, que, según la expresión de san



Ignacio de Antioquía, "preside en la
caridad" (Ad Rom., 1, 1). Ante
vosotros, queridos hermanos y
hermanas, deseo hoy renovar la
consagración a Dios de mi peculiar
ministerio petrino, invocando sobre
él la luz y la fuerza del Espíritu
Santo, a fin de que favorezca siempre
la comunión fraterna entre todos los
cristianos.

II) LAS DOS BREVES LECTURAS
bíblicas de la liturgia vespertina de
hoy están profundamente unidas por
el tema del amor. En la primera, la
caridad divina es la fuerza que
transforma la vida de Saulo de Tarso
y lo convierte en el Apóstol de las
gentes. Escribiendo a los cristianos
de Corinto, san Pablo confiesa que la
gracia de Dios ha obrado en él el
acontecimiento extraordinario de la
conversión:"Por la gracia de Dios, soy
lo que soy; y la gracia de Dios no ha
sido estéril en mí" (1Co 15, 10).



Por una parte, siente el peso de
haber impedido la difusión del
mensaje de Cristo, pero al mismo
tiempo vive con la alegría de haberse
encontrado con el Señor resucitado y
haber sido iluminado y transformado
por su luz. Recuerda constantemente
ese acontecimiento que cambió su
existencia, acontecimiento tan
importante para la Iglesia entera,
que en los Hechos de los Apóstoles se
hace referencia a él tres veces (cf. 
Hch 9, 3-9; 22, 6-11; 26, 12-18). En el
camino de Damasco, Saulo escuchó la
desconcertante pregunta:"¿Por qué
me persigues?". Cayendo en tierra,
turbado en su interior,
preguntó:"¿Quién eres, Señor?", y
obtuvo la respuesta que está en la
raíz de su conversión:"Yo soy Jesús, a
quien tú persigues" (Hch 9, 4-5).
Pablo comprendió en un instante lo
que después expresaría en sus
escritos:que la Iglesia forma un solo
cuerpo, cuya cabeza es Cristo. Así, de



perseguidor de los cristianos se
convirtió en el Apóstol de las gentes.

En el pasaje evangélico de san Mateo
que se acaba de proclamar, el amor
actúa como principio de unión de los
cristianos y hace que su oración
unánime sea escuchada por el Padre
celestial. Dice Jesús:"Si dos de
vosotros se ponen de acuerdo en la
tierra para pedir algo, sea lo que
fuere, se lo concederá mi Padre que
está en los cielos" (Mt 18, 19). El
verbo que usa el evangelista para
decir "se ponen de acuerdo" es
synphōnēsōsin, que encierra la
referencia a una "sinfonía" de
corazones. Esto es lo que influye en
el corazón de Dios. Así pues, el
acuerdo en la oración resulta
importante para que la acoja el
Padre celestial. El pedir juntos
implica ya un paso hacia la unidad
entre los que piden.



Ciertamente, eso no significa que la
respuesta de Dios esté, de alguna
forma, determinada por nuestra
petición. Como sabemos bien, la
anhelada realización de la unidad
depende, en primer lugar, de la
voluntad de Dios, cuyo designio y
cuya generosidad superan la
comprensión del hombre e incluso
sus peticiones y expectativas.
Precisamente contando con la
bondad divina, intensifiquemos
nuestra oración común por la
unidad, que es un medio necesario y
muy eficaz, como recordó Juan Pablo
II en la encíclica Ut unum sint:"En el
camino ecuménico hacia la unidad,
la primacía corresponde sin duda a
la oración común, a la unión orante
de quienes se congregan en torno a
Cristo mismo" (n. 22).

III) ANALIZANDO más
profundamente estos versículos
evangélicos, comprendemos mejor la
razón por la cual el Padre acogerá



positivamente la petición de la
comunidad cristiana:"Porque —dice
Jesús— donde están dos o tres
reunidos en mi nombre, allí estoy yo
en medio de ellos" (Mt 18, 20). Es la
presencia de Cristo la que hace eficaz
la oración común de los que se
reúnen en su nombre.

Cuando los cristianos se congregan
para orar, Jesús mismo está en medio
de ellos. Son uno con Aquel que es el
único mediador entre Dios y los
hombres. La constitución sobre la
sagrada liturgia del concilio Vaticano
II se refiere precisamente a este
pasaje del evangelio para indicar uno
de los modos de la presencia de
Cristo:"Cuando la Iglesia suplica y
canta salmos, está presente el mismo
que prometió:"Donde están dos o tres
congregados en mi nombre ahí estoy
yo en medio de ellos" (Mt 18,
20)" (Sacrosanctum Concilium, 7).



San Juan Crisóstomo, comentando
este texto del evangelio de san
Mateo, se pregunta:"Pues bien, ¿no
hay dos o tres que se reúnen en su
nombre? Sí, los hay —responde—,
pero raramente" (Homilías sobre el
evangelio de san Mateo, 60, 3). Esta
tarde siento una inmensa alegría al
ver una asamblea tan numerosa y
orante, que implora de modo
"sinfónico" el don de la unidad. A
todos y a cada uno dirijo mi cordial
saludo. Saludo con particular afecto
a los hermanos de las otras Iglesias y
comunidades eclesiales de esta
ciudad, unidos en el único bautismo,
que nos convierte en miembros del
único Cuerpo místico de Cristo (…)

Sí, queridos hermanos y hermanas,
loscristianostenemoslatareade ser,
en Europa y en medio de todos los
pueblos, "luz del mundo" (Mt 5, 14).
Que Dios nos conceda llegar pronto a
la anhelada comunión plena. El
restablecimiento de nuestra unidad



dará mayor eficacia a la
evangelización. La unidad es nuestra
misión común; es la condición para
que la luz de Cristo se difunda más
eficazmente en todo el mundo y los
hombres se conviertan y se salven.

¡Cuánto camino nos queda aún por
recorrer! Pero no perdamos la
confianza; al contrario, con más
ahínco reanudemos el camino juntos.
Cristo nos precede y nos acompaña.
Contamos con su indefectible
presencia. A él le imploramos
humilde e incansablemente el
valioso don de la unidad y la paz.

Día 20

Fuente: Homilía Papa Benedicto, 25
enero 2009 (Conversión de san Pablo)

I) LA CONVERSIÓN de san Pablo nos
ofrece el modelo y nos indica el



camino para ir hacia la unidad plena.
En efecto, la unidad requiere una
conversión: de la división a la
comunión, de la unidad herida a la
unidad restablecida y plena. Esta
conversión es don de Cristo
resucitado, como sucedió en el caso
de san Pablo. Lo hemos escuchado de
las mismas palabras del Apóstol en la
lectura que se acaba de proclamar:
"Por gracia de Dios soy lo que soy" (1
Co 15, 10). El mismo Señor que llamó
a Saulo en el camino de Damasco se
dirige a los miembros de su Iglesia,
que es una y santa, y llamando a
cada uno por su nombre pregunta:
¿Por qué me has dividido? ¿Por qué
has desgarrado la unidad de mi
cuerpo?

La conversión implica dos
dimensiones. En el primer paso se
conocen y reconocen a la luz de
Cristo las culpas, y este
reconocimiento se transforma en
dolor y arrepentimiento, en deseo de



volver a empezar. En el segundo
paso se reconoce que este nuevo
camino no puede venir de nosotros
mismos. Consiste en dejarse
conquistar por Cristo. Como dice san
Pablo: "Me esfuerzo por correr para
conquistarlo, habiendo sido yo
también conquistado por Cristo
Jesús" (Flp 3, 12). La conversión exige
nuestro sí, mi "correr"; no es en
última instancia una actividad mía,
sino un don; es dejarse formar por
Cristo; es muerte y resurrección. Por
eso san Pablo no dice: "Me he
convertido", sino "he muerto" (Ga 2,
19), soy una criatura nueva.

En realidad, la conversión de san
Pablo no fue un paso de la
inmoralidad a la moralidad —su
moralidad era elevada—, de una fe
equivocada a una fe correcta —su fe
era verdadera, aunque incompleta—,
sino que fue ser conquistado por el
amor de Cristo: la renuncia a la
propia perfección; fue la humildad



de quien se pone sin reserva al
servicio de Cristo en favor de los
hermanos. Y solo en esta renuncia a
nosotros mismos, en esta
conformidad con Cristo podemos
estar unidos también entre nosotros,
podemos llegar a ser "uno" en Cristo.
La comunión con Cristo resucitado es
lo que nos da la unidad.

II) TAMBIÉN PODEMOS observar una
interesante analogía con la dinámica
de la conversión de san Pablo
meditando en el texto bíblico del
profeta Ezequiel (Ez 37, 15-28)
elegido este año como base de
nuestra oración. En él se presenta el
gesto simbólico de los dos leños
unidos en la mano del profeta, que
con este gesto representa la acción
futura de Dios. Es la segunda parte
del capítulo 37, que en la primera
parte contiene la célebre visión de
los huesos secos y de la resurrección
de Israel, realizada por el Espíritu de
Dios.



¿Cómo no constatar que el signo
profético de la reunificación del
pueblo de Israel se pone después del
gran símbolo de los huesos secos
vivificados por el Espíritu? De ahí
deriva un esquema teológico análogo
al de la conversión de san Pablo: en
primer lugar está el poder de Dios,
que con su Espíritu realiza la
resurrección como una nueva
creación. Este Dios, que es el Creador
y es capaz de resucitar a los muertos,
también es capaz de volver a
conducir a la unidad al pueblo
dividido en dos.

San Pablo, como Ezequiel y más que
él, se convierte en instrumento
elegido de la predicación de la
unidad conquistada por Jesús
mediante la cruz y la resurrección: la
unidad entre los judíos y los paganos,
para formar un solo pueblo nuevo.
La resurrección de Cristo extiende el
perímetro de la unidad: no solo
unidad de las tribus de Israel, sino



también unidad entre judíos y
paganos (cf. Ef2; Jn 10, 16);
unificación de la humanidad
dispersa por el pecado y aún más
unidad de todos los creyentes en
Cristo.

Ahora, a la luz de esta Palabra de
Dios (…) emerge una verdad llena de
esperanza: Dios promete a su pueblo
una nueva unidad, que debe ser
signo e instrumento de
reconciliación y de paz también en el
plano histórico, para todas las
naciones. La unidad que Dios da a su
Iglesia, y por la cual rezamos, es
naturalmente la comunión en
sentido espiritual, en la fe y en la
caridad; pero nosotros sabemos que
esta unidad en Cristo es fermento de
fraternidad también en el plano
social, en las relaciones entre las
naciones y para toda la familia
humana. Es la levadura del reino de
Dios que hace crecer toda la masa (cf.
Mt 13, 33).



III) EN ESTE SENTIDO, la oración que
elevamos en estos días, refiriéndonos
a la profecía de Ezequiel, se ha hecho
también intercesión por las diversas
situaciones de conflicto que afligen
actualmente a la humanidad. Donde
las palabras humanas son
impotentes, porque prevalece el
trágico estrépito de la violencia y de
las armas, la fuerza profética de la
Palabra de Dios actúa y nos repite
que la paz es posible y que debemos
ser instrumentos de reconciliación y
de paz. Por eso nuestra oración por
la unidad y por la paz exige siempre
ser confirmada con gestos valientes
de reconciliación entre los cristianos
(…).

La actitud de conversión interior en
Cristo, de renovación espiritual, de
mayor caridad con los demás
cristianos ha dado lugar a una nueva
situación en las relaciones
ecuménicas. Los frutos de los
diálogos teológicos, con sus



convergencias y con la identificación
más precisa de las divergencias que
aún siguen existiendo, impulsan a
proseguir valientemente en dos
direcciones: en la recepción de
cuanto se ha logrado positivamente y
en un compromiso renovado hacia el
futuro.

Oportunamente, el Consejo pontificio
para la promoción de la unidad de
los cristianos, al que agradezco el
servicio que presta a la causa de la
unidad de todos los discípulos del
Señor, ha reflexionado
recientemente sobre la recepción y el
futuro del diálogo ecuménico. Esta
reflexión, que por una parte quiere
valorar justamente lo que se ha
conseguido, por otra pretende
encontrar nuevos caminos para
continuar las relaciones entre las
Iglesias y comunidades eclesiales en
el contexto actual. Sigue abierto ante
nosotros el horizonte de la unidad
plena. Se trata de una tarea ardua,



pero entusiasmante, para los
cristianos que quieren vivir en
sintonía con la oración del Señor:
"Que todos sean uno, para que el
mundo crea" (Jn 17, 21). El concilio
Vaticano II nos aseguró que "el santo
propósito de reconciliar a todos los
cristianos en la unidad de la Iglesia
de Cristo, una y única, supera las
fuerzas y las capacidades
humanas" (Unitatis redintegratio,
24).

Confiando en la oración del Señor
Jesucristo, y animados por los
significativos pasos dados por el
movimiento ecuménico, invoquemos
con fe al Espíritu Santo para que siga
iluminando y guiando nuestro
camino. Que el apóstol san Pablo,
que tanto trabajó y sufrió por la
unidad del Cuerpo místico de Cristo,
nos impulse y nos asista desde el
cielo; y que la santísima Virgen
María, Madre de la unidad de la
Iglesia, nos acompañe y nos sostenga.



Día 21

Fuente: Homilía Papa Benedicto, 25
enero 2010 (Conversión de san Pablo)

I) HAN PASADO pocos meses desde
que concluyó el Año dedicado a san
Pablo, que nos ha brindado la
posibilidad de profundizar en su
extraordinaria obra de predicador
del Evangelio y, como nos ha
recordado el tema de la Semana de
oración por la unidad de los
cristianos —"Vosotros sois testigos de
todo esto" (Lc 24, 48)—, en nuestra
llamada a ser misioneros del
Evangelio. San Pablo, aun
conservando una memoria viva e
intensa de su pasado de perseguidor
de los cristianos, no duda en
definirse Apóstol. El fundamento de
ese título, para él, es el encuentro con
Cristo resucitado en el camino de
Damasco, que constituye también el



inicio de una incansable actividad
misionera, en la que no escatimó
energías para anunciar a todos los
pueblos a Cristo, con quien se había
encontrado personalmente. Así san
Pablo, de perseguidor de la Iglesia, se
convertirá en víctima de persecución
a causa del Evangelio del que daba
testimonio: "Cinco veces recibí de los
judíos cuarenta azotes menos uno.
Tres veces fui azotado con varas; una
vez apedreado... Viajes frecuentes;
peligros de ríos; peligros de
salteadores; peligros de los de mi
raza; peligros de los gentiles; peligros
en ciudad; peligros en despoblado;
peligros por mar; peligros entre
falsos hermanos; trabajo y fatiga;
noches sin dormir, muchas veces;
hambre y sed; muchos días sin
comer; frío y desnudez. Y aparte de
otras cosas, mi responsabilidad
diaria: la preocupación por todas las
Iglesias" (2Co 11, 24-25.26-28). El
testimonio de san Pablo alcanzará el
culmen en su martirio cuando,



precisamente no lejos de aquí, dará
prueba de su fe en Cristo que vence a
la muerte.

La dinámica presente en la
experiencia de san Pablo es la misma
que encontramos en la página del
Evangelio que acabamos de
escuchar. Los discípulos de Emaús,
después de reconocer al Señor
resucitado, regresan a Jerusalén y
encuentran reunidos a los Once y a
los que estaban con ellos. Cristo
resucitado se les aparece, los
consuela, vence su temor, sus dudas,
come con ellos y abre su corazón a la
inteligencia de las Escrituras,
recordando lo que tenía que suceder
y que constituirá el núcleo central
del anuncio cristiano. Jesús afirma:
"Así está escrito que el Cristo
padeciera y resucitara de entre los
muertos al tercer día y se predicara
en su nombre la conversión para
perdón de los pecados a todas las



naciones, empezando desde
Jerusalén" (Lc 24, 46-47).

II) ESTOS SON los acontecimientos de
los que darán testimonio ante todo
los discípulos de la primera hora y,
tras ellos, los creyentes en Cristo de
todo tiempo y de todo lugar. Pero es
importante subrayar que este
testimonio, entonces como hoy, nace
del encuentro con Cristo resucitado,
se alimenta de la relación constante
con él, está animado por el amor
profundo hacia él. Solo puede ser su
testigo quien ha hecho la experiencia
de sentir a Cristo presente y vivo
—"Mirad mis manos y mis pies; soy
yo mismo" (Lc 24, 39)—, de sentarse a
la mesa con él, de escucharlo para
que haga arder su corazón. Por esto,
Jesús promete a los discípulos y a
cada uno de nosotros que nos
revestirá de poder desde lo alto, nos
dará una presencia nueva, la del
Espíritu Santo, don de Cristo
resucitado, que nos guía a la verdad



completa: "Mirad, voy a enviar sobre
vosotros la Promesa de mi Padre" (Lc
24, 49). Los Once dedicarán toda su
vida a anunciar la buena nueva de la
muerte y resurrección del Señor y
casi todos sellarán su testimonio con
la sangre del martirio, semilla
fecunda que ha dado una cosecha
abundante.

La elección del tema de la Semana de
oración por la unidad de los
cristianos de este año, es decir, la
invitación a dar un testimonio
común de Cristo resucitado según el
mandato que él encomendó a sus
discípulos, está vinculada al
recuerdo del centésimo aniversario
de la Conferencia misionera de
Edimburgo, en Escocia, que muchos
consideran un acontecimiento
determinante para el nacimiento del
movimiento ecuménico moderno. En
el verano de 1910, en la capital
escocesa se encontraron más de mil
misioneros, para reflexionar juntos



sobre la necesidad de alcanzar la
unidad para anunciar de modo
creíble el Evangelio de Jesucristo. De
hecho, precisamente el deseo de
anunciar a Cristo a los demás y de
llevar al mundo su mensaje de
reconciliación hace experimentar la
contradicción de la división de los
cristianos. ¿Cómo podrán los
incrédulos acoger el anuncio del
Evangelio si los cristianos, aunque
todos se refieren al mismo Cristo,
están en desacuerdo entre ellos? Por
lo demás, como sabemos, el Maestro
mismo, al final de la última Cena,
había pedido al Padre para sus
discípulos: "Que todos sean uno...
para que el mundo crea" (Jn 17, 21).
La comunión y la unidad de los
discípulos de Cristo es, por tanto, una
condición particularmente
importante para una mayor
credibilidad y eficacia de su
testimonio.



III) UN SIGLO DESPUÉS del
acontecimiento de Edimburgo, la
intuición de aquellos valientes
precursores sigue revistiendo gran
actualidad. En un mundo marcado
por la indiferencia religiosa e incluso
por una creciente aversión hacia la
fe cristiana, es necesaria una nueva e
intensa actividad de evangelización,
no solo entre los pueblos que nunca
han conocido el Evangelio, sino
también en aquellos donde el
cristianismo se ha difundido y forma
parte de su historia. No faltan,
lamentablemente, cuestiones que nos
separan a los unos de los otros y que
esperamos se puedan superar
mediante la oración y el diálogo,
pero hay un contenido central del
mensaje de Cristo que podemos
anunciar juntos: la paternidad de
Dios, la victoria de Cristo sobre el
pecado y sobre la muerte con su cruz
y resurrección, la confianza en la
acción transformadora del Espíritu.
Mientras caminamos hacia la



comunión plena, estamos llamados a
dar un testimonio común frente a los
desafíos cada vez más complejos de
nuestro tiempo, como la
secularización y la indiferencia, el
relativismo y el hedonismo, los
delicados temas éticos relativos al
principio y el fin de la vida, los
límites de la ciencia y de la
tecnología, y el diálogo con las demás
tradiciones religiosas. Hay también
otros campos en los que desde ahora
debemos dar un testimonio común:
la salvaguardia de la creación, la
promoción del bien común y de la
paz, la defensa de la centralidad de la
persona humana, el compromiso
para acabar con las miserias de
nuestro tiempo, como el hambre, la
indigencia, el analfabetismo, la
distribución no equitativa de los
bienes.

El compromiso por la unidad de los
cristianos no es solo tarea de
algunos, ni una actividad accesoria



para la vida de la Iglesia. Cada uno
está llamado a ofrecer su aportación
para dar los pasos que lleven a la
comunión plena entre todos los
discípulos de Cristo, sin olvidar
nunca que es, ante todo, un don de
Dios que debemos invocar
constantemente. En efecto, la fuerza
que promueve la unidad y la misión
brota del encuentro fecundo y
apasionante con Cristo resucitado,
como le sucedió a san Pablo en el
camino de Damasco y a los Once y a
los demás discípulos reunidos en
Jerusalén. Que la Virgen María,
Madre de la Iglesia, haga que se
realice cuanto antes el deseo de su
Hijo: "Que todos sean uno... para que
el mundo crea" (Jn 17, 21).

Día 22



Fuente: Texto de Pedro Rodríguez
sobre "Ecumenismo"

I) EN LA ENCÍCLICA Ut unum sint,
Juan Pablo II señalaba la centralidad
de la tarea ecuménica: «el
movimiento a favor de la unidad de
los cristianos, no es un mero
“apéndice” que se añade a la
actividad tradicional de la Iglesia. Al
contrario, pertenece orgánicamente
a su vida y a su acción» (Ut unum
sint, n. 20). Como su antecesor,
Benedicto XVI también ha querido
poner el máximo empeño en el
restablecimiento de la unidad de
todos los discípulos del Señor. «Por lo
que me concierne, renuevo (...) mi
firme voluntad, manifestada al
principio de mi pontificado, de
asumir como compromiso prioritario
el trabajar, sin ahorrar energías, en
el restablecimiento de la unidad
plena y visible de todos los
seguidores de Cristo» (Benedicto XVI,
Discurso 26-1-2006). Esta honda

https://opusdei.org/es-es/article/ecumenismo/


preocupación por la unidad afecta a
todos los católicos. Una aspiración
esencial de los cristianos es la
comunión plena de todos los
hombres con Dios –según la oración
del Señor: que todos sean uno–
como miembros de la única Iglesia
fundada por Cristo, que «continúa
existiendo» (subsistit in) en la Iglesia
Católica, como enseña la constitución
dogmática Lumen gentium (n. 8).

Para alcanzar la plena comunión
entre los cristianos, lo primero es la
oración, bien unida a la de Cristo: no
ruego solo por éstos, sino por los
que van a creer en mí por su
palabra (Jn 17,20), para que sean
uno como nosotros somos uno. Yo
en ellos y Tú en mí, para que sean
consumados en la unidad (Jn
17,22-23). «No podemos “hacer” la
unidad solo con nuestras fuerzas.
Podemos obtenerla solamente –dice
Benedicto XVI– como don del Espíritu
Santo. Por tanto, el ecumenismo



espiritual, es decir, la oración, la
conversión y la santidad de vida, son
el corazón del encuentro y del
movimiento ecuménico» (Benedicto
XVI, Discurso 19-8-2005). En su
oración, todos los fieles de la Obra
piden cada día con las mismas
palabras del Señor: Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te:
ut sint unum, sicut et nos unum
sumus. Movido por el deseo de
promover la unidad, san Josemaría
exhorta a cada cristiano: ofrece la
oración, la expiación y la acción por
esta finalidad: «ut sint unum!» –para
que todos los cristianos tengamos una
misma voluntad, un mismo corazón,
un mismo espíritu: para que «omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam!» –
que todos, bien unidos al Papa,
vayamos a Jesús, por María (Forja, n.
647).

II) ES MUCHO lo que ya tenemos en
común todos los cristianos. Nos une
la Sagrada Escritura, la vida de la



gracia y de las virtudes, la comunión
de oraciones y otros dones
espirituales (Ut unum sint, n. 12). Se
da incluso, entre todos nosotros,
creyentes en Cristo, un modo de
«verdadera unión en el Espíritu
Santo» (Unitatis redintegratio, n. 3),
ya que Él actúa, también, en los
cristianos no católicos y «los santifica
con sus dones y gracias y, a algunos
de ellos, les dio fuerzas incluso para
derramar su sangre» (Íbid.). De
manera principal, la incorporación a
Cristo por el bautismo, patrimonio
común de todos los cristianos,
establece entre nosotros –católicos y
no católicos– un vínculo
sobrenatural. Todos los cristianos
nacen en las aguas del bautismo.
Como enseña el Concilio Vaticano II
en el Decreto Unitatis redintegratio,
«aquellos que creen en Cristo y
recibieron debidamente el bautismo
están en una cierta comunión,
aunque no sea perfecta, con la Iglesia
católica» (Íbid). «La fraternidad entre



los cristianos –dice Benedicto XVI– no
es simplemente un vago sentimiento
y tampoco nace de una forma de
indiferencia con respecto a la verdad
(...). Se basa en la realidad
sobrenatural de un único bautismo,
que nos inserta a todos en el único
Cuerpo de Cristo (cfr. 1 Co 12, 13; Ga
3, 28; Col 2, 12). Juntos confesamos a
Jesucristo como Dios y Señor; juntos
lo reconocemos como único
mediador entre Dios y los hombres
(cfr.1 Tm 2, 5), subrayando nuestra
común pertenencia a Él (cfr. Unitatis
redintegratio, n. 22; Ut unum sint, n.
42). A partir de este fundamento
esencial del bautismo, que es una
realidad procedente de Cristo, una
realidad en el ser y luego en el
profesar, en el creer y en el actuar, el
diálogo ha dado sus frutos y seguirá
haciéndolo» (Benedicto XVI, Discurso
19-8-2005).

La conciencia de compartir esa
riqueza común es el fundamento 



común del ecumenismo. Esta
conciencia es, en efecto, la que nos
lleva a una consideración
especialmente positiva de las otras
confesiones cristianas, y debe
suscitar un trato mutuo marcado por
la conciencia gozosa de ser unos y
otros –todos– cristianos. Por este
motivo, «es preciso que los católicos
reconozcan con alegría y aprecien
los bienes verdaderamente
cristianos, procedentes del
patrimonio común», que se
encuentran en nuestros hermanos
separados»(Unitatis redintegratio, n.
4). Esta valoración es, pues, de gran
importancia: redunda en la estima y
en el modo peculiar de vivir la
caridad con esos hermanos nuestros
que no son católicos. Por estar
enraizada en la fe común en
Jesucristo, el modo de vivir con ellos
el amor cristiano tiene, en efecto,
rasgos especiales.



III) CON PALABRAS DE SAN
JOSEMARÍA, son dos los rasgos
fundamentales: fidelidad a la verdad,
amistad con los hombres. No puede
haber un diálogo fecundo sin que se dé
o se cree entre los que dialogan un
clima de auténtica amistad, de
honradez y de certidumbre (Íbid, n.
20).

Sin amor a los demás no puede haber
un ecumenismo verdadero, sino
meras estrategias, que por sí solas
resultan infecundas: el Señor nos ha
llamado en momentos, en los que se
habla mucho de paz y no hay paz: ni
en las almas, ni en las instituciones, ni
en la vida social, ni entre los pueblos.
Se habla continuamente de igualdad y
de democracia y abundan las castas:
cerradas, impenetrables. Nos ha
llamado en un tiempo, en el que se
clama por la comprensión, y la
comprensión brilla por su ausencia,
incluso entre personas que obran de
buena fe y quieren practicar la



caridad, porque -no lo olvidéis- la
caridad, más que en dar, está en
comprender (Es Cristo que pasa, n.
123). Verdadero diálogo es solo el que
nace de un deseo de amistad sincera,
de un afán de ayudar y servir a los
demás. «El clima del diálogo es la
amistad. Más todavía: el
servicio»(Pablo VI, Enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 33).

Los católicos, en la acción ecuménica,
deben preocuparse de los hermanos,
orando por ellos, tratando con ellos y
adelantándose a su encuentro. El
amor ha de estar en la raíz de todas
las acciones humanas. Con palabras
de San Pablo, omnia vestra in
caritate fiant (1Cor 16,14): obrad
siempre con caridad.

Os lo he escrito tantas veces, con las
palabras de Pablo: veritatem
facientes in caritate(Ef4, 15),
haciendola verdad con caridad: éste
es el modo de dialogar, de dar



doctrina. El “encuentro” ecuménico,
vivido en la vida secular, es para que 
todos tratemos de caminar en la
verdad y en la caridad y seamos
mejores discípulos de Jesucristo,
porque todos estamos llamados por
el Señor –¡desde el Bautismo!– a la
santidad personal. Es el gran
mensaje de san Josemaría,
reafirmado en el Concilio Vaticano II.

Todo es posible con esta condición:
que no perdáis nunca el diálogo con
nuestro Dios, vivo y amante, con el
Espíritu Santo, con Cristo, Señor
Nuestro, y con María, Reina del Cielo
y Madre de la Iglesia. De ahí sacaréis
cada día luces de doctrina, deseos de
apostolado, afán de almas, caridad
universal y delicada (Íbid., n. 76).

Día 23



Fuente: Homilía Papa Francisco, 25
enero 2016 (Conversión de san Pablo)

I) «SOY EL MENOR de los apóstoles
[...] porque he perseguido a la Iglesia
de Dios. Pero por la gracia de Dios
soy lo que soy, y su gracia para
conmigo no se ha frustrado en mí» (1
Cor 15 ,9-10). Así resume el apóstol
Pablo el significado de su conversión.
Ésta, que tuvo lugar tras el encuentro
fulgurante con Cristo resucitado (cf.1
Cor 9 ,1) en el camino de Jerusalén a
Damasco, no es principalmente un
cambio moral, sino una experiencia
transformadora de la gracia de
Cristo, y al mismo tiempo la llamada
a una nueva misión, la de anunciar a
todos a aquel Jesús a quien antes
perseguía, hostigando a sus
discípulos. En ese momento, de
hecho, Pablo entiende que entre el
Cristo eternamente vivo y sus
seguidores hay una unión real y
trascendente: Jesús vive y está
presente en ellos y ellos viven en Él.



La vocación a ser un apóstol no se
funda en los méritos humanos de
Pablo, quien se considera «ínfimo» e
«indigno», sino en la bondad infinita
de Dios, que lo eligió y le confió el
ministerio.

Una comprensión similar de lo que
sucedió en el camino de Damasco es
testimoniada por san Pablo también
en la primera Carta a Timoteo: «Doy
gracias a Cristo Jesús, Señor nuestro,
que me hizo capaz, se fió de mí y me
confió este ministerio, a mí, que
antes era un blasfemo, un
perseguidor y un insolente. Pero Dios
tuvo compasión de mí porque no
sabía lo que hacía, pues estaba lejos
de la fe; sin embargo, la gracia de
nuestro Señor sobreabundó en mí
junto con la fe y el amor que tienen
su fundamento en Cristo Jesús» (1Tm
1, 12-14). La sobreabundante
misericordia de Dios es la única
razón en la cual se funda el
ministerio de Pablo, y es al mismo



tiempo lo que el apóstol tiene que
anunciar a todos.

II) LA EXPERIENCIA de san Pablo es
similar a la de las comunidades a las
cuales el apóstol Pedro dirige su
primera Carta. San Pedro se dirige a
los miembros de comunidades
pequeñas y frágiles, expuestas a la
amenaza de las persecuciones y
aplica a ellos los títulos gloriosos
atribuidos al pueblo santo de Dios:
«linaje elegido, un sacerdocio real,
una nación santa, un pueblo
adquirido por Dios» (1Pt 2, 9). Para
esos primeros cristianos, como hoy
para todos nosotros bautizados, es
motivo de consuelo y de constante
estupor el saber que hemos sido
elegidos para formar parte del
diseño de salvación de Dios, actuado
en Jesucristo y en la Iglesia. «Señor,
¿por qué precisamente yo?»; «¿por
qué nosotros?». Alcanzamos aquí el
misterio de la misericordia y la
elección de Dios: el Padre ama a



todos y quiere salvar a todos, y por
eso llama a algunos,
«conquistándolos» con su gracia,
para que a través de ellos su amor
pueda llegar a todos. La misión del
entero pueblo de Dios es la de
anunciar las maravillas del Señor, la
primera la del Misterio pascual de
Cristo, por medio del cual hemos
pasado de las tinieblas del pecado y
la muerte, al esplendor de su vida,
nueva y eterna (cf.1 Pe 2, 10).

A la luz de la Palabra de Dios que
hemos escuchado, y que nos ha
guiado durante esta Semana de
oración por la unidad de los
cristianos, realmente podemos decir
que todos los creyentes en Cristo
estamos «llamados a anunciar las
maravillas de Dios» (cf.1 Pe 2, 9). Más
allá de las diferencias que todavía
nos separan, reconozcamos con
alegría, que en el origen de la vida
cristiana hay siempre una llamada,
cuyo autor es Dios mismo. Podemos



avanzar en el camino hacia la plena
comunión visible entre los cristianos
no solo cuando nos acercamos los
unos a los otros, sino sobre todo en la
medida en que nos convertimos al
Señor, que por su gracia nos elige y
nos llama a ser sus discípulos. Y
convertirse significa dejar que el
Señor viva y trabaje en nosotros. Por
este motivo, cuando los cristianos de
diferentes Iglesias escuchan juntos la
Palabra de Dios y tratan de ponerla
en práctica, realizan pasos
verdaderamente importantes hacia
la unidad.

III) NO SOLO LA LLAMADA nos une;
también compartimos la misma
misión: anunciar a todos las obras
maravillosas de Dios. Como san
Pablo, y como los fieles a quienes
escribe san Pedro, también nosotros
no podemos dejar de anunciar el
amor misericordioso que nos ha
conquistado y transformado.
Mientras estamos en camino hacia la



plena comunión entre nosotros, ya
podemos desarrollar múltiples
formas de colaboración, trabajar
juntos para favorecer la difusión del
Evangelio. Y caminando y trabajando
juntos, nos damos cuenta de que ya
estamos unidos en el nombre del
Señor. La unidad se hace en el
camino.

En este Año jubilar extraordinario de
la Misericordia, tengamos bien
presente que no puede haber una
auténtica búsqueda de la unidad de
los cristianos sin un confiarse
plenamente a la misericordia del
Padre. En primer lugar pidamos
perdón por el pecado de nuestras
divisiones, que son una herida
abierta en el Cuerpo de Cristo. Como
obispo de Roma y Pastor de la Iglesia
católica, quiero invocar misericordia
y perdón por los comportamientos
no evangélicos por parte de los
católicos hacia los cristianos de otras
Iglesias. Al mismo tiempo, invito a



todos los hermanos y hermanas
católicos a perdonar si, hoy o en el
pasado, han sido ofendidos por otros
cristianos. No podemos borrar lo que
ha sido, pero no queremos permitir
que el peso de las culpas del pasado
continúe contaminando nuestras
relaciones. La misericordia de Dios
renovará nuestras relaciones. (…)

Queridos hermanos y hermanas,
unámonos a la oración que Jesucristo
dirigió al Padre: «Que todos sean uno
[...] para que el mundo crea» (Jn 17,
21). La unidad es don de la
misericordia de Dios Padre. Aquí
ante la tumba de san Pablo, apóstol y
mártir, custodiada en esta espléndida
Basílica, sentimos que nuestra
humilde petición es apoyada por la
intercesión de la multitud de
mártires cristianos de ayer y de hoy.
Ellos han respondido con
generosidad a la llamada del Señor,
han dado fiel testimonio, con su vida,
de las maravillas que Dios ha



realizado por nosotros, y ya
experimentan la plena comunión en
la presencia de Dios Padre.
Sostenidos por su ejemplo —este
ejemplo que hace el ecumenismo de
sangre— y confortados por su
intercesión, dirigimos a Dios nuestra
humilde oración.

Día 24

Fuente: Homilía Papa Francisco, 25
enero 2017 (Conversión de san Pablo)

I) EL ENCUENTRO con Jesús en el
camino de Damasco transformó
radicalmente la vida de Pablo. A
partir de entonces, el significado de
su existencia no consiste ya en
confiar en sus propias fuerzas para
observar escrupulosamente la Ley,
sino en la adhesión total de sí mismo
al amor gratuito e inmerecido de
Dios, a Jesucristo crucificado y



resucitado. De esta manera, él
advierte la irrupción de una nueva
vida, la vida según el Espíritu, en la
cual, por la fuerza del Señor
Resucitado, experimenta el perdón,
la confianza y el consuelo. Pablo no
puede tener esta novedad solo para
sí: la gracia lo empuja a proclamar la
buena nueva del amor y de la
reconciliación que Dios ofrece
plenamente a la humanidad en
Cristo.

Para el Apóstol de los gentiles, la
reconciliación del hombre con Dios,
de la que se convirtió en embajador
(cf. 2 Co 5,20), es un don que viene de
Cristo. Esto aparece claramente en el
texto de la Segunda Carta a los
Corintios, del que se toma este año el
tema de la Semana de Oración por la
Unidad de los Cristianos:
«Reconciliación. El amor de Cristo
nos apremia» (cf. 2 Co 5,14-20). «El
amor de Cristo»: no se trata de
nuestro amor por Cristo, sino del



amor que Cristo tiene por nosotros.
Del mismo modo, la reconciliación a
la que somos urgidos no es
simplemente una iniciativa nuestra,
sino que es ante todo la
reconciliación que Dios nos ofrece en
Cristo.Más que ser un esfuerzo
humano de creyentes que buscan
superar sus divisiones, es un don
gratuito de Dios. Como resultado de
este don, la persona perdonada y
amada está llamada, a su vez, a
anunciar el evangelio de la
reconciliación con palabras y obras,
a vivir y dar testimonio de una
existencia reconciliada.

II) EN ESTA PERSPECTIVA, podemos
preguntarnos hoy: ¿Cómo anunciar
el evangelio de la reconciliación
después de siglos de divisiones? Es el
mismo Pablo quien nos ayuda a
encontrar el camino. Hace hincapié
en que la reconciliación en Cristo no
puede darse sin sacrificio. Jesús dio
su vida, muriendo por todos. Del



mismo modo, los embajadores de la
reconciliación están llamados a dar
la vida en su nombre, a no vivir para
sí mismos, sino para aquel que murió
y resucitó por ellos (cf. 2 Co 5,14-15).
Como nos enseña Jesús, solo cuando
perdemos la vida por amor a él es
cuando realmente la ganamos (cf. Lc
9,24). Es esta la revolución que Pablo
vivió, y es también la revolución
cristiana de todos los tiempos: no
vivir para nosotros mismos, para
nuestros intereses y beneficios
personales, sino a imagen de Cristo,
por él y según él, con su amor y en su
amor.

Para la Iglesia, para cada confesión
cristiana, es una invitación a no
apoyarse en programas, cálculos y
ventajas, a no depender de las
oportunidades y de las modas del
momento, sino a buscar el camino
con la mirada siempre puesta en la
cruz del Señor; allí está nuestro único
programa de vida. Es también una



invitación a salir de todo aislamiento,
a superar la tentación de la auto-
referencia, que impide captar lo que
el Espíritu Santo lleva a cabo fuera
de nuestro ámbito. Una auténtica
reconciliación entre los cristianos
podrá realizarse cuando sepamos
reconocer los dones de los demás y
seamos capaces, con humildad y
docilidad, de aprender unos de otros
—aprender unos de otros—, sin
esperar que sean los demás los que
aprendan antes de nosotros.

III) SI VIVIMOS este morir a nosotros
mismos por Jesús, nuestro antiguo
estilo de vida será relegado al pasado
y, como le ocurrió a san Pablo,
entramos en unanueva forma de
existencia y de comunión. Con Pablo
podremos decir: «Lo antiguo ha
desaparecido» (2 Co5,17). Mirar hacia
atrás es muy útil y necesario para
purificar la memoria, pero detenerse
en el pasado, persistiendo en
recordar los males padecidos y



cometidos, y juzgando solo con
parámetros humanos, puede
paralizar e impedir que se viva el
presente. La Palabra de Dios nos
anima a sacar fuerzas de la memoria
para recordar el bien recibido del
Señor; y también nos pide dejar atrás
el pasado para seguir a Jesús en el
presente y vivir una nueva vida en
él. Dejemos que Aquel que hace
nuevas todas las cosas (cf. Ap21,5)
nos conduzca a un futuro nuevo,
abierto a la esperanza que no
defrauda, a un porvenir en el que las
divisiones puedan superarse y los
creyentes, renovados en el amor,
estén plena y visiblemente unidos
(...).

Queridos hermanos y hermanas,
nuestra oración por la unidad de los
cristianos participa en la oración que
Jesús dirigió al Padre antes de la
pasión, «para que todos sean
uno» (Jn 17,21). No nos cansemos
nunca de pedir a Dios este don. Con



la esperanza paciente y confiada de
que el Padre concederá a todos los
creyentes el bien de la plena
comunión visible, sigamos adelante
en nuestro camino de reconciliación
y de diálogo, animados por el
testimonio heroico de tantos
hermanos y hermanas que, tanto
ayer como hoy, están unidos en el
sufrimiento por el nombre Jesús.
Aprovechemos todas las
oportunidades que la Providencia
nos ofrece para rezar juntos,
anunciar juntos, amar y servir
juntos, especialmente a los más
pobres y abandonados.

Día 25

Fuente: Homilía Papa Francisco, 25
enero 2018 (Conversión de san Pablo)

I) La lectura del libro de Éxodo nos
habla de Moisés y María, hermano y



hermana, que elevan un himno de
alabanza a Dios a orillas del Mar
Rojo, junto con la comunidad que
Dios liberó de Egipto. Ellos cantan su
alegría porque en esas aguas Dios los
ha salvado de un enemigo que
pretendía destruirlos. Moisés mismo
había sido salvado previamente del
agua y su hermana había sido testigo
de aquel acontecimiento. De hecho,
el Faraón había ordenado: «Echa en
el Nilo todo niño varón que
nacerá» (Ex 1,22). Después de haber
encontrado la cesta con el niño
dentro de los juncos del Nilo, la hija
de Faraón lo había llamado Moisés,
porque dijo: «Lo tomé de las
aguas» (Ex 2,10). La historia del
rescate de Moisés de las aguas
prefigura así un rescate mayor, el de
todo el pueblo, que Dios dejaría
pasar a través de las aguas del Mar
Rojo, para lanzarles luego, sus
enemigos.



Muchos Padres antiguos entendieron
este pasaje liberador como una
imagen del Bautismo. Son nuestros
pecados los que han sido ahogados
por Dios en las aguas vivas del
Bautismo. Mucho más que Egipto, el
pecado amenazaba con hacernos
esclavos para siempre, pero el poder
del amor divino lo arrolló. San
Agustín (cfr. Sermón 223.E)
interpreta el Mar Rojo, donde Israel
vio la salvación de Dios, como un
signo anticipatorio de la sangre de
Cristo crucificado, fuente de
salvación. Todos nosotros cristianos
hemos pasado por las aguas del
Bautismo, y la gracia del Sacramento
ha destruido a nuestros enemigos, el
pecado y la muerte. Saliendo de las
aguas, hemos alcanzado la libertad
de los hijos; hemos emergido como
pueblo, como comunidad de
hermanos y hermanas salvados,
como «conciudadanos de los santos y
familia de Dios» (Ef 2,19).
Compartimos la experiencia



fundamental. Y precisamente porque
Dios ha obrado esta victoria en
nosotros, juntos podemos cantar sus
alabanzas.

En la vida, experimentamos la
ternura de Dios, quien en nuestra
vida diaria nos salva amorosamente
del pecado, el temor y la angustia.
Estas preciosas experiencias deben
mantenerse en el corazón y en la
memoria. Pero, al igual que sucedió
con Moisés, las experiencias
individuales se unen a una historia
aún más grande, que es la salvación
del pueblo de Dios. Lo vemos en la
canción cantada por los israelitas.
Comienza con una historia
individual: «Mi fuerza y mi canción
es el Señor, él ha sido mi
salvación» (Ex 15,2). Pero más tarde
se convierte en la narrativa de la
salvación a todo el pueblo: «Guiaste
con tu amor a este pueblo que has
rescatado» (Ex 15,13). Quien eleva
este cántico se ha dado cuenta de que



no está solo en las orillas del Mar
Rojo, sino rodeado de hermanos y
hermanas que han recibido la misma
gracia y proclaman la misma
alabanza.

II) También San Pablo, cuya
conversión se celebra hoy, ha vivido
la fuerte experiencia de la gracia,
que lo llamó a convertirse, de
perseguidor, apóstol de Cristo. La
gracia de Dios lo ha empujado,
incluso a él a buscar la comunión con
otros cristianos, de repente, por
primera vez en Damasco y luego en
Jerusalén (cfr. Hch 9,19.26-27). Esta
es nuestra experiencia como
creyentes. A medida que crecemos
en la vida espiritual, comprendemos
cada vez más que la gracia nos llega
junto a los demás y es para compartir
con los demás.

De esta manera, cuando elevo mi
acción de gracias a Dios por todo lo
que ha hecho en mí, cuando le doy



gracias a Dios por lo que ha hecho en
mí, descubro que no canto solo
porque otros hermanos y hermanas
tienen el mismo canto de alabanza.

Las diversas confesiones cristianas
han tenido esta experiencia. En este
último siglo, hemos finalmente
entendido que estamos juntos en las
costas del Mar Rojo. En el Bautismo
hemos sido salvados y el canto de
alabanza agradecida, que cantan
otros hermanos y hermanas, nos
pertenece, porque también es
nuestra. Cuando decimos que
reconocemos el bautismo de
cristianos de otras tradiciones,
confesamos que ellos también han
recibido el perdón del Señor y la
gracia que obra en ellos. Y damos la
bienvenida a su adoración como una
auténtica expresión de alabanza por
lo que Dios hace. Entonces deseamos
rezar juntos, uniendo aún más
nuestras voces. Y aun cuando las
divergencias nos separan,



reconocemos que pertenecemos al
pueblo de los redimidos, a la misma
familia de hermanos y hermanas
amados por el único Padre.

III) Después de la liberación, el
pueblo elegido emprendió un largo y
difícil viaje a través del desierto, a
menudo vacilante, pero sacando
fuerza del recuerdo de la obra
salvificadora de Dios y su presencia
siempre cercana. Incluso los
cristianos de hoy encuentran muchas
dificultades en el camino, rodeados
de tantos desiertos espirituales, que
causan la sequía de la esperanza y la
alegría. En el camino también hay
serios peligros graves que ponen en
riesgo la vida: ¡cuántos hermanos
sufren la persecución por el nombre
de Jesús!

Cuando se derrama su sangre,
aunque pertenezcan a diferentes
denominaciones, en conjunto se
convierten en testigos de la fe, los



mártires, unidos en el vínculo de la
gracia bautismal. Incluso, junto a
amigos de otras tradiciones
religiosas, los cristianos se enfrentan
a los desafíos actuales que degradan
la dignidad humana, huyendo de
situaciones de conflicto y de miseria;
son víctimas de la trata de seres
humanos y otros tipos de esclavitud
moderna; sufren penurias y hambre
en un mundo cada vez más rico en
medios pero más pobre en amor,
donde continúa aumentando la
desigualdad. Pero, al igual que los
israelitas del Éxodo, los cristianos
están llamados a custodiar juntos el
recuerdo de lo que Dios ha hecho por
ellos. Reviviendo esta memoria,
podemos sostenernos unos a otros y
afrontar, armados sólo de Jesús y la
fuerza suave de su Evangelio, cada
reto con valor y esperanza.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-hn/article/octavario-
para-la-unidad-de-los-cristianos/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-hn/article/octavario-para-la-unidad-de-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-hn/article/octavario-para-la-unidad-de-los-cristianos/
https://opusdei.org/es-hn/article/octavario-para-la-unidad-de-los-cristianos/

	Octavario para la Unidad de los cristianos

